# े मिलवृा| दृष्टव् त्रिवादि द्वा व्याद्वित्राय्य

محمد السيد حسن محمد

إشراف الأستاذ الدكتور/عصام عبد المولف أكاديية تفسير للدراسات القرآنية

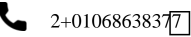
جمادي الأولى ١٤٤١هـ يناير ٢٠٢٠م اسم الكتاب : منهج عبد الله بن عباس في التفسير

المؤلف : محمد السيد حسن محمد

رقم الإيداع :

الرقم الدولي :







2+012044605077

### جميع الحقوق محفوظة للناشر ©

وأي اقتباس، أو تقليد أو إعادة طبع أو نشر دون موافقة كتابية، يُعرِّض صاحبه للمساعكة القانونية،

أما حقوق الملكية الفكرية والآمراء، والمادة الوامردة في الكتاب فهي خاصة بالكاتب فقط لاغير.



# شكروتقدير

والشكر أوجب، ودالته ألزم، لأحبتي في أكاديمية تفسير المباركة، أن كانوا لنا عوناً، في صحبة كتاب الله تعالى، ربنا الرحمن، حتى كان من سببهم، أنا قد ازدنًا به، زينة الكواكب، في عنان السماء؛ لما قد تعلقت بكتاب الله تعالى ربنا الرحمن قلوبنا، ولما قد أحببنا الكلام فيه، وله، وحوله، ظانين بالله تعالى ربنا الرحمن ظناً حسناً، أن يجمعنا بهم أجمعين، على سرر متقابلين، لا يمسنا فيها نصب؛ جزاء ما كانوا به عوناً لأمثالنا، الضعفاء، تعزيزاً، وشحذاً لهمم، واستدعاء لما أودع الله تعالى أفئدة عباده من فطرة سوية، على دين إمام الحنفاء، وأبي الأنبياء إبراهيم، أبي إسحاق، وإسماعيل عليهم أفضل الصلوات وأزكى التسليمات.



ومن حيث كان الإهداء سبباً لجلب مودة، ومن حيث كان سبيلاً لتأليف قلب، ومن حيث كان طريقا لنيل محبة؛ للحديث (تهادوا تحابوا)<sup>(۱)</sup>، وكأن مروءة أن يهدي امرؤ لمن أحب، أو أسدى جميلاً، أو منح فضلاً. وكل ذلكم قد نالني منه الحظ الوفير، من آل، وزوج، وأبناء، بنين وبنات. ومنه كان توجيه إهداء عملي هذا إليهم رأيته واجباً؛ لأقوم به، وعساه أن يقضي بعضاً مما لهم أدين، ولعله أن يكتب لي في الموازين، أن أخذت بأسباب الرحمة والتأليف.

كما أن إهداءه لكل محب للقرآن، ومحب للإمام الحبر الترجمان، عبد الله بن عباس رضي الله تعالى عنهما.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في ((الأدب المفرد)) (٥٩٤)، وأبو يعلى (٦١٤٨)، والبيهقي (١٢٢٩٧). قال ابن العربي في ((عارضة الأحوذي)) (٤/ ٧٧): لم يصِحُّ. وقال ابن الملقن في ((البدر المنير)) (٧/ ١١): يُروى من طرق. وجَوَّد إسناده العراقي في ((تخريج الإحياء)) (٣/ ٢٥)، وحَسَّن إسناده ابن حجر في ((التلخيص الحبير)) (٣/ ٢٥)، وقال الشوكاني في ((نيل الأوطار)) (٦/ ٢٠١): اختُلِفَ فيه على ضمام. وحَسَّن الحديث الألباني في ((صحيح الأدب المفرد)) (٥٩٤).

# إقرار

وأقر أن نسخاً لهذه الدراسة من قلمي، وأدرك أن ما جاء فيها من عملي، وأوقن أن ما صب فيها من صبابة ذهني، وأشير أني نسخت من غيري، وأسندت له قوله؛ أمانة، وتجرداً، وتبركاً. ذلك أن العلم جميل، ومن جماله، سرده في نطاقه التاريخي؛ ليكون الناس كلهم، حلقة، متصلة، لا انقطاع فيها. فيه إيثار، لا أثرة، ومنه تتحصل البركة!

# ملخصالبحث

تناولت في هذا البحث بيان منهج حبر الأمة، وترجمان القرآن، في تفسير كلام الله تعالى المنان. حيث كانت طريقته رضي الله تعالى عنه، أن يبدأ بذكر الآيات المبينة لمعنى الآية الكريمة، ثم يردف ذلك بجديثه عن الرسول صلى الله تعالى عليه وآله وسلم، وإن لم يجد نصاً في القرآن الكريم، ثم رأيناه رضي الله تعالى يروح إلى صحابة رسول الله صلى الله تعالى عليه وآله وسلم، بمن فيهم هو نفسه؛ باعتباره صحابياً، ويذكر ما سمعوه من النبي صلى الله تعالى عليه وآله وسلم، من هذا النص، أو ذاك. وإن لم يجد، رأيناه يستدل بكلام العرب وأشعارهم، حتى وجدناه بجراً، مليئاً بالدرر، من كوامن اللغة، وأصدافها، وبان ذلكم أكثر، حينما تعرضنا لذلك، في مسألتي نافع ابن الأزرق، وموقفه رضي الله تعالى عنه من مسائل غريب القرآن الكريم.

وبينت، أنه رضي الله تعالى عنه كانت له مناهجه المعروفة في الاستدلال عن أهل الكتاب، وما صح في ذلك عنه، وأنه كان مقلا في ذلكم جانب، قياسا على غيره من صحبه الكرام. ورأيناه رضي الله تعالى قد جال بنا جولات تطبيقية عدة، فيما يخص مسائل النسخ، وأسباب النزول، وكذلك أفردت مبحثا مستقلا؛ لبيان قاعدة العبرة بعموم اللفظ لا بخوص السبب، وكيف أمكن الخروج منها بسلس من القول، إن الإمام الحبر الترجمان، قد أخذ بها، واستند إليها، وإن لم يقل ذلك صراحة، بناء على أنهم كانوا لا يقعدون تقعيدنا، وإنما كانت هذه القواعد عمن جاء بعدهم.

ثم طاف بنا البحث إلى آفاق الأقوال، ومحكم البيان عن الإمام الحبر الترجمان، في مسألة (كفر دون كفر)، وبينت عدم صحة نسبة ذلكم قول إليه، رضي الله تعالى عنه.

وحطت رحال بحثنا حول بيان الطرق عنه رضي الله تعالى عنه، ليعرف غثها من سمينها، حتى لا ينشأ جيل لا يعرف سندا لقول جاء عنه رضي الله تعالى عنه، صحيحا كان، أو ضعيفاً، أو مكذوباً، ثم منه تكون الثمرة المرة، الحنظلة، أن هذا هو تفسير كلام الله تعالى، مأخوذاً عن الحبر الإمام الترجمان.

وسلكت نَحْلات بحثنا سبل الكلام ذللاً إلى توضيح أن مطاعن قد كُذِبت عليه رضي الله تعالى، فبينت ضحالتها، وكشفت سماجتها، وأنها لا تمثل إلا ﴿مُنكَرَا مِّنَ ٱلْقَوْلِ وَزُورَاً ﴾ [الجادلة: ٢].

وراح بنا البحث حاطا مطاياه عن كلامه رضي الله تعالى عنه في مسألتي نزول القرآن، وأول ما نزل منه، وآخر ما نزل، معرفة لفضل القرآن، ويسر الشريعة، ورفع الحرج عن الأمة؛ تيسيرا لها، ورفعا لضرر قد يجيق بها، وهي رحمة الله تعالى ربنا الرحمن بعباده المساكين إلى عفوه ورضاه وتجاوزه وغفرانه سبحانه.

منهج ابن عباس

في تفسير القرآن الكريم

### المقدمة

الحمد لله تعالى، وأزيد حمدا؛ لما من أجله كنت شاهدا، أن الله تعالى أحد فرد صمد مقرا بألوهيته، مؤمنا بربوبيته، موقنا بأسمائه وصفاته، على الوجه الذي ارتضاه، وأنه تعالى ﴿ ٱلرَّحْمَانُ ۞ عَلَّمَ ٱلْقُرْءَانَ ۞ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ ۞ عَلَّمَهُ ٱلْبَيَانَ ۞ ﴾ [الرحمن: ١-٤]. وكل من خلق الله تعالى وبرأ ﴿ وَيُسَبِّحُ ٱلرَّعَدُ بِحَمْدِهِ ۖ وَٱلْمَلَآءِكَةُ مِنْ خِيفَتِهِ ۗ وَيُرْسِلُ ٱلصَّهَوعِقَ فَيُصِيبُ بِهَا مَن يَشَاءُ وَهُمْ يُجَدِلُونَ فِي ٱللَّهِ وَهُوَ شَدِيدُ ٱلْمِحَالِ ۞ ﴾ [الرعد: ١٣]. و ﴿ هُوَ ٱللَّهُ ٱلَّذِي لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوٍّ عَالِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَادَةِ هُو ٱلرَّحْمَزُ ٱلرَّحِيمُ ۞ ﴾ [الحشر: ٢٢]. وأثنى سبحانه على ذاته الكريمة فقال ﴿ وَهُوَ اللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوٍّ لَهُ ٱلْحَمْدُ فِي ٱلْأُولَى وَٱلْآخِرَةً ۚ وَلَهُ ٱلْحُكْمُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ۞ ﴾ [القصص: ٧٠]. وهو ﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِي رَفَعَ ٱلسَّمَوَتِ بِغَيْرِعَمَدِ تَرَوْنَهَا ۚ ثُمَّ ٱلسَّوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ۖ وَسَخَّرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرِ ۖ كُلُّ يَجْرِى لِأَجَلِ مُّسَمَّى يُكَرِّرُ ٱلْأَمْرَ يُفَصِّلُ ٱلْآيَاتِ لَعَلَّكُم بِلِقَآءِ رَبَّكُمْ تُوقِنُونَ ۞ ﴿ [الرعد: ٢]. وله الثناء و ﴿ ٱلحَمْدُ بِلَّهِ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَجَعَلَ ٱلظُّلُمَاتِ وَٱلنُّورِّ ثُمَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِّهِمْ يَعْدِلُونَ (أ) الأنعام: ١]. والحمد لله أن قال ﴿ وَجَعَلْنَا فِي ٱلْأَرْضِ رَوَاسِيَ أَن تَدِيدَ بِهِمْ وَجَعَلْنَا فِيهَا فِجَاجًا سُبُلَا لَّقَلَّهُمْ يَهْتَدُونَ ۞ ﴾ [الأنبياء: ٣١]. وله الحمد أن قال ﴿ ٱلسَّمَاةُ بَنَنَهَا ۞ رَفَعَ سَمْكُهَا فَسَوَّنِهَا ۞ وَأَغْطَشَ لَيْلَهَا وَأَخْرَجَ ضُحَلَهَا ۞ وَٱلْأَرْضَ بَعْدَ ذَلِكَ دَحَلْهَاۤ ۞ أَخْرَجَ مِنْهَا مَاءَهَا وَمَرْعَلْهَا ۞ وَٱلْجِبَالَ أَرْسَلْهَا ۞ مَتَنَعًا لَكُمْ وَلِأَنْكِيكُم ۞ ﴾ [النازعات: ٢٧-٣٣]. و (سُبْحَانَ اللهِ وَيِحَمْدِهِ عَدَدَ خَلْقِهِ، وَرضَا نَفْسِهِ وَزَنْةَ عَرْشِهِ، وَمِدَادَ كَلِمَاتِهِ)(١).

<sup>(&#</sup>x27;) أخرجه مسلم: ۲۱٤٠

وبعد، فقد عزمت أمري تلبية نداء الإخوان الأفاضل، والعلماء الأكابر، أن أشرف بالكتابة حول القرآن، وهو شرف لكل ذي قلم، وهو فخر لكل ذي لسان، أن اصطفاه الله تعالى؛ ليكتب حول كتابه الجيد، ولينثر عن قرآنه الحكيم.

هذا.. وقد حبرت بحثي، في ثوب قشيب، وأسلوب أديب، حول منهج الإمام الحبر الترجمان، في تفسير كلام الله تعالى ربنا الرحمن، من حيث إنه رضي الله تعالى عنه، قد قام بجهد وفير، وعمل كريم، لم يسبقه أحد في خصوص تفسير القرآن الكريم؛ لما قد حباه ربه تعالى، من علم كثير، ومن فضل وفير، أحاط السوار بالمعصم، حتى ترك لنا إرثا عظيما، منه ننهل، العلم الغزير، والفضل الكبير. وكان من سببه إلفه لرسول الله صلى الله عليه وسلم، ومصاحبته إياه زمنا، وإن كان في حساب الأزمان قصيرا، لكنها الهمة العالية، ولكنها التشمير، عن سواعد الجد؛ لنراه قد علمنا، كيف كان تفسير كلامه تعالى، من خلال الاستشهاد بالنص القرآني نفسه، معالجة لنص قرآني أخيه، أو من خلال قول سيد المرسلين، وحديث خاتم النبين، نبينا محمد صلى الله تعالى عليه وآله وسلم، أو نجده قد سار بنا السير الجميل، في آفاق اللغة، وكوامن الدرر، لما قد حباها الله تعالى ربنا وربها من فيض الكلام، وأدب اللسان، وبلاغة البيان، وغريب البنيان، حتى وقد كانت بذلك سيدة لغات العالمين؛ لغناها، وحتى، وقد تسامت عليها أجمعها؛ لغناها.

هذا وقد أناخ بنا الإمام الحبر الترجمان الرواحل غير مرة، عند ناسخ ومنسوخ، وأسباب نزول، وأهل كتاب، وخاص، وعام، ومطلق، ومقيد، وما كان على البراءة الأصلية، واستشهاد بأشعار، واستدلال بأخبار، حتى خلنا أنفسنا بين جنبات حديقة غناء، بالعلم النافع، والعطاء المفيد، وحتى رأينا أن كان قليلا أن تعقد ندوات، أو أن تلقى ماضرات، أو أن تؤلف مؤلفات، حول منهجه رضي الله تعالى عنه، في تفسير كلام الله تعالى؛ لما قد منح من لسان سؤول، وقلب عقول، ولما قد توج بأنه فتى الكهول، فزانه علمه، ونصبه فقهه.

هذا وقد اقتفيت أثره، وألفيت سبيله حتى، وقفت بحمده تعالى على ما أعتبره سفراً مختصراً في المنهج يكون زاداً لي، وعوناً لغيري أن نترسم خطاه، وأن نسير على هداه. متنسمين العلم النافع؛ سبباً لعمل صالح، يرضاه الله تعالى. والله المستعان.

ولسوف أتناول منهجه رضي الله تعالى عنه، من خلال جوانب عديدة، رأيتها صلتها الوثيقة، بعلوم الكتاب الجيد، وبالتالي فإنها لا تنفك عراها عن مناهج المفسرين؛ باعتباره هو الآخر علما من علوم القرآن الحكيم.

وجرياً وراء عرف سار في ذلك الشأن، بدأت بالكلام حول المعالم الأربعة، مما تعارف الناس عليه بمنهج ابن عباس في التفسير، ثم أردفت بما ألفيته لصيق الصلة بذلكم منهج. مما سوف يجده قارئ كريم، أثناء تجواله، بين جنبات بحث أعددته، كبستان تخللته جداول، وأنهار، تسر الناظرين، كثيفة أزاهيره، يتنسم شذاها كل قارئ كريم، سعد الكلام بقراءته، وتندى الجبين بمطالعته.

#### حدود البحث

واقتصرت إبان الكلام حول منهج الإمام الحبر الترجمان، في تفسير كلام الله تعالى، ألا يكون إلا حوله. محاولا ألا أحط برحالي على ما سواه؛ ضبطا لمنهج قد ترسمته، وحدا لبحث قد سلكته، حتى لا أروح بنفسي، أو قارئ كريم هنا مرة، وحتى لأذهب بي وبه إلى حيث هناك أخرى، فيتفرق شمل العمل، ولا يكاد يكون مترابطا في جزئه، ولا يسمو سموا في تناوله.

ورجوت الله تعالى القبول، ودعوته التوفيق والتسديد.

### مشكلةالبحث

ويمكن القول: إن البحث في منهج ابن عباس في التفسير، كمنهج مستقل، لم تُعِنِّي كتب قد ألفت في هذا الشأن. اللهم إلا سطوراً منثورة بين أسطر محاضرات قد ألقيت, أو في ثنايا بحوث قد سطرت, وكانت تحمل عناوين أخر ليست مما نحن بصدده. ومنه تبدو

المشكلة. إذ لم أجد فيما بحثت عنواناً لكتاب, أو وسماً لمرجع مستقل يكون زاداً لي ومعيناً ومسلياً. ومنه أيضاً كان اعتمادي على الله تعالى, واثقاً من عونه أن أخرج شيئاً متسماً بالجدة, ومنشوراً به ما يعين على لملمة ما يمكن أن يكون منهجاً مستقلاً في إعداد منهج حول طريقة الإمام الحبر الترجمان في تفسير كلام الله تعالى.

هذا ومما زاد الأمر إشكالاً أنك حين تقرأ لأحد كتب في منهج ابن عباس رضي الله تعالى عنه فإنك لا تكاد تجد سوى كلام مختصر حول المعالم الأربعة. وهي وإن كانت تمثل معالم المنهج بحق إلا أن الاقتصار عليها وحدها غير كاف في إبراز ما للحبر الإمام الترجمان من رصيد واسع كريم نبين منه منهجه في تفسير كلام الله تعالى القرآن الكريم.

ومنه كانت التبعة أن أفرد ببيان، ومنه كان التكليف أن أخرج بجديد، لا يعز على باحث، كانت نيته استخراج مكنونات المعارف، وأمست طريقته، إعراضاً عما يكتنف ذلك من مخاوف، نيلاً لفضل العلوم، واحتساباً لأجرها.

### أهداف المحث

هذا، وقد استفاضت أهداف، وقد تبينت أصداف. لما خصصتها للبحث في هذا الشأن كانت: تحديد منهج الإمام الحبر الترجمان، في تفسير كلام الله تعالى ليكون زاداً من حلقات متصلة على مدار التاريخ الضارب في القدم؛ لاكتمال سلسلة البحث والاهتمام والدراسة، حول تخصيص منهج للتفسير. ومن بيت النبوة، يكون علماً على الأعلام، لما سوف تكون له من قوة، ولما سوف يلحقه من قبول.

بيان أن منهجه رضي الله تعالى عنه لم يكن مقتصراً حول المعالم الأربعة كما قد تعارف عليه الإخوان، ولما سار على ذلكم نهج باحثون كرام مهرة.

إزالة لبس عن طرق الرواية عنه رضي الله تعالى عنه لبيان الصحيح منها والفاسد، حتى لا يقع أحدنا فيما لا تحمد عقباه، اعتماداً على ما للحبر الترجمان من صيت، واتكاءً على ماله من قبول. فيفهم كلام الله تعالى على غير مراده. وذلكم من تمام حفظ الكتاب لفظاً ومعنى أن سخر له حفظته، وأن وفق قوما لكتابته، وأن مهد سبيلاً لجمهرة

مفسرين، وأن وفق قوما لدراسة كتابه المستبين. وتيكم أسباب أمرت شريعتنا باتخاذها، وأكدت ديانتنا على اعتمادها؛ لأنه كان من عمادها أن جعل لكل شيء سبباً.

بيان الاهتمام بالقرآن الجيد، ولفت الأنظار إلى ما فيه من درر، كانت لصيقة الصلة بإظهار معانيه، وكانت ناصعة في اكتمال مبانيه. حتى بدا مقبولا، وحتى صار ميسورا، من تيسير الله تعالى له، وحين قال سبحانه ﴿ وَلَقَدْ يَسَّرْنَا ٱلْقُرْءَانَ لِلذِّكْرِ فَهَلَ مِن مُدَّكِرٍ ۞ ﴾ [القمر: ١٧].

وذلكم هو أوجب الواجبات، في حق كتاب ربنا الرحمن سبحانه، أن سخر من عباده، من يُفَهِّمُ عباده الكتاب؛ كيما يكون سائغاً مقبولاً، وكيما يتفق أن يكون سهلاً ميسوراً. فيكون إعماله ميسوراً، في الكون، وفي الحياة، وفي الضمير، وفي الواقع، وفي التصورات، وفي القيم والموازين. لترقى به أمة قامت بالحق، وبه يعدلون. لا أن يكون طلاسم ممهورة بتواقيع الجهالة، كما هو الشأن لدى كثير ممن أوتوا الكتاب فحرفوه، وعن قصد غيروه، وبسوء طوية بدلوه، والله المستعان.

## أهمية البحث

وتبدو أهميه البحث في الكلام عن منهج ابن عباس في تفسير كلام الله تعالى، من أنه متعلق بخير الكلام، وهو كلامه تعالى، ثم ومن حيث إنه الصحابي الناشئ في بيت النبوة، ومنه يكون لقوله قيمة معتبرة، عند كل دارس ومن ثم تكون لأقواله مواضع الصدارة، على غيره، على الأقل لأنه صحابي، ومن بيت النبوة قد نشأ، وفي كنفها قد ترعرع، ومن فيض علمها قد تشرّب.

ومنه ستكون ثقة لا نظير لها في الأخذ عنه، والنقل إلى غيره.

كما وأنه يمكن القول: إن ثقة بهذا المستوى كان ولازال قد تربع بها رضي الله تعالى عنه، كانت كفيلة بالدس عنه تزلفاً، أو تحبيباً، للكتاب، أو تفهيما لآيه الكريمات، بحسن نية، أو سوئها، ليس ذلكم المقصد، وبقدر ما إن ذلكم قد حصل، ولزم كشف النقاب عنه، في مسائل الوضع عليهن في تفسير القرآن، أو السنة عموماً.

# عملي في هذا البحث

ومنه كانت التبعة عظيمة، وعليه كان التكلان على الله ربي الرحمن أعظم. مستمداً منه عونه، وراجياً فضله أن يرزقني حسن بيان، وأن يلهمني رشد قول، وأنا أتناول كلاماً بتكليف عن ذلكم الأشم حبر الأمة وترجمان القرآن. إذ والذي برأ النسمة، إنه لـتأخذ الإنسان رعدة، أيما هي رعدة، حين يجد نفسه مضطراً للكلام، حول هذه الأمثال، وتيكم الجبال الرواسخ، وإذ من أنا، وإذ من غيري، ليقول قولاً عمن دعا له نبي الأمة، وإمام الملحمة، بقوله (اللهم فقهه في الدين وعلمه التأويل)(١).

وعلى كل حال، فقد كشفت النقاب عن لوحة، كلامها من عسل مصفى، ورحيقها، قول معتبر، لما له من أهمية في تبيان منهج الإمام الحبر الترجمان، في تفسير القرآن. وقد:

نسخت الآيات القرآنية، وبينت سورتها، ورقم الآية فيها.

وخرجت كل حديث ورد في كلامي عن رسول الله صلى الله تعالى وآله وسلم.

حاولت قدر وسعي أن أكتفي بما صح سنده عن رسول الله صلى الله تعالى عليه وآله وسلم.

خرجت كل قول جاء في هذا البحث عن ابن عباس رضي الله تعالى عنه.

أبنت كل قول لصاحبه تبركاً بذكر أفضالهم. وإلا فمثلي ومثلهم كحلقة ألقيت في فلاة علمهم. فمنهم أستقي، وبهم أستنير، ولهم أثراً أقتفي. إذ هم القوم لا يشقى بهم جليسهم، وحسبي ذلك، وكفاه حسباً، والله المستعان!

خرجت من هذه الأيقونة بقول صريح، واستدللت بها برأي فصيح، أن عظمة القرآن في الكلام لا تقارن؛ لأن نوره كمشكاة فيها مصباح، وأن ما كان له من نور فإنما لأنه القرآن!، وإنما لأن قوماً كراماً قد أوقفونا على إعجازه، وأن جهابذة أفضالا قد أشربونا

<sup>(&#</sup>x27;) فتح الباري ، ابن حجر العسقلاني: ١/ ٢٠٥ . خلاصة حكم المحدث: موصول وله وجه آخر مرسل.

معانيه العظام، ومبانيه الكرام، ومآلاته السامية، وقممه السامقة، حتى ولقد استطال على غيره من كلام، وحتى وقد تفرد عن كل ما سواه من نثر أو بيان، والله المستعان.

هذا، ولا يفوتني ذكر أني إذا أشرت إلى قول أو نقل غير مرقمة صفحته من مصدره فإنما كان ذلك لأني جئت به من أيقونة البحث العنكبوتية وكثير منها لا يرقم، أو هكذا بلغ علمى المحدود، ووسعها الممدود.

وهذا أيضاً، وليس يقول كريم أكْرِمتُ بقراءته لكلامي أني قد اعتسفت الكلام اعتسافاً؛ لأخرج بمنهج جديد عن الإمام الحبر الترجمان، في تفسيره لكلام الله تعالى ربنا الرحمن. وذلكم لأنني قد بينت أنها مسائل تتعلق بعلوم القرآن، وليست مناهج المفسرين إلا علماً منها. ثم إننا لمقتضيات البحث والعلم والتقعيد سار بنا العلم سيره لنقعد ونؤصل، وما كانت هذه طريقة الأولين، ومنه فلا أقل من أن يقال في كلامي إنه نحو على مانحاه الناس في تأصيل تميز بالجدة في ذكر منهجه رضي الله تعالى عنه في تفسير كلام الله سبحانه القرآن العظيم والذكر المبين.

ومنه ألتمس إباحة لناظر كريم فيما نحوته، وليعذرني مطلع جليل فيما نهجته.

#### مصادرالبحث

ومصادره عديدة عدة ما تميز به إمامنا الحبر الترجمان. ذلك لأن محبي الكتاب كُثرً، وإحصاؤهم نَدُر، ومنه كان كل يستلهم من المعين الأول بعد رسول الله صلى الله تعالى عليه وآله وسلم صحب كرام، وتفرد منهم إمامنا، وكان له قصب سبق لما قد نثرته أثناء الحديث، ولما قد أفردته إبان الكلام، ولما سيجد قارئ كريم منه أوفر الحظ وأعظم النصيب.

وسيجد مطلع حصيف أني قد أكثرت من مصادر بحثي تأملاً وفحصاً ونسخاً وتعليقاً وإفادة من أمثال أمهات التفاسير كتفسير الطبري رحمه الله تعالى، والقرطبي، وابن كثير، والدر المنثور. وأصول كتب السنة، وتقدمهم إماما الحديث البخاري ومسلم رحم الله

الجميع. والنسائي وأحمد وغيرهم مما حفلت به الدراسة، وشمرت عن ساعدي الجد بحثا عن قول للإمام هنا، وجريا وراء خبر عنه هناك.

والله تعالى سائله أن يجزيهم جميعا خير الجزاء وعاطره. كما وأني أساله تعالى اللحاق بهم في تحصيل علم نافع يكون سائقا لي إلى الجنان - سببا - يوم أن علم الله تعالى أنه له وحده، وليس لأحد من العبيد فيه نصيب، والله المستعان وبه الثقة وعليه التكلان.

### خطةالبحث

ولسوف تكون هذه الأطروحة مطروحة في ثلاثة فصول. الأول منها في الكلام على إطلالة عن الحبر الإمام وترجمان القرآن عبد الله ابن عباس رضي الله تعالى عنهما, وسوف أكرس الفصل الثاني بمشيئته تعالى للكلام حول منهجه في تفسير القرآن الكريم والذكر الحكيم، ثم يكون الفصل الثالث والأخير مخصصاً للكلام حول تطبيقات رأيتها لازمة لزوم الشيء لبعضه، ولا يكتمل به، ليهبه زينته، ويمنحه بهجته.

ثم أختم الدراسة بما قد تعورف عليه من ذكر نتائجها، وهو بمثابة قطف الثمر، وإذ قد حان وقته، وحل زمانه؛ لتكون بمثابة خلاصة كالمسك، من خلاصات الأطياب، وكالرحيق عسلاً، يعالجه النحل في خليته.

ثم يكون وقت ذكر الفهارس قد أتى، وبه يكون بحثنا في أبهته قد بدا!

والله تعالى هو الهادي، والموفق، والمسدد، وأستلهم عونه، وأستمطر رشده.

### الدراسات السابقة

في الواقع، وكما أشرت آنفاً، لربما لا يوجد كتاب يحكي لنا منهج الإمام الحبر الإمام في التفسير، على وجه مستقل – فيما بحثت – بحيث يمكن القول إنه إنما سبك لذلكم هدف وحسب!

بيد أنه كتبت كتابات كثيرة، متناثرة هنا وهناك، وتكاد جميعها تجمع على اختصار المنهج في إشارات مقتضبة حول معالم منهجه رضي الله تعالى عنه في تفسير كلام الله تعالى.

هذا وقد وقع أمام عيني بحث ممهور ب: منهج ابن عباس وأثره في الاتجاهات اللغوية والبلاغية في التفسير، ويقع في ثمان وخمسين صفحة، لمؤلفه: عمر يوسف حمزة. والناظر في هذا البحث لا يكاد يجد ذكرا للإمام الحبر الترجمان كمنهج مستقل في تفسير القرآن العظيم. اللهم إلا أنه استهله بتعريف عنه رضي الله تعالى عنه، ثم راح يجول عند غيره بعد ذلك أثناء الكلام حول الاتجاهات اللغوية والأدبية في تفسير كلامه تعالى (۱)!

ومنه كتاب (تفسير ابن عباس ومروياته في التفسير من كتب السنة) (١). وهو كتاب جيد في مجموعه. غير أنه سلك فيه على ما عنون له، حدا لبحثه، من ذكر ما جاء عن الإمام الحبر الترجمان، تفسيرا لكلام الله تعالى. ومنه لم يكن القصد إذن بيان منهجه رضي الله تعالى عنه في التفسير، بقدر ما كان إبرازا لما جاء عنه في تفسير كلام الله تعالى، كما قد فاض به الكتاب الكريم. وإن كان قد ألمح هو الآخر إلماحة إلى منهجه في التفسير تحت عنوان (مصادر تفسير ابن عباس) وكانت مختصرة بينة في آن، لكنها لم تف بمقصود، لخروجها عما رسم الكتاب من أجله، ولله دره، وفقه الله ورعاه.

ومنه محاضرة لفضيلة الشيخ الدكتور صالح آل الشيخ حفظه الله تعالى ممهورة بعنوان (مناهج المفسرين). حيث قد ألمح إلماحة إلى معالم المنهج عند الإمام الحبر الترجمان ابن عباس رضى الله تعالى عنهما واكتفى بذلك.

وأدفع عنه أو غيره نقصاً يعتورهم في البيان. فإنما هم آل علم وبرهان. بيد أنه ربما كانت إشاراتهم تلك كافية في عقدهم لبيان منهجه رضي الله تعالى عنه في التفسير، أو قل إن شئت: هي إلماحة عنه وعن غيره فلا اختصاص له ببيان، والله المستعان.

<sup>(</sup>¹) منهج ابن عباس وأثره في الاتجاهات اللغوية والبلاغية في التفسير لمؤلفه: عمر يوسف حمزة دار النشر: مجلة الشريعة والدراسات الإسلامية تاريخ النشر: ٢٠٠٣م –١٤٢٤هـ بلد النشر: الكويت رقم الطبعة: ٥٢

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن عباس ومروياته في التفسير من كتب السنة) للدكتور عبد العزيز بن عبد الله الحميدي

وهكذا كافة ما وقعت عليه عيناي مع كثرتها أثناء تجوالي، والبحث عن منهج الصحابي الكريم ابن عباس رضي الله تعالى عنهما حتى صارت سيرة ما قطعت من أميال حول ذلكم المضمار وحسب.

ومنه كان عزمي أن أطوف حول الفيافي، وأن أجول داخل أسوار العلوم لأشتق منها ما وجدته ملائماً أن يكون ضمن منهجه رضي الله تعالى؛ لأخرج بأيقونة حسبتها لؤلؤة علم جديد، بادية في ثوبها البهي بهاء من أكتب عنه لما عليه علمه, ولما عرفناه عن خلقه. فرد ببيان قاطع البرهان أقطع الفيافي لأجول وقد رجعت بسمان القول وعظيم البيان حول منهجه رضي الله تعالى ليكون أيقونة متكاملة فيما أدين الله تعالى به.

وأسميتها (منهج ابن عباس في التفسير) وكانت جد مقتصرة عليه، راجع فيها جل قول إليه. مفصلة كأنها بستان قد كان بادياً مزداناً لما فيه من غنّاء الورود، وقد كان بهيا لما حففناه من زكيها، ولما قد نالنا من نديها، ولما قد أحطناه من شجي الزهور، والله الهادي والموفق والمسدد والواهب لكل علم نافع سديد، ولكل بيان صالح مجيد.

### منهج البحث

ولقد كانت دراستي لذلكم منهج كريم لصحابي كريم كرم نسبته، وكرم علمه من المنهج التحليلي الوصفي القائم على استقراء ما جاء عنه رضي الله تعالى في شأن بيان منهجه في تفسير القرآن الكريم.

ولست مدعيا قصب سبق لذلكم عمل، ولا أدعي تفردا في تناول. إن هو إلا التكليف، وإن هو إلا الفخر والاعتزاز أن أنهل من هذا علما، وإن هو إلا الشعور بالأمن يوم أن يرزق الله تعالى عبدا درسا لكتابه. ونسأله تعالى أن يكون ذلك من حسن العلامات أن يستعملنا الله تعالى ربنا للخير وخاصته؛ وهو كتابه الجيد، وقرآنه الحكيم.

ومنه كان العمل البشري مدعاة لنقص، وكل عمل آدمي لزمه ثلم. ومنه كان العلم الإنساني محفوفا بزلل، بيد أني أجد مساغا لعفو من الله تعالى أني بذلت جهدا هو

سبحانه الأحد به أعلم؛ لأخرج بهذا الطرح راجيا منه تعالى أن يجعله من مُثَقِّلات موازيني يوم تَطَّاير الصحف، وتخف موازين، وتثقل أخرى، والله المستعان.

كما وأني أرجو قارئاً كريماً أن يخفف النوء عني، وأن يلتمس عذراً لمثلي ضعيف أحب الكتاب، وحسبه أني طفت به رحلة هنا، وسلكت به سبيلاً إلى هناك في رحاب القرآن العظيم والذكر الحكيم.

ومنه فليحللني كل قارئ مما رآه عيباً لا أخرج فيه عن نطاق آدميتي، ولا أكاد أحيد به عن سبيل بشريتي، ذلك لأن كل ابن آدم خطاء وأستغفر الله تعالى من ذنب قد اقترفته، أو من قول قد قلته، لا يعول به لمزجاة البضاعة، و يؤاخذ به لقلة الصناعة، أو لا يرقى إلى مصاف أقوال الجهابذة الكرام، وحسبهم أني ضيف على مائدة علمهم، وكان لي به حق الإكرام، وهم له أهل، وهم به قمم.

# الفصل الإول

# جالته الله الله الله الله الله الله كان عند إلايقال ذائم إلى عناس فالله إلى القرال نفياك القرال كانتها ذائم الم

في الصحيحين، عن ابن عباس: كان رسول الله صلى الله عليه سلم إذا قام من الليل يقول: "اللهم لك الحمد، أنت قيوم السماوات والأرض ومن فيهن، ولك الحمد، أنت نور السماوات والأرض ومن فيهن"(١). الحديث.

وكانت تكفي مثل هذه العبارة ثناء عليه وإطراء له. لولا ما قام به في خدمة كتاب الله تعالى ربنا الرحمن – القرآن الكريم – مفسراً لمعانيه ومبيناً لمبانيه ومظهراً لمراميه. وكان من حق ذلكم وواجبه تناول جوانب عدة من حياته كانت سبباً انسان ذلكم مجد وثناء.

وبلوغ منزلة بلغها مثل الإمام الحبر والحبر الترجمان ليست لتؤخذ بمعزل عن دعوة رسول الله صلى الله عليه وسلم له كما جاء عن ابن عباس رضي الله عنهما: (أن النبي صلى الله عليه وسلم دخل الخلاء، فوضعت له وضوءا قال: من وضع هذا؟ فأخبر فقال: اللهم فقهه في الدين (٢).

ذلك أن فضل الدعاء وبركته لهو من جنس ما كان علماً على رضا العبد عن مولاه، فضلاً على كونه علماً على رضا الله عن عبده، خصوصاً إذا كان نبياً.

ومنه توزيع المهام. كما قال صلى الله عليه وسلم من حديث أنس بن مالك رضي الله تعالى عنه:

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري: ٧٤٩

<sup>(</sup>۲) صحيح البخاري: ١٤٣

أرأف أمتي بأمتي أبو بكر ، وأشدهم في دين الله عمر ، وأصدقهم حياء عثمان ، وأقضاهم علي ، وأفرضهم زيد بن ثابت ، وأقرؤهم أبي ، وأعلمهم بالحلال والحرام معاذ بن جبل ، ألا وإن لكل أمة أمينا ، وأمين هذه الأمة أبو عبيدة بن الجراح (١).

ومنها نفيد أسلوباً جميلاً في تربية النشء. ذلك أنه استدعاء لما في مكنونات النفس من خير جبلت عليه أصلاً. والموفق من وفق لإحسان طرق بابه والحكيم من رزق الحكمة فأحسن التوجيه. وليس إلا رسول الله لذلك أهل، فكان من نتاجه ابن عباس ومن كان على دربه من أولاء عصبة مؤمنة صدقت ما عاهدت الله عليه.

وكما أنف من قول رسول الله: اللهم علمه الكتاب(7).

وعَنْ ابْنِ عَبّاسِ رضي الله عنهما أَنّ النّبيّ صلى الله عليه وسلم دَخَلَ الْخَلاءَ فَوَضَعْتُ لَهُ وَضُوءًا، قَالَ: مَنْ وَضَعَ هَذَا، فَأُخْبِرَ، فَقَالَ: اللّهُمّ فَقِّهْهُ فِي الدّين (٣).

# مولده ونشأته

وُلِدَ رضي الله عنه يشِعْبِ بني هاشم قبل الهجرة بثلاث سنين، وتوفي النبي صلى الله عليه وسلم وهو ابن ثلاث عشرة سنة وقيل خمس عشرة سنة، ورزق جمالاً وسمتاً حسناً. كما أنه كان طويل القامة حصيفاً عاقلاً أبياً كاملاً في أخلاقه سامياً في آدابه. ورغم قصر صحبته للرسول (ثلاثون شهراً) إلا أنها كانت مباركة أنباك عن بركتها تيكم الأسفار، وهالة الأخبار، وغزير التفاسير، وعظيم التآويل. مما انفرد به رضي الله تعالى عنه، وبما مكن لأمثالنا أن نفهم توجيه كلام ربنا الرحمن سبحانه.

فرغم قصر مدة الصحبة إلا أنه تمكن من تضلع القرآن والسنة مما رزقه موهبة كان خيرها عائدا إلى كل مسلم. إذ كانت له مفرداته اللصيقة به في القرآن تفسيرا لم يسبق

<sup>(</sup>۱) صحيح الجامع: ٨٦٨

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري:٧٥

<sup>(&</sup>lt;sup>۳</sup>) صحیح مسلم: ۲٤۷۷

إليه. كما قال مجاهد فيما روى عن الفضل بن ميمون، قال: سمعت مجاهداً يقول: عرضت القرآن على ابن عباس ثلاثين عرضة (١).

وهو أبو العباس عبدالله ابن عباس بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف بن قصي، وأمه أم الفضل لبابة بنت الحارث الهلالية أخت ميمونة بنت الحارث أم المؤمنين، وهو والد الخلفاء العباسيين، وهو أحد إخوة عشرة ذكور للعباس من أم الفضل، وهو آخرهم مولدًا، وقد مات كل واحد منهم في بلد بعيد من الآخر.

### مناقبه وعلمه

عن ابن عباس، قال: " لما قبض رسول الله صلى الله عليه وسلم قلت لرجل من الأنصار: هلم فلنسأل أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم فإنهم اليوم كثير "، فقال: واعجبا لك يا ابن عباس، أترى الناس يفتقرون إليك وفي الناس من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم من فيهم، قال: " فتركت ذاك وأقبلت أسأل أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم، وإن كان يبلغني الحديث عن الرجل فآتي بابه وهو قائل فأتوسد ردائي على بابه يسفي الريح علي من التراب فيخرج فيراني "، فيقول: يا ابن عم رسول الله صلى الله عليه وسلم ما جاء بك؟ هلا أرسلت إلى فآتيك؟ فأقول: " لا، أنا أحق أن آتيك " قال: فأسأله عن الحديث، فعاش هذا الرجل الأنصاري حتى رآني وقد اجتمع الناس حولي يسألوني، فيقول: " هذا الفتى كان أعقل مني (١٠". وتبت عن ابن عبًاس رضي الله عنهما في صحيح البخاري أنه قال: كُنتُ أنا وأمّي مِن المُستَضعَفِينَ (٣).

وفي رواية أخرى: أنَّهُ تَلاَ: ﴿ إِلَا ٱلْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ ٱلرِّجَالِ وَٱلنِسَاءِ وَٱلْوِلْدَنِ ﴾ [النساء: ٩٨]، قال: كُنتُ أَنَا وَأُمِّي مِمَّن عَذَرَ اللهُ ( ) .

<sup>(</sup>١) حلية الأولياء ٣ / ٢٧٩ - ٢٨٠، وسير أعلام النبلاء ٤ / ٤٥٠

 $<sup>^{(7)}</sup>$  المستدرك على الصحيحين، الحاكم:  $^{(7)}$ 

 $<sup>(^{\</sup>mathsf{T}})$  صحيح البخاري: ٤٥٨٧

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري: ٥٨٨

وما أجمل وصفا له رضي الله تعالى عنه في كلام وجيز ومعنى كريم حيث: (قيل لابن عباس - رضي الله عنهما -: بم أدركت العلم؟ قال: بلِسان سوّول، وقلْب عقُول، وفُوّاد غير مَلُول، وكَفِّ بَدُول، وبَدَن في السّراء والضّراء صبور(١).

ومنه بلغ تيكم منزلة وبه صار عَلَمًاً. ولذا كان صلى الله عليه وسلم يجلسه مع كبار الصحابة رضي الله عنهم ويقدمه في القول عن كثير منهم حتى أغبطه بعضهم إعجابا به وسرورا

وحيثية إجلال له إذ: كان عمر بن الخطاب رضي الله عنه، يدني ابن عباس، فقال له عبد الرحمن بن عوف: إن لنا أبناء مثله، فقال: إنه من حيث تعلم، فسأل عمر، ابن عباس عن هذه الآية: ﴿ إِذَا جَاءَ نَصَرُ ٱللهِ وَٱلْفَتَحُ ۞ [النصر: ١]. فقال: أجل رسول الله صلى الله عليه وسلم أعلمه إياه فقال: ما أعلم منها إلا ما تعلم (٢).

وتلك حصافة شاب هو فتى الكهول وذلكم ذكاء ذي اللسان السؤول وتلكم فطنة صاحب القلب العقول.

ومنه أفيد تقوى له تعالى تكون سببا لرزق وفير، وفضل منه تعالى كثير يعم نفعه، ويخص صاحبه بذكره كما قد شاع ذكر أمثال حبر الأمة وترجمان القرآن ابن عباس رضي الله تعالى عنهما. وذلكم أيضاً متضمن الأرزاق كلها. من علم وما سواه.

وأخرج الحاكم وصححه عن ابن عباس قال: كنت قاعدا عند عمر إذ جاءه كتاب: أن أهل الكوفة قد قرأ منهم القرآن كذا وكذا فكبر، فقلت: اختلفوا. قال: من أي شيء عرفت ؟ قال: قرأت ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ فَوَلُهُ وَ فِ ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا ... ﴾ [البقرة: ٢٠٤] الآيتين فإذا فعلوا ذلك لم يصبر صاحب القرآن ، ثم قرأت ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُ ٱتِّ ٱللَّهَ أَخَذَتُهُ ٱلْحِبَدُ وَ فَحَسُبُهُ وَ جَهَنَمُ وَلَيْ اللَّهِ الْمِهَادُ ۞ [البقرة: ٢٠٦] ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْرِي اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ

<sup>(1)</sup>المستدرك على الصحيحين، الحاكم: (1)

<sup>(</sup>۲) صحيح البخاري: ٤٤٣٠

<sup>(\*)</sup> الدر المنثور في التأويل بالمأثور، السيوطي: ١ / ٥٧٨

وصحب النبي صلى الله عليه وسلم ولزمه، وأخذ عنه وحفظ، وضبط الأقوال، والأفعال، والأحوال، وأخذ عن الصحابة علمًا عظيمًا مع الفهم الثاقب، والبلاغة، والنصاحة، والجمال والملاحة، والأصالة، والبيان(١).

وحسن خلق شهد به لنفسه ومآثر فضل نعت بها شخصه النبيل. حيث: رُوِيَ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ: أَرْبَعٌ مِنَ الْقُرْآنِ لَا أَدْرِي مَا هِيَ ؛ الْأَوَّاهُ، وَالْحَنَّانُ، وَالرَّقِيمُ، وَالْغِسْلِينُ، وَكُلُّ الْقُرْآنِ أَعْلَمُهُ إِلَّا هَذِهِ الْأَرْبَعَ(٢).

وَقَالَ ابْنُ وَهْبٍ وَغَيْرُهُ، عَنْ سُفْيَانَ بْنِ عُيَيْنَةَ، عَنْ عُبَيْدِ اللَّهِ بْنِ أَبِي يَزِيدَ، قَالَ: كَانَ ابْنُ عَبَّاسٍ إِذَا سُئِلَ عَنْ مَسْأَلَةٍ ؛ فَإِنْ كَانَتْ فِي كِتَابِ اللَّهِ قَالَ بِهَا، وَإِنْ لَمْ تَكُنْ وَهِيَ فِي السَّنَّةِ قَالَ بِهَا، وَإِنْ لَمْ تَكُنْ وَهِيَ فِي السَّنَّةِ قَالَ بِهَا، فَإِنْ لَمْ يَقُلْهَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَوَجَدَهَا عَنْ أَبِي بَكْرٍ، وَعُمَرَ قَالَ بِهَا، وَإِنَّ لَمْ يَقُلْهَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَوَجَدَهَا عَنْ أَبِي بَكْرٍ، وَعُمَرَ قَالَ بِهَا، وَإِلَّا اجْتَهَدَ رَأْيَهُ(٣).

وعن عبد الله بن بريدة، قال: شتم رجل ابن عباس رحمة الله عليه فقال: « أما إنك تشتمني وفي ثلاث خلال: إني لأسمع بالحكم من حكام المسلمين يعدل فأفرح، وعلي ألا أقاضي إليه أبدا، وإني لأسمع بالغيث يصيب من بلدان المسلمين فأفرح به ومالي به من سائمة، وإني لآتي على الآية من كتاب الله فأود أن الناس كلهم يعلمون منها ما أعلم(٤).

### صدعه بالحق

وله صولات حق عجيبة، في هذا الشأن. فعن عكرمة أن عليًا رضي الله عنه حرق قومًا؛ فبلغ ابنَ عباس فقال: لو كنت أنا لم أحرقهم؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «لا

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية - ابن كثير - ج ٨ / ٣٢٦

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق: ٦٩٩٤

<sup>(</sup>۲) المرجع السابق: ٦٩٩٥

<sup>(</sup>١) فضائل القرآن للقاسم بن سلام: ١/٨٣

تعذبوا بعذاب الله»، ولقتلتهم كما قال النبي صلى الله عليه وسلم: من بدل دينه فاقتلوه (۱).

ومنه أفيد قولا للحق وجوبا، وإعلانا به فرضا في مواجهة كل باطل. إذ إنه يعلو ولا يعلى عليه، وعليه قامت السموات والأرض، وبه يكون الفوز، والفلاح، والنصر، والتمكين. وما هزمت جيوشنا، وما احتلت ديارنا، إلا يوم أن غاب الحق، واندرست معالمه، حتى اختلط بالباطل أحايين كثيرة. فصار ضباباً باهتاً أمام فئام من الناس.

وعن مجاهد رضي الله عنه قال: كتب هرقل إلى معاوية يسأله عن ثلاثة أشياء: أي مكان إذا صليت فيه ظننت أنك لم تصل إلى قبلة؟ وأي مكان طلعت فيه الشمس مرة لم تطلع فيه قبل ولا بعد؟ وعن السواد الذي في القمر؟ فسأل ابن عباس رضي الله عنهما؟ فكتب إليه أما المكان الأول: فهو ظهر الكعبة. وأما الثاني: فالبحر حين فرقه الله لموسى عليه السلام. وأما السواد الذي في القمر: فهو المحو<sup>(۱)</sup>.

ومنه أفيد سعة علم، وفيض عطاء، وهبهما الله إياه. ليبقى دين الله تعالى، له حفظته، برهاناً عليه، ودليلاً إليه، وليبقى كتابه القرآن أيضاً محفوظاً بحفظه تعالى، وقائماً بأسباب، من أمثاله رضي الله تعالى عنه، وكذا صحب كرام، أبلوا البلاء الحسن الجميل، حتى سادوا بهذا الدين، وحتى قادوا بالقرآن العظيم، وأفيد أيضاً الحذو مثلهم.

### إمارته

وتولى إمارة البصرة. فقد ورد صعصعة بن صوحان على على بن أبي طالب رضي الله تعالى عنه من البصرة، فسأله عن عبد الله بن عباس، وكان على خلافته بها، فقال صعصعة: يا أمير المؤمنين، إنه آخذ بثلاث وتارك لثلاث: آخذ بقلوب الرجال إذا

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري: ٣٠١٧

<sup>(</sup>٢) تفسير الدر المنثور في التفسير بالمأثور/ السيوطي (ت ٩١١ هــ): عند تفسير الآية (١٤) من سورة الإسراء

حدث، ويحسن الاستماع إذا حدث، وبأيسر الأمرين إذا خولف. تارك للمراء، وتارك لمقاربة اللئيم، وتارك لما يعتذر منه (١).

وتولى إمارة الحج كما قال: الأعمش حدثنا أبو وائل قال خطبنا ابن عباس وهو أمير على الموسم فافتتح سورة النور فجعل يقرأ ويفسر فجعلت أقول ما رأيت ولا سمعت كلام رجل مثل هذا لو سمعته فارس والروم والترك لأسلمت (٢).

ومنهما أفيد صلاح الترجمان وشجاعة الإمام ابن عباس ومثابرته ودينونته لله تعالى. مما يشي بتضلعه من تربية الرسول صلى الله تعالى عليه وآله وسلم له. ومن ثم كان على هذا الطراز الفريد من نوعه مهاجرا مستضعفا إماما. ومنه أيضاً نفيد توجيهه لتفسير القرآن الكريم بتنزيل الآية على معناها سبقا وتفردا.

#### هجرته

ومن هجرته أنه هاجر مع أبيه قبل الفتح فلقيا الرسول صلى الله عليه وسلم بالجحفة.

ومن جهاده أنه شهد الفتح، وحنينًا، والطائف، عام ثمان، وقيل: كان في سنة تسع وحجة الوداع سنة عشر.

#### ورعهوزهده

ومن ورعه قوله عن نفسه: إِن كنت لأسأل عن الأمر الواحد ثلاثين من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم. قال طاووس: ما رأيت أحدًا أشد تعظيما لحرمات الله من ابن عباسك<sup>(٣)</sup>.

ومنه أفيد لزوم ورع وعلم وتقوى؛ ليخرج علم من فؤاد صاحبه إلى لب المستقبل.

<sup>(</sup>۱) مختصر تاریخ دمشق: ۱۲ / ۳۱۳

سير أعلام النبلاء للحافظ الذهبي عند كلامه عن عبد الله بن عباس  $^{(Y)}$ 

<sup>(&</sup>quot;) سير أعلام النبلاء ٣ / ٣٤٢

وقال مجاهد: كان ابن عباس يسمى البحر؛ لكثرة علمه(١).

وقال الإمام العماد الحافظ ابن كثير رحمه الله تعالى: وَقَالَ الْوَاقِدِيُّ: حَدَّتَنِي دَاوُدُ بْنُ جُبْيْرِ، سَمِعْتُ ابْنَ الْمُسَيَّبِ يَقُولُ: ابْنُ عَبْسِ أَعْلَمُ النَّاسِ. وَحَدَّتَنِي عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ أَي الزُّنَادِ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ عُبَيْدِ اللَّهِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُبْبَةَ قَالَ: كَانَ ابْنُ عَبَّاسٍ قَدْ فَاتَ النَّاسَ يَخِصَالَ ؛ يعِلْمٍ مَا سَبَقَهُ، وَفِقْهٍ فِيمَا احْتِيجَ إِلَيْهِ مِنْ رَأْيهِ، وَحِلْمٍ ونَسَبِ وتَائِلٍ، وَمَا رَأْيْتُ أَحَدًا كَانَ أَعْلَمَ مِنْ مَدِيثِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِنْهُ، وَلَا يَقْضَاءِ أَي يَكْرٍ وَعُمَرَ وَعُثْمَانَ مِنْهُ وَلَا أَفْقَهَ فِي رَأْي مِنْهُ، وَلَا أَعْلَمَ بِشِعْرٍ وَلَا عَرَبِيَّةٍ، وَلَا اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِنْهُ، وَلَا أَيْمَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِنْهُ، وَلَا الْفَقْهَ فِي رَأْي مِنْهُ، وَلَا أَعْلَمَ بِهُ وَلَا عَلَيْهِ وَلَا عَرَبِيّةٍ، وَلَا عَلْمَ يَعْمَ وَلَا عَلْمَ مِنْهُ، وَلَا الْفَقْهُ، وَيَوْمًا الشَّوْرِ وَعُمَر وَعُمْ وَلَا عَرَبِيقٍ مِنْهُ وَلَا أَنْفِقُهُ وَيَوْمًا الشَّوْرِينَةٍ مِنْهُ وَلَا أَيْعَلَمُ مِنْهُ وَلَا الْفَقْهُ، وَيَوْمًا الشَّعْرِ وَيُومًا الشَّعْرِ، وَيَوْمًا أَيَّامَ الْعَرَبِ، وَمَا رَأَيْتُ عَلِمًا قَطُ جَلَسَ إِلَيْهِ إِلَّا الْفِقْهُ، وَيَوْمًا الشَّعْرِ، وَيَوْمًا أَيَّامَ الْعَرَبِ، وَمَا رَأَيْتُ عَلِمًا قَطُ جَلَسَ إِلَيْهِ إِلَّا خَضَعَ لَهُ، وَالْ أَعْلَمُ هَيْهُ وَيَوْمًا الشَّعْرِ، وَيَوْمًا أَيَّامَ الْعَرَبِيةِ يَسْأَلُونَهُ، وَأَصْحَابُ الْقَرْآنِ يَسْأَلُونَهُ، وَأَصْحَابُ الشَّعْرِ عَنْهُ يَسْأَلُونَهُ وَالْمِ وَالْعِ وَالِعِ وَالِعِ وَالْمِ وَالْمِ وَالْمِ وَالْمِ وَالْمِ وَالْمِ وَالْمِ وَالْمِ وَالْمِ وَالْمَ الْمُؤْمِ وَلَوْهُ وَالْمِ وَالْمُ وَالْمُ وَلَا أَعْلَمُ مَلِكُولُهُ وَلَا أَعْفَلُهُ الْمُؤْمِ وَلَوْهُ وَالْمِ وَالْمُ وَالْمُ وَلَا أَنْهُ وَلَا أَنْهُ وَلُولُهُ وَلَا أَنْ

# منوصاياه

وجاء إليه رجل يقال له: جندب، فقال له: أوصني. فقال: أوصيك بتوحيد الله والعمل له، وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة، فإن كل خير آتيه أنت بعد ذلك منك مقبول، وإلى الله مرفوع، يا جندب إنك لن تزدد من موتك إلا قرباً، فصلِّ صلاة مودع. وأصبح في الدنيا كأنك غريب مسافر، فإنك من أهل القبور، وابك على ذنبك وتب من خطيئتك، ولتكن الدنيا عليك أهون من شسع نعلك، فكأن قد فارقتها وصرت إلى عدل الله، ولن تنتفع عا خلفت، ولن ينفعك إلا عملك.

<sup>(</sup>١) إعلام الموقعين، ابن قيم الجوزية: ١٩/١

 $<sup>(^{1})</sup>$ البدایة والنهایة، ابن کثیر: ج  $^{1}$ 

وقال بعضهم: أوصى ابن عباس بكلمات خير من الخيل الدهم.

قال: لا تكلمن فيما لا يعنيك حتى ترى له موضعاً، ولا تمار سفيها ولا حليماً، فإن الحليم يغلبك، والسفيه يزدريك، ولا تذكرن أخاك إذا توارى عنك إلا بمثل الذي تحب أن يتكلم فيك إذا تواريت عنه، واعمل عمل من يعلم أنه مجزى بالإحسان مأخوذ بالإجرام. فقال رجل عنده: يا ابن عباس! هذا خير من عشرة آلاف. فقال ابن عباس: كلمة منه خير من عشرة آلاف.

وقال ابن عباس: تمام المعروف تعجيله وتصغيره وستره - يعني: أن تعجل العطية للمعطى - وأن تصغر في عين المعطى - وأن تسترها عن الناس فلا تظهرها! فإن في إظهارها فتح باب الرياء وكسر قلب المعطى، واستحياءه من الناس.

وقال أيضا: أعز الناس على جليس لو استطعت أن لا يقع الذباب على وجهه لفعلت<sup>(۱)</sup>.

ومنه أفيد توقيراً للكبير، فضلاً عن أهل العلم، كما أن فيه اعتناء بالنشء، فعليهم تبعة تحمل الديانة بعد، وفيه فضيلة تعظيم شعائر الله، وتعويد الصغار عليها، كما وأنه يشي بتواضع الرسول صلى الله عليه وسلم، ورحمته، وحنوه، وفيه فضيلة حبرنا وإمامنا ابن عباس، كما وأنه دليل اعتناء به، وتأهيله لمهمة رآه الرسول صلى الله تعالى عليه وآله وسلم أهلا لها.

وقال: كنت خلف رسول الله يوما، فقال: يا غلام! إني أُعَلِّمُكَ كلماتٍ، احفظِ اللهَ يَحْفَظْكَ، احفظِ الله تَجِدْهُ تُجَاهَكَ، إذا سألت فاسأل الله، وإذا استَعَنْتَ فاستَعِنْ بالله، واعلم أنَّ الأُمَّةَ لو اجتمعت على أن ينفعوكَ بشيءٍ، لم ينفعوك إلا بشيءٍ قد كتبه الله لك، ولو اجتمعوا على أن يضروكَ بشيءٍ، لم يضروكَ بشيءٍ إلا قد كتبه الله عليك، جفَّتِ الأقلامُ ورُفِعَتِ الصُّحُفُ (٢).

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية، ابن كثير: ج ٨ / ٣٣٥

<sup>(</sup>١) صحيح الجامع، الألباني: ٧٩٥٧

ومنه أيضاً غرس قضايا العقيدة لدى النشء، فعليها مدار الصلاح أو الفساد. والاهتمام بها أول ما يتوجه إليه بحفظه تعالى، بفعل أوامره، واجتناب نواهيه. ومن ثم تكون النتيجة الإيجابية آكدة بحفظ الله تعالى لعبده. والقول بغير ذلك سبيل وعرة نتائجه، على الفرد والجماعة كلها، فليتنبه لذلكم.

# خلاصة في فضله رضي الله تعالى عنه

أولاً: دعاء النبي صلى الله عليه وسلم لعبد الله بن عباس بالعلم والحكمة والفقه في الدين.

ثانياً: حرص ابن عباس على طلب العلم.

ثالثاً: تقديم عمر لعبد الله بن عباس رضى الله عنهم.

رابعاً: ثناء ابن مسعود على ابن عباس رضي الله عنهم.

خامساً: بعض من ثناء التابعين على ابن عباس رضى الله عنهما.

تلامیده: مجاهد بن جبر، وعطاء بن أبي رباح، وعكرمة مولى ابن عباس، وسعید بن جبیر، وطاووس.

# وف تەرضى الله تعالى عنــه

وأصيب ابن عباس بالعمى في أواخر حياته، ومات عام ثمان وستين من الهجرة، وكان عمره إحدى وسبعين عاماً، وصلى عليه محمد ابن الحنفية.

عن سعيد بن جبير قال: مات بالطائف وشهدت جنازته، فجاء طير لم يُرَ على خِلقته ودخل في نعشه، فنظرنا وتأملنا هل يخرج فلم ير أنه خرج من نعشه، فلما دفن تليت هذه الآية على شفير القبر، ولا يدري من تلاها: ﴿ يَتَأْيَتُهَا ٱلنَّفْسُ ٱلْمُطْمَيِنَةُ ۞ ٱرْجِعِيَ إِلَى رَبِّكِ رَاضِيَةً ۞ فَادْخُلِي فِي عِبَدِي ۞ وَادْخُلِي ﴾ [الفجر: ٢٧-٣٠]

وتلك نظرة عامة، حول حياة الحبر الإمام. وبقيت نظرات حول منهجه في تفسير القرآن الكريم، لزم التعرض لها ببيان؛ لشأوه في ذلك، ولسبب ما نسب إليه فيه، فوجب تحريره بإذن الله تعالى.

# دعاوى وأباطيل حول ابن عباس

أولا: وجود ابن عباس: وقد حاول نفر ممن لا ينتسبون إلى الإسلام طعناً في حبر الأمة وترجمان القرآن. وذلك نشتم منه رائحة الطعن في القرآن الكريم نفسه. ذلك لأنه ترجمانه! أيضاً وهو طعن في رجال الملة كلهم نيلا من الملة نفسها.

ومنه ما قاله المستشرق كلود جيليو: إنَّ شخصية ابن عباس مُفتعلة وغير موجودة أصلاً (١).

لكن الله تعالى قيض من عباده من قام بالرد على أولاء نفر بردود علمية متقنة، من أمثال الشيخ محمد حسين الذهبي رحمه الله تعالى في كتابه التفسير والمفسرون.

والحق أن عذرهم جهلهم بما كان عليه الحبر المفسر رضي الله تعالى عنه، وما روى من أحاديث بلغت المبلغ العظيم، قياسا على غيره من الصحابة الكرام، رغم صغر سنه وشبابه.

لكن العذر الحق لأصحاب الرسول صلى الله عليه وسلم، ممن لم ينقل عنهم كثير رواية لأحاديث النبي صلى الله تعالى عليه وآله وسلم، لانشغال كل منهم بما كان قد أهله له الرسول صلى الله تعالى عليه وآله وسلم، من مهام على ما سبق بيانه؛ ليحرز كل منهم الهدف الذي أنيط به تحقيقه. فذاك مجاهد، وذاك مفسر، وذاك خليفة، وذاك فاتح، إلى آخر ما لزم الخلافة من بعده من أطر، وما كان لها من شؤن؛ لتقوم الدولة آنذاك، ومن بعدها على أسس سليمة، تليق بكونها دولة طليعة في مقدمة الدول، وطلائع الخير على مر الزمان.

<sup>(&#</sup>x27;) مناهج المستشرقين البحثية في القرآن الكريم؛ د. حسن عزوزي: (

ثانيا: جملة الأحاديث التي رواها: وفي زماننا يُشكّك بعضُ الطاعنين في عدد روايات الإمام الحبر الترجمان رضي الله عنهما في كتب السُّنة؛ حيث يقولون: لم يثبُت عن ابن عباس سوى ثلاثة أحاديث، بينما المرويُّ عنه ١٦٦٠ حديثًا؛ منها في الصحيحين ٢٣٤ حديثًا، وروى الإمام أحمد ١٦٩٦ حديثًا في مسند ابن عباس، مع أن ابن عباس لم يُشاهد الرسول صلى الله عليه وسلم إلا في سِنِّ الثامنة.

وقد مر بنا أنه رضي الله تعالى عنه من الصحابة المكثرين من رواية الحديث، الذين جمعهم الإمام السيوطي في بيتين من ألفيته في علوم الحديث، حيث يقول:

والمكثرون في رواية الأثر أبو هريرة يليه ابن عمرو أنس والبحر كالخدري وجابر وزوجة النبي.

والبحر هو عبد الله بن عباس رضي الله عنهما، المتوفى سنة ٦٨هـ، وقد روى ١٦٩٦ حديثاً. انتهى. ولا غرابة إذا كان ابن عباس رضي الله عنهما من المكثرين في رواية الحديث، فقد دعا له النبي صلى الله عليه وسلم بالفهم والعلم، ففي عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رضي الله عنه قال: " أَنَّ النَّبِيُّ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ دَخَلَ الخَلاءَ فَوَضَعْتُ لَهُ وَضُوءًا، قَال: (مَنْ وَضَعَ هَذَا؟)، فَأُخْبِرَ، فَقَالَ: اللَّهُمَّ فَقَهْهُ فِي الدِّينَ(١).

وعَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ قَالَ: " ضَمَّنِي رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَقَالَ: اللَّهُمَّ عَلَّمْهُ الكِتَابَ"(٢).

وروى الإمام أحمد عَنْ سَعِيدِ بْنِ جُبَيْرٍ، عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ: " أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَضَعَ يَدَهُ عَلَى كَتِفِي - أَوْ عَلَى مَنْكِبِي، شَكَّ سَعِيدٌ - ثُمَّ قَالَ: اللهُمَّ فَقُهْهُ فِي اللهِّمَّ اللهِّمَّ اللهِمَّ اللهِمَّ اللهِمَّ اللهِمَّ اللهِمَّ اللهِمَّ اللهِمَّ اللهِمَّ اللهُمَّ اللهُمَّ اللهُمَّ اللهُمَّ اللهُمَّ اللهُمَّ اللهُمَّ اللهُمَّ اللهُمُ اللهِمُ اللهِمُ اللهِمُ اللهِمُ اللهِمُ اللهُمُ اللهُمُولِ اللهُمُ اللهُمُ اللهُم

وعزا السيوطيُّ الكثير من الأحاديث المنسوبة لابن عباس لصالح الدولة العباسية.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري: ١٤٣

<sup>(</sup>۲) صحيح البخاري: ۷۵

<sup>(&</sup>quot;) السلسلة الصحيحة، الألباني: ٦ / ١٧٣

ومنه يُتَبَيِّنُ أَن: ١- هذه الدعاوى غير دقيقة بداهة، ولم تأتِ عن بحث بأدلَّة علمية؛ إنما هي تكهُّنات، ومَن يعرف علم الحديث وقواعده، يعلم أنَّ التعميم دون أدلة، فيه إجحاف والتثبُّت لا نردُها إلا بأدلة عادما الدقة والتثبُّت.

٢- والاتفاق التاريخي المتواتر على وجود شخصية ابن عباس، في كل طبقة من طبقات
 الأمَّة، ولا نقض - علميا - لهذا التواتر.

٣- وعاصر ابن عباس النبي صلى الله عليه وسلم ثلاثين شهرًا، ومر بنا حديث الإمام مسلم (وحَدَّثنِي مُحَمَّدُ بْنُ حَاتِم، حَدَّئنَا مُحَمَّدُ بْنُ بَكْرٍ، أَخْبَرَنَا ابْنُ جُرَيْجٍ، أَخْبَرَنِي عَطَاءٌ، عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ، قَالَ: بِتُّ دَاتَ لَيْلَةٍ عِنْدَ خَالَتِي مَيْمُونَةَ، فَقَامَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَى الْقِرْبَةِ، فَتَوضًا، وَسَلَّمَ يَصَلِّي مُتَطَوِّعًا مِنَ اللَّيْلِ، فَقَامَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَى الْقِرْبَةِ، فَتَوضًا، فَقَامَ فَصَلَّى، فَقُمْتُ لَمَّا رَأَيْتُهُ صَنَعَ دَلِكَ فَتَوضًا مَن الْقِرْبَةِ، ثُمَّ قُمْتُ إلى الشِّقِ الْأَيْسَرِ، فَقَامَ النَّبِي كَذَلِكَ مِنْ وَرَاءِ ظَهْرِهِ إِلَى الشِّقِ الْأَيْمَنِ. قُلْتُ: أَفِي فَأَحَدُ بِيدِي مِنْ وَرَاءِ ظَهْرِهِ يَعْدِلُنِي كَذَلِكَ مِنْ وَرَاءِ ظَهْرِهِ إِلَى الشِّقِ اللَّايْمَنِ. قُلْتُ: أَفِي التَّطَوُّعِ كَانَ دَلِكَ؟ قَالَ: نَعَم وكانت خالته ميمونة زوجة النبي صلى الله عليه وسلم، وأحيانًا ينام عنده في بيت وكان ابن عباس مُتفرِّعًا للعلم، يُصلي معه خسة فروض، وأحيانًا ينام عنده في بيت خالته ميمونة زوجة النبي صلى الله عليه وسلم كما توجد عدة أحاديث في البخاري وغيره لقصة مبيته عند النبي صلى الله عليه وسلم كما توجد عدة أحاديث في البخاري وغيره لقصة مبيته عند النبي صلى الله عليه وسلم (¹).

ومنه سَمِع ابن عباس من النبي صلى الله عليه وسلم مباشرة، ثم بعد وفاة النبي صلى الله عليه وسلم سمِع من أغلب الصحابة وروى عنهم، وكثير من رواياته عن الصحابة كما هي مثبتة في كتب الصحاح والتراجم.

كان ابن عباس مشهورًا بالفطنة والحفظ، لما شب عليه من حبة للعلم و دعاءَ النبي صلى الله عليه وسلم له: (اللهم علمه الكتاب)، وعندما لقيه كان عُمره قرابة عشر سنوات، وهو قد قارب البلوغ، ويمكنه الحفظ والتثبُّت.

<sup>(&#</sup>x27;) صحيح مسلم: ١٣٣٣ ٥

وروى ابن سعد في الطبقات أن ابن عباس رضي الله عنه كان يكتب الحديث، وقد ورث أبناؤه عنه كتبه، وكان عنده حِمْلُ بعير من الكتب. فقد روى ابن سعد<sup>(۱)</sup> بإسناده إلى عبيد الله بن علي، عن جدته سلمى قالت: رأيت عبدالله بن عباس معه ألواح يكتب عليها عن أبي رافع شيئاً من فعل رسول الله صلى الله عليه وسلم<sup>(1)</sup>.

وذكر المحدِّثون من أسباب إكثار بعض الصحابة من الرواية والتحديث: وكان لابن عباس رضى الله تعالى عنه تلاميذ كُثر، فقد ذكر المزي وابن حجر له ١٩٧ راويًا<sup>(٢)</sup>.

وتأخَّرت وفاته رضي الله تعالى عنه (٣). حتى سمِع من أغلب الصحابة وجَمَع العلم منهم، وقد مر بنا دُهابه إلى بيوت الصحابة والسماع منهم.

وقد مر بنا في هذه الدراسة فيض من حديثه، وقد أثبت فيها وفرة من نقله. ومنه حديثه عن النبي صلى الله عليه وسلم في البخاري: (حدثنا سليمان بن حرب قال حدثنا شعبة عن أيوب قال سمعت عطاء قال سمعت ابن عباس قال أشهد على النبي صلى الله عليه وسلم أو قال عطاء أشهد على ابن عباس أن رسول الله صلى الله عليه وسلم خرج ومعه بلال فظن أنه لم يسمع فوعظهن وأمرهن بالصدقة فجعلت المرأة تلقي القرط والخاتم وبلال يأخذ في طرف ثوبه قال أبو عبد الله وقال إسماعيل عن أيوب عن عطاء وقال عن ابن عباس أشهد على النبي صلى الله عليه وسلم (أ).

فرية روايته لأحاديث موضوعة: وما نُقل عن الإمام السيوطي بوجود أحاديث كثيرة موضوعة في فضل العباسيين تُنسب إلى ابن عباس. وكذا ما نسب إليه في التفسير أو غيره.

أقول: إن ما ذكر من أحاديث نسبت إليه رضي الله تعالى سواء في التفسير، أو فضائل السور، أو في فضائل العباسيين، وهي لم ترق إلى درجة الصحيح وهو منها براء. إذ ما ذنب امرئ ماجناه غيره عليه بلا سلطان من قول أو برهان من علم؟!

<sup>(</sup>١) المعجم الحديث في علوم الحديث، ساجد الرحمن الصديقي: ٩٨

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) تهذيب الكمال؛ المزي، ج١٥٥/ ١٥٥ - ١٥٥

<sup>(</sup>۳) توفي ٦٨ هـ

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري: ٩٨/ ٢٣٢

# विषये।

## مفالم منهو ابن عباس في النفسير

وأوجز بياناً في تعريف المنهج لأقول:

مادة نهج لغة: جاء في لسان العرب لابن منظور أن مادة نهج أي: طريق نهج: بين واضح وهو النهج، والجمع نهجات ونهج ونهوج.

وطرق نهجة وسبيل منهج: كنهج. ومنهج الطريق: وضحه. والمنهاج: كالمنهج. وفي التنزيل: لكل جعلنا منكم شرعة ومنهاجا. وأنهج الطريق: وضح واستبان وصار نهجا واضحا بينا. والمنهاج: الطريق الواضح. واستنهج الطريق: صار نهجا. وفي حديث العباس: لم يمت رسول الله - عليه وأوضحته ترككم على طريق ناهجة، أي واضحة بينة. ونهجت الطريق: أبنته وأوضحته. يقال: اعمل على ما نهجته لك. ونهجت الطريق: سلكته. وفلان يستنهج سبيل فلان أي يسلك مسلكه. والنهج: الطريق المستقيم (۱).

والمنهج اصطلاحا أي: مجموعة من الإجراءات والخطوات والاختبارات والقواعد التي يتبعها أفراد يعملون في نفس الجال(٢).

# ك ذا البحث عن منهج ابن عب اس في التفسير؟!

وكلامنا دائر بمشيئة الله تعالى حول منهج الحبر الترجان ابن عباس رض الله تعالى عنهما في التفسير.

والسؤال الذي يفرض نفسه بداهة هو:

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري: ٩٨/ ٢٣٢

<sup>(</sup>٢) الموسوعة الحرة

لماذا البحث من أساس حول منهج ابن عباس أو غيره في التفسير؟

والجواب بيسر: أنه من حيث إن النبي صلى الله عليه وسلم لم ينقل عنه من التفسير الشيء الكثير، وإنما نقل عنه تفسير كثير من الآيات، ولكنه ليس بالأكثر، والصحابة رضوان الله عليهم نقل عنهم من التفسير أكثر مما نقل عن النبي صلى الله عليه وسلم.

فالنبي صلى الله عليه وسلم فسر من الآيات ما كان بحسب الحاجة. مثلما فسر قوله تعالى ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُواْ ٱلْحُسْنَى وَزِيَادَةً ۗ وَلَا يَرْهَقُ وُجُوهِهُمْ قَتَرٌ وَلَا ذِلَّةً أُولَا يَكُ أُولَا يَكُ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ۞ ﴿ آيونس: ٢٦].. بأنّ الزيادة هي النظر لوجه الله الكريم جلّ وعلا. ومثلما فسر قوله تعالى ﴿ صِرَطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ عَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّالِينَ ۞ ﴿ [الفاتحة: ٧]. بأن المغضوب عليهم هم اليهود والضالون هم النصارى.

وكذلك فسر صلى الله عليه وسلم قوله تعالى: ﴿ وَأَعِدُواْ لَهُم مَّا ٱسْتَطَعْتُم مِّن قُوَّةٍ وَمِن وَكِلك فسر صلى الله عليه وسلم قوله تعالى: ﴿ وَأَعَدُواْ لَهُم مَّا ٱسْتَطَعْتُم مِن وَفِهِم لاَ تَعْلَمُونَهُم ٱلله يَعْلَمُهُم وَمَا تَعْلَمُهُم وَمَا تَعْلَمُهُم أَلله يَعْلَمُهُم وَمَا تَعْلَمُهُم أَلله يَعْلَمُهُم أَلله يَعْلَمُهُم الله عَلَمُهُم وَمَا تَعْلَمُونَ ﴿ ﴾ [الأنفال: ٦٠]. بأنّ القوة الرمي تُنفِقُواْ مِن شَيْءِ فِي سَبِيلِ ٱللهِ يُوفَى إِليَكُم وَأَنتُم لاَ تُظْامَونَ ﴿ ﴾ [الأنفال: ٢٠]. بأنّ القوة الرمي كما في الصحيح من حديث عقبة بن عامر أنه قال (سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ صَلّى اللّهُ عليه وَسَلّم وَهُو على المِنْبَرِ يقولُ: ﴿ وَأَعِدُواْ لَهُم مَّا ٱسْتَطَعْتُم مِن قُوَّةٍ ﴾ ، ألا إنّ القُوّة الرّمْيُ ، ألا إنّ القُوّة الرّمْيُ ، ألا الله الله عليه إنّ القُوّة الرّمْيُ . .

كما أن منه ما فسر به الخيط الأبيض والخيط الأسود في قوله تعالى ﴿ وَكُلُواْ وَالشَّرَبُواْ حَتَىٰ يَتَبَيّنَ لَكُمُ الْمُنْيَطُ الْأَبْيَضُ مِنَ اللَّيْطِ الْأَشَودِ مِنَ الْفَجَرِّ ﴾ [البقرة: ١٨٧]. بأنّ الخيط الأبيض والخيط الأبيض والخيط الأسود هما سواد الليل وبياض الصبح أول ما ينفجر.

وهكذا في مواطن من القرآن الكريم، وحسب حاجات الناس وأقضيتهم، في ذلكم الحين.

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم: ۱۹۱۷

ومن حيث كان ذلك كذلك من أن النبي صلى الله عليه وسلم لم يفسر القرآن كله. فلزم حينئذ البحث عن مفسر لكلام الله تعالى، يكون لصيق الصلة بالقرآن، وبالرسول في آن. ومن جانب ثالث ما تأهل به الإمام الحبر الترجمان من صفات وخصائص، مكنته من تبوء هذه المنزلة، ونيل ذلكم فضل. ليكون له شرف صحبته للنبي الكريم صلى الله عليه وسلم، ومن ثم يكون له شرف معرفة معاني الكتاب الجيد لمثل هذه الصحبة، ومن جانب أخر ما حظيت به سيرته على طول الزمان وعرضه محبة وشرحا وتفسيرا وبحثا عن مناقبه. ولذلكم شرف العلم والمعرفة اللذين حظي بهما عبد الله بن عباس رضي الله تعالى عنهما.

بيد أنه أيضاً قد وجدت أنسا بالإشارة إلى أنه كان من توفيقه تعالى أن قيض لعلم التفسير أهله، وكان من اختياره تعالى الجميل - وكل اختيار له تعالى جميل- أن يقع الاختيار على صنف قريب العهد بنزول القرآن، وبصحبة النبي الكريم في آن.

ذلك لأنه كان يمكن اندراس المعاني بتقادم الزمان، ولما لم نجد لها مبينا لنعيش خبط عشواء. كما حال أصحاب الديانات الأخر. إذ كما تحكي الدراسات الموثقة أن العهد الجديد، وهو الإنجيل، لم يكتب من أصله إلا بعد مرور ثلاث مائة سنة من نزوله، وبعد موت المسيح عيسى عليه السلام. فكان ما أصابه من تحريف، وما دخل عليه من أقوال عند النظر الأولي إليها، لا يشك مُلِمٌّ ولو بقليل إلا أنه من أقوال بشر. ولا يمكن بحال إسناده جملةً إلى الله تعالى (١).

وإذا كان هذا ما أصاب التنزيل - العهد الجديد والعهد القديم - فما بالنا بما يمكن أن يصاب به تأويله؟!

- 31 -

<sup>(</sup>۱) مدخل إلى العهد الجديد، العهد الجديد، لجنة من اللاهوتيين، دار المشرق، الطبعة السادسة عشر، بيروت ١٩٨٨، بإذن الخور أسقف بولس باسيم، النائب الرسولي للاتين في لبنان، ص:٢٣

وثمة قول آخر؛ إذ لما كانت حاجة البشرية إلى من يقوم بتفسير كلامه تعالى حاجتها إلى طعامه أو أشد حاجة لتعلق ذلكم أمر بدينه تعالى وما يمكن تصوره إذا خلا الزمان من قائم بذلكم الواجب العظيم من جهل عقدي، ومن سفل أخلاقي، ومن خبط عشوائي، ومن هوى متبع يمكن أن يساق إليه الإنسان بهواه حسب حاجاته وميوله.

أقول: ومن مثل ذلكم وغيره كانت الحاجة قائمة إلى قائم بأمر تفسير كلام الله تعالى لصيق عهد بالنزول ولصيق عهد بالرسول لتأتلف منظومة التفسير ولتتآلف أصول التأويل والله تعالى هو حسبنا ونعم الوكيل.

#### استقراء المنهج

واستقراء منهجه رضي الله تعالى عنه في التفسير ليس أمر صعب المنال. ذلك أنه نص في كلام موجز فصيح أفصح به عن مناهج التفسير عموما، وما يمكن أن نعرف منه منهجه نفسه في تفسير كلام الله تعالى.

وإنما قلت استقراءً؛ ذلك لأن مناهج المفسرين إما أن ينص عليها صراحة في تفاسيرهم بدايتها أو أثنائها أو أن تستقرأ من سياق كلامهم ضمنا. ومنه قلت استقراء لأنه رضي الله تعالى عنه قد ساق عبارة عامة اعتبرت منهجا له في التفسير. ذلك لأنه لم يقل إن منهجي في التفسير مبني على هذه كلمة أو أنه مأخوذ من تلكم عبارة.

#### ابنعباسالجهد

وبلوغه مرتبة الاجتهاد، وعدم تحرجه منه، وشجاعته في بيان ما يعتقد أنه الحق، دونما اعتبار لكثير نقد أو قليله؛ من حيث إنه يعرف الحق، ويستبين أدلته، ومن ما أكرمه ربه تعالى، ببصيرة نافذة، وعلم صائب.

لكنه، وقد عرف أن ابن عمر رضي الله تعالى عنهما كان يأخذ عليه جرأته، وينقم عليه شجاعته، إلا أنه سرعان ما رجع إلى صوابه، مؤيدا له، ونصيرا، لما أن وقف على حقيقة علمه النافذ، وبصيرته المتقدة.

قال أبو نعيم أثناء كلامه عنه: حدثنا أبو بكر بن خلاد، ثنا إسماعيل بن إسحاق القاضي، ثنا إبراهيم بن حمزة، عن حمزة بن أبي محمد، عن عبد الله بن دينار، عن ابن عمر أن رجلا أتاه يسأله، عن السماوات والأرض ﴿ كَانَتَ رَثَقًا فَفَتَقَنَّهُما ۖ ﴾ [الأنبياء: ٣٠]. قال: اذهب إلى ذلك الشيخ فاسأله ثم تعال فأخبرني ما قال، فذهب إلى ابن عباس فسأله فقال ابن عباس: كانت السماوات رتقا لا تمطر، وكانت الأرض رتقا لا تنبت، ففتق هذه بالمطر، وفتق هذه بالنبات، فرجع الرجل إلى ابن عمر فأخبره فقال: إن ابن عباس قد أوتي علما، صدق هكذا كانتا، ثم قال ابن عمر: قد كنت أقول: ما يعجبني جرأة ابن عباس على تفسير القرآن، فالآن قد علمت أنه قد أوتي علما (١٠).

#### معالم منهج الحبر الترجمان في التفسير

وحسن أن أجلي معالم منهجه رضي الله تعالى في تفسير كلام الله تعالى. ومن ثم أردف ذلكم بتفصيل يناسب المقام حول تطبيقات تلكم المعالم لنقف على رسوخ قدم وغزارة علم ومدرسة تفسير قمن بها أن تكون كافية لدرس علم تفسير كتاب الله تعالى ربنا

<sup>(</sup>١) حلية الأولياء، أبو نعيم: ٣٢٠

الرحمن. وما بالنا إذن يوم أن نتنسم من مدرسته نسيما! وما بالنا ونحن نتذوق ثماراً غضة من تفاسير أخر لكلام الله تعالى من إخوانه الصحب الكرام رضي الله تعالى عنهم أجمعين! وما بالنا ونحن نتذوق الشجى من عبير كل مدل بدلوه وصولا بنا إلى جامعة تفسيرية لا يجد امرؤ أمامها إلا خضوعا لمنزل القرآن! وليس بواجد أمامها إلا سجود شكر له تعالى يوم أن قيض جماعة مؤمنة قامت بحق كتابه نظرا وتفسيرا وتدبرا! حتى لا يكاد أحدنا يجد صعوبة أو تصيبه من هنة وهو باحث في أية آية من كلام الله تعالى ربنا الرحمن سبحانه.

وهو من باب ما قال الله تعالى ﴿ وَلَقَدْ يَسَّرْنَا ٱلْقُرْءَانَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِن مُّذَّكِرٍ ۞ ﴾ [القمر: ١٧].

وإبان الكلام حول القرآن ومنهج الحبر في تفسيره أشير إلى جهد بالغ قد بذل حفظا وجمعا للكتاب الكريم. وكان جهد الترجمان حلقة من تيكم جهود متواصلة على مر الزمان قام بها صحب كرام كل في تخصصه ليبقى القرآن الجيد محفوظا بحفظه تعالى له. ثم أن جعل هذا الركب الكريم أداة طيبة في القيام بتيكم مهمة هي أشرف المهمات لما لها من تعلق بخير كتاب، ولما لها من اهتمام به. كونه كتاب الله تعالى بالدرجة الأولى. إذ كما ورد أن زيد ابن ثابت بذل جهدا مشكورا في جمعه من الرقاع، والأكتاف، والعسب، واللخاف، والأضلاع، والأقتاب، والألواح، وقطع الأديم، والكرانيف. القرطاس؛ اللدواة؛ القلم؛ المداد؛ الحبر.

هذا؛ وقد حدد الحبر الترجمان معالم منهجه في التفسير بقوله: (التفسير على أربعة أوجه: وجه تعرفه العرب من كلامها، وتفسير لا يعذر أحد بجهالته، وتفسير يعلمه العلماء، وتفسير لا يعلمه إلا الله). وهذا قول مأثور مستفيض عنه رضي الله تعالى عنه. وقد ذكره الإمام الزركشي في كتاب البرهان في علوم القرآن<sup>(1)</sup>.

- 34 -

<sup>(</sup>١) البرهان في علوم القرآن، الزركشي: ج٢/ ٣٠٧

#### مدخل للمساكة

ومن حيث أريد الكلام حول منهج التفسير عموما، ومنه ما جاء عن الحبر الإمام الترجمان رضي الله تعالى عنه. حسنت مقدمة لبيان معاني القرآن، وكونها جاءت فيه على أربعة أقسام، أوجزها فيما يلي:

ما اختص الله تعالى بالعلم به، فلا يجوز لأحد تكلف القول فيه، ولا تعاطي معرفته، مثل قوله تعالى يسألونك عن الساعة أيان مرساها. ومنه نعرف معنى قول الترجمان (وتفسير لا يعلمه إلا الله).

وما كان ظاهره مطابقاً لمعناه، فكل من عرف اللغة التي خوطب بها، عرف معناها مثل قوله تعالى ﴿ وَلَا تَقْتُلُواْ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَمَن قُتِلَ مَظْلُومًا فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيّهِ عَلْمَا لَوَلِيّهِ عَلَمَا لَوَلِيّهِ عَلَمَا لَوَلِيّهِ عَلَمَا اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَمَ اللَّهُ اللَّا اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

وما هو مجمل لا ينبئ ظاهره عن المراد به مفصلاً، مثل قوله تعالى ﴿ وَأَقِيمُواْ الصَّلَوْةَ وَالزِّكَاةَ لا الزَّكُوةَ وَارْتِكُوةً وَارْتِكُوةً وَارْتِكُوةً وَارْتِكُواْ مَعَ الزَّكِعِينَ ﴿ وَالذّا جاء فِي البخاري عن مالك بن الحويرث قال أتينا النبي على الله عليه وسلم ونحن شببة متقاربون فأقمنا عنده عشرين ليلة وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم رفيقا فلما ظن أنا قد اشتهينا أهلنا أو قد اشتقنا سألنا عمن تركنا بعدنا فأخبرناه قال ارجعوا إلى أهليكم فأقيموا فيهم وعلموهم ومروهم وذكر أشياء أحفظها أو لا أحفظها وصلوا كما رأيتموني أصلي فإذا حضرت الصلاة فليؤذن لكم أحدكم وليؤمكم أكبركم (۱).

ومنه حديث جابر بن عبد الله: رَأَيْتُ النبيَّ صَلَّى اللَّهُ عليه وسلَّمَ يَرْمِي علَى رَاحِلَتِهِ يَومَ النَّحْر، ويقولُ: لِتَأْخُدُوا مَنَاسِكَكُمْ، فإنِّي لا أَدْري لَعَلِّي لا أَحُجُّ بَعْدَ حَجَّتِي هذِه (٢).

وما كان اللفظ مشتركا بين معنيين، فما زاد عنهما، ويمكن أن يكون كل واحد منهما مراداً.

ومنه ندرك كيف تأتى للإمام الحبر الترجمان إحاطة بمثل ذلكم فيض من علم، وكيف أنه أكرم بكرم الله تعالى ربنا ومولاه بذلكم عطاء كان نتاجه هذه الآثار، والجواهر من مواهب، وتلكم الكنوز من فقه!

وقد روى عبد الرزاق في تفسيره: حدثنا الثوري عن ابن عباس أنه قسم التفسير إلى أربعة أقسام: قسم تعرفه العرب في كلامها، وقسم لا يعذر أحد بجهالته؛ يقول من الحلال والحرام، وقسم يعلمه العلماء خاصة، وقسم لا يعلمه إلا الله، ومن ادعى علمه فهو كاذب (١).

وأما استشكال قد يرد حول صحة نسبة أوجه منهجه في التفسير رضي الله عنه؛ فهو أثر قد تلقته الأمة بالقبول. فضلا عن أنه حق لاريب فيه ومنحى يشبه الوحي في نسقه وكأنما كانوا صحبا كراما ينطق الحق من أفواههم نطقا عبيرا ومنه ما جاء من حديث عبد الله بن عمر أنه صلى الله تعالى عليه وآله وسلم قال (إنَّ الله وضع الحقَّ على لسان عمر وقلبه).(١)

وذلكم إيجاز لزم له بيان.

ولسوف أجول جولات عدة في شرح ما أراه نافعا لبيان المقصود من هذه الأربعة تباعا، وبالترتيب الوارد فيها على أربعة مطالب.

المطلب الأول: الوجه الذي تعرفه العرب من كلامها.

المطلب الثاني: التفسير الذي لا يعذر أحد بجهالته.

المطلب الثالث: التفسير الذي يعلمه العلماء.

المطلب الرابع: التفسير الذي لا يعلمه أحد إلا الله.

<sup>(</sup>١) البرهان في علوم القرآن، الزركشي: ٢ / ١٦٤

والله تعالى هو الموفق لنيل أعلى المطالب في إصابة الحقيقة لتعلقها بكتابه ولتميزها بسبب كتابه الكريم أيضاً.

#### الفطلب الإول

## عبوة الأمام الخنر البرخماب وتب نتاب مجابت القراب بعبور القرائ البرخمان وتوافع الوته الوته الوته المرابع المرابع

لقد بلغ حَبر الأمة وترجمان القرآن الصحابي الإمام عبدالله بن عباس رضي الله تعالى عنهما - شأوًا عظيمًا كريمًا بالنحو بكتاب الله تعالى ربنا الرحمن تفسيرًا وتأويلًا، حتى كان بذلك ذائع الصيت، وحتى بلغ من تفسيره أن نال قبولًا لدى عموم المفسرين والفقهاء وأُولي العلم، تبركًا بما جاء من حديث عُبَيْدَ اللَّهِ بْنَ أَبِي يَزِيدَ، يُحَدِّثُ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَتَى الْحَلَاءَ فَوَضَعْتُ لَهُ وَصُوءًا، فَلَمَّا خَرَجَ قَالَ: مَنْ وَضَعَ هَذَا؟ وفِي رِوَايَةِ زُهَيْرٍ قَالُوا: وَفِي رِوَايَةٍ أَبِي بَكْرٍ، قُلْتُ: ابْنُ عَبَّاسٍ قَالَ: اللَّهُمُّ فَقُهُهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللَّهُمُ فَقَهُهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُمُ فَقَهُهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُمُ فَقَهُهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ مَا فَعَهُمُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ مَا فَعَيْهِ وَاللَّهُ مَا فَعَهُمُ اللَّهُ مَا فَقَهُمُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ مَا فَعَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ مَا فَعَيْهِ وَاللَّهُ مَا لَهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ مَا عَلَيْهِ وَاللَّهُ مَا عَلَيْهُ وَاللَّهُ مَا لَهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ مَا لَوْ اللَّهُ مَا لَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ مَا لَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ مَا لَا لَهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ مَا لَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ مَنْ وَاللَّهُ مَا فَقَهُ اللَّهُ مَا لَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ مَا لَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَهُ وَاللَّهُ مَا لَمُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَلَهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ مَا لَا لَكُوا وَلَهُ وَلَا عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ مَا لَا لَا لَعْلَامِ الللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا لَا لَكُوا الللَّهُ عَلَيْهُ اللللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا لَا لَكُوا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

وإنما لم يكن قد نال هذا الشأو الرفيع السامي، وإنما لم يكن قد تقلد هذه الفضل السامق العالي إلا بسبب هذا الدعاء، وإلا بسبب ما أفرزه منهجه في تفسير كلام الله تعالى حين: "قَسَّمَ التَّفْسِيرَ إِلَى أَرْبَعَةِ أَقْسَامٍ: "قِسْمٌ تَعْرِفُهُ الْعَرَبُ فِي كَلَامِهَا، وَقِسْمٌ لَا يُعْذَرُ أَحَدٌ يَجَهَالَتِهِ؛ يَقُولُ مِنَ الْحَلَالِ وَالْحَرَامِ، وَقِسْمٌ يَعْلَمُهُ الْعُلَمَاءُ خَاصَّةً، وَقِسْمٌ لَا يَعْلَمُهُ إِلَّا اللَّهُ، وَمَن ادَّعَى عِلْمَهُ فَهُو كَاذِبٌ "(٢).

والكلام ها هنا في القسم الأول من هذه الأقسام الأربعة، وهو قوله: "قِسْمٌ تَعْرِفُهُ الْعَرَبُ فِي كَلَامِهَا".

وكمدخل لدراسة هذا القسم، فإني أعني بذلك أمورًا عدة؛ منها:

<sup>(&#</sup>x27;) صحيح مسلم: ٢٥٣٤

<sup>(</sup>٢) البرهان في علوم القرآن، الزركشي: ٣٤٠

1- إن الإمام الحبر الترجمان رضي الله تعالى عنه قد بدأ بها قواعده التي اعتبرناها منهجًا له في التفسير؛ مما يؤصِّل كونها من الأهمية بمكان، ذلك أن الذي تعرفه العرب من كلامها يتضمن أول ما يتضمن ما تواتر عن لسانهم لغة ونحوًا وصرفًا وبناءً ومعنًى، وما كان مرجعه إلى ما يلزم المفسر العلم به ليتنزل كلام الله تعالى عليه، وبالتالي يكون شاملًا لأقسام: العمل دون العلم، أو العلم دون العمل، أو هما معًا.

وقد جاء قوله رضي الله تعالى عنه في بيان أوجه التفسير مأخودًا على ما يبدو مما رواه الإمام أبو جعفر بن جرير الطبري رحمه الله تعالى عن عبدالله بن عباس أن رسول الله قال: "أنزل القرآن على أربعة أحرف: حلال وحرام لا يعذر أحد بالجهالة به، وتفسير تفسره العرب، وتفسير تفسره العلماء، ومتشابه لا يعلمه إلا الله تعالى ذكره، ومن ادَّعى علمه سوى الله تعالى ذكره، فهو كاذب"(١)؛ وهو ما يعطيه قوة، ويمنحه قبولًا؛ قال الطبري: "وقد رُوِيَ بنحو ما قلنا في ذلك أيضًا عن رسول الله صلى الله عليه وسلم خبر في إسناده نظر"، وإنما قال الطبري: "فيه نظر"؛ لأن الذي رواه هو الكلبي عن أبي صالح عن ابن عباس.

وإن أمر اللغة والعلم بها ينحى فيه ما كان متعلقًا بما يحيل المعنى، وذلكم شأن المفسر وقارئ التفسير معًا، وما لم يكن محيلًا للمعنى، فذلكم "وجب تعلمه على القارئ ليسلم من اللحن، ولا يجب على المفسر ليتوصل إلى المقصود دونه على أن جهله نقص في حق الجميع"(٢).

إن ما ورد عن الإمام الحبر الترجمان بيانًا لمعاني القرآن الكريم في كثير من
 المواضع، إنما كان متعلقًا باللغة العربية بدرجة كبيرة، وخاصة إذا اطَّلعنا على

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري: ج١ /٧٦

<sup>(</sup>۲) البرهان: الزركشي: ۳۰۷

مسائله مع نافع بن الأزرق، وهي مسائل مشهورة في مظانها، وقد تلقتها الأمة بالقبول، وكيف كانت كلها مستوحاة من مفردات اللغة العربية القُحِّ.

إن القرآن الكريم كتاب عربي، وبالتالي لا يمكن فصل بيان معناه عن أصول المفردات العربية واستعمالات العرب لها؛ مما يمكن أن نعتبره مرجعًا معتبرًا في ذلكم، وساميًا على غيره بالتبع، غير قرآن أو سنة، تبيّن ما ينهض دليلًا على المراد إسعافًا، وبنص صريح، غير ملجئ إلى بيت شعري، أو إلى نص نثري، أو مما سواهما من كلام العرب.

-٣

ذلك وإنه من وجه، فإن ما جاء عن العرب يتضمن ما كان متعلقًا بما يوجب العلم دون العمل، وذلكم يكفي فيه خبر الواحد، والاستشهاد ببيت أو بيتين من أشعارهم، كما أنه متضمن ما كان متعلقًا بالعلم والعمل، وذلك مما أوجب استفاضة رواية الشعر بشأنه؛ ليعلم مدى إطباقهم على ذلكم المعنى أو ذاك.

وليس من شك في أنه - رضي الله تعالى عنه - قد وُفِّق تمامَ التوفيق في تأكيد اعتماد اللغة العربية بوصفها أول أصل يمكن الرجوع إليه لمعرفة مراد الله تعالى من كلامه سبحانه بعد الأصلين الأوليين، وهما القرآن الكريم نفسه، ثم حديث رسول صلى الله تعالى عليه وآله وسلم في ذلك. وسببه أن القرآن قد نزل بلغتهم، ومن ثم كان اعتماد مرجعيتهم في ذلكم هو قولًا فصلًا، ذلك أيضًا لأن القرآن الكريم نزل ﴿ بِلِسَانٍ عَرِيّ مرجعيتهم في ذلكم هو قولًا فصلًا، ذلك أيضًا لأن القرآن الكريم نزل ﴿ بِلِسَانٍ عَرِيّ مَلِينًا فَي الشعراء: ١٩٥].

ومنه استفاضت إحاطته بمفردات اللغة وغريبها ونحوها وصرفها وبيانها وبديعها، وتوجيه ذلك حسب استعمالات العرب لذلكم اللفظ أو ذاك، وهي براعة بلغ فيها الأوج العظيم والصيت الكريم؛ إذ كان يعرف النص ونظيره، والكلمة ومعناها، وكيف كان القرآن الكريم متقنة صنعته، حتى جيء بالكلمة هنا، وحتى جيء بمرادفها هناك.

ولا يُتَسَاهَلُ بأمر اللغة، فدلالات الألفاظ عديدة، وهي بجر لا ساحل له؛ إذ كيف يمكن النظر إلى دلالة اللفظ الواحد من بين خيارات كثيرة لتيكم دلالة للوقوف على المقصود منه؟ فهل يا ترى هي دلالته اللفظية العقلية كسماع صوت ليدل على متكلم؟ أم هي دلالته العقلية غير اللفظية، كرؤية دخان ليدل على نار؟ أو هي دلالته الطبيعية اللفظية كقول (آه) أو (أخ) ليدل على تأوه. ومنه أيضًا دلالة طبيعية غير لفظية، كدلالة سرعة النبض على مرض، ودلالة وضعية غير لفظية، مثل إشارات السير على الطرق، أو دلالة وضعية لفظية، كدلالة الألفاظ على معانيها، والقرآنية منها أخص.

ومن بين كل هذه الدلالات كان المعني منها هو الدلالة الوضعية للألفاظ مطابقة؛ كقولنا: رجل؛ لنستحضر ذكورة، أو امرأة لنستحضر أنوثة، أو تضمنًا؛ كقولنا: رجل؛ لنستحضر أن له شاربًا ولحية، أو امرأة لنستحضر خلوها من ذلك، أو التزامًا كقولنا: (حاتم)، أو (كثير الرماد) دلالة على الكرم، وبسط كل ذلكم له موضع آخر، وإنما أردت – بيانًا – أن أمر اللغة العربية واسع مداه، وأن مثل الإمام الحبر الترجمان كان واسع الاطلاع بكلِّ – ضرورةً – مما أكسبه علمًا، ومما منحه شرفًا، ودلك على ذلك قوله لَمَّا سئل رضي الله عنه: بم نلت هذا العلم؟ قال: بلسان سؤول وقلب عقول (۱).

ومن كل ذلك نعرف كيف تضلَّع بها حبر الأمة وترجمان القرآن، وكيف أنها كانت سليقته، وكيف أنها صارت سجيته؟

ومنه أيضًا استشراف علمه لبيان المقصود من اللفظ القرآني على مراده تغلبًا، وتلك وظيفة جِدُّ ذات أهمية بالغة، ولم يكن أهلًا للقيام بها خير قيام إلا أمثال ذلكم الحبر وصَحبه الكرام.

ولئن قيل: لِمَ؟ قلت: لأنهم أهل العربية سجيةً، ولأنهم تلاميذ رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولأنهم قد نزل القرآن فيهم وبين أيديهم، ومنه فكانوا أعلم بهديه، وكانوا

<sup>(</sup>١) أدب الدنيا والدين، الماوردي: (١ / ٧٠)

أدرك لمراميه ومعانيه وأهدافه عمن سواهم، وخاصة أنهم كانوا أحرص على تلقي الوحي نبعًا صافيًا من رسول الله صلى الله عليه وسلم، وقد عرَفوا منه علمه، وقد أحاطوا منه له ذكرًا، رضي الله تعالى عنهم وأرضاهم، وقد زاد من ذلكم فضل عائد إليهم أنهم أهل القرون الثلاثة المفضلة الأولى، وهي نعمة تسامق بهم فضلًا إلى بلغوا بها أعنة جبال تُطاول عنان السماء؛ إذ من ذا في الفضل يمكن أن يجاريهم، وإذ من ذا شأو كمثلهم فيساويهم، وهم من قال فيهم رسول الله صلى الله عليه وسلم "خير أمّتي قرني، ثمّ الّذين يَلُونهُم، ثمّ الّذِين يَلُونهُم، - قَالَ عِمْرَانُ فَلاَ أَدْرِي: أَذَكَرَ بَعْدَ قَرْنِهِ قَرْنِي، ثمّ الّذين يَلُونهُم، قومًا يَشْهَدُونَ وَلاَ يُسْتَشْهَدُونَ، وَيَحُونُونَ وَلاَ يُؤتّمنُونَ، وَيَخُونُونَ وَلاَ يُؤتّمنُونَ، وَيَخُونُونَ وَلاَ يُؤتّمنُونَ، وَيَخُونُونَ وَلاَ يُؤتّمنُونَ،

ذلك أن الكشف عن مضمون اللفظ وتعلُّقه بالكتاب الجيد واختيار وجهه، ليعد ملكة ما كان ليقوم بها لولا ضليع في معرفة اللغة ومراميها.

فما يتعلق بتفسير السياق القرآني، وما لا يتعلق به أمر بالغ، وليس يبلغه أيضًا سوى من كان شأو، شأو، أو بالغ مبلغه وعلمه، وليس يكون ذلكم إلا له، ولمثل من أطبقت عليهم الشهادات أنهم منها؛ إذ ما بلغ أحد مبلغه من علم، وما سايره أحد في استدلال، ونعرف ذلك مما تواتر من ثناء القوم عليه، ومن إطرائهم له رضي الله تعالى عنه، ثم إننا نعلم ذلك يقينًا من خلال إرث علمي قد تركه لنا رضي الله تعالى عنه مائدة نتحلق حولها ننهل من خيرها، ونتنسم من هديها!

ومنه جاءنا كتابه تعالى بليغ البيان، عظيم البنيان، سائغ المعنى، سليم المبنى ﴿ قُرْءَانَا عَرَبِيًّا غَيْرُ ذِى عِوَجٍ لَّعَلَّهُمْ يَتَقُونَ ۞ ﴾ [الزمر: ٢٨].

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري: ٣٤٨٣

لا تكلُّف فيه ولا نُفرة، بل إعجاز في بلاغته، وتحدُّ في صياغته، بما أعجز العرب البلغاء أنفسهم أن يأتوا بسياق من سياقه، أو آية من آيه؛ كما قال تعالى: ﴿ قُل لَينِ ٱجْتَمَعَتِ ٱلْإِنسُ وَلَاِئْنَ عَلَى أَن يَأْتُولُ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا ۞ ﴾ وَالْإِسراء: ٨٨].

وذلكم أيضًا بفضله تعالى، ثم بفضل أمثال الإمام الحبر الترجمان، وذلكم ينظر إليه حين لا يكون النص من قرآن أو سنة مغيئًا لمفسر أو بيِّنًا لقارئ، وإنما كان القرآن ميسرًا في كل شيء، ومنه تأويله، غير أن أدواته ربما لم تسعف أحدًا منا.

وإنما تدفع الحاجة لمعرفة كلام العرب حاجتنا لمعرفة معاني كلام الله تعالى ومغازيه ومراميه، حتى إن جاء نص من القرآن الكريم أو السنة مفسرًا له، فلربما كان غير كاف لمعرفة مراده تعالى، وما يبتغيه النص توجيهًا للمخاطبين به، ويُبين ذلك أكثر لَمًا نكون بحاجة إلى بينة من كلامهم تُعين على المقصود من المعنى الذي يُحيله ذلكم البيان اللغوي لمعنى كلامه تعالى، خاصة حين يعلم أحدنا من نفسه حاجته إلى معنى يخالج نفسه، ولما قد استوحاه من قوله تعالى في هذا المكان أو ذاك من القرآن العظيم، ولما أراد الاستئناس لقوله بقول غيره، وحين ذلك لا يكون من أمامه سوى هؤلاء الرهط الغر الميامين، ومنه كان بيان الإمام الحبر الترجمان لأهمية تفسير القرآن بمقتضى ما عرفته العرب من لغتهم.

ومما ينبئ عن أهمية معرفة كلام العرب تفسيرًا: ما أشار إليه الإمام الحبر الترجمان نفسه حينما قال: "كنت لا أدري ما فاطر السماوات والأرض حتى أتاني أعرابيان يختصمان في بئر، فقال أحدهما لصاحبه: أنا فطرتُها؛ أي: بدأتُها، وقال ابن عباس رضي الله عنهما أيضًا: ﴿ فَاطِرِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [فاطر: ١]؛ أي: بديع السماوات والأرض"(١).

<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن کثیر، ج ۳ / ۵۵۶

ولم يكن ذلك عند ابن عباس وحده، وإنما كان عهدًا لدى الصحابة الكرام رضي الله تعالى، كما تعالى عنهم أجمعين، ومنه ما كان من أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله تعالى، كما قال سعيد بن المسيب: "بينما عمر بن الخطاب رضي الله عنه على المنبر، قال: يا أيها الناس، ما تقولون في قول الله عز وجل: ﴿ أَو يَأْخُذَهُم عَلَى كَوَو ﴾ [النحل: ٤٧]، فسكت الناس، فقال شيخ من بني هذيل: هي لغتنا يا أمير المؤمنين، التخوف التنقص، فخرج رجل، فقال: يا فلان، ما فعل دينك؟ قال: تخوقته، أي تنقصته، فرجع فأخبر عمر، فقال عمر: أتعرف العرب ذلك في أشعارهم؟ قال نعم، قال شاعرنا أبو كبير الهذلي، يصف عمر: أتعرف السير سنامها بعد تمكه واكتنازه:

ومنه أيضًا مَا رَوَاهُ الإِمامِ ابْنُ جَرِيرٍ الطبري رحمه الله تعالى عَنْ أئسٍ قَالَ: قَرَأَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ ﴿ عَبَسَ وَتَوَلِّنَ ۞ ﴾ [عبس: ١] ، فَلَمَّا أَتِيَ عَلَى هَذِهِ الْآيَةِ: ﴿ وَفَرَكَهَ وَأَبًا ۞ ﴾ [عبس: ٣]، قَالَ: عَرَفْنَا مَا الْفَاكِهَةُ، فَمَا الْأَبُّ؟ فَقَالَ: لَعَمْرُكَ يَا بْنَ الْخَطَّابِ إِنَّ هَذَا لَهُوَ التَّكَلُّفُ (٢).

وَهَذَا مَحْمُولٌ عَلَى أَنَّهُ أَرَادَ أَنْ يَعْرِفَ شَكْلُهُ وَجِنْسَهُ وَعَيْنَهُ، وَإِلَّا فَهُوَ وَكُلُّ مَنْ قَرَأَ هَذِهِ الْلَيْةَ يَعْلَمُ أَنَّهُ مِنْ نَبَاتِ الْأَرْضِ، لِقَوْلِهِ: ﴿ فَأَنْبَتْنَا فِيهَا حَبَّا ۞ وَعِنَبًا وَقَضْبَا ۞ وَزَيْتُونًا وَغَلَا ۞ وَعَدَاإِقَ غُلْبًا ۞ وَعَنَبًا ۞ وَقَضْبَا ۞ المَارِثُ وَعَلَا ۞ وَحَدَاإِقَ غُلْبًا ۞ وَقَالِمَ اللَّهُ مِنْ نَبَاتٍ الْأَرْضِ، لِقُولِهِ: ﴿ فَأَنْبَتْنَا فِيهَا حَبًّا ۞ وَعِنْبًا وَقَضْبَا ۞ وَرَيْتُونًا وَغَلَا ۞ وَحَدَاإِقَ غُلْبًا ۞ وَقَالِمَ اللَّهُ مِنْ نَبَاتٍ اللَّهُ مِنْ نَبَاتٍ اللَّهُ مِنْ نَبَاتٍ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ نَبَاتٍ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ نَبَاتٍ اللَّهُ مِنْ نَبَاتٍ اللَّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ نَبَاتٍ اللَّهُ مَنْ نَبَاتٍ اللَّهُ مِنْ نَبَاتٍ اللَّهُ مِنْ نَبَاتٍ اللَّهُ مَا مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا لَا اللَّهُ اللَّ

<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن کثیر، ج ۳ / ۵۵۶

<sup>(</sup>۲) تفسير الطبري: ج۱۲ / ٤٥١

<sup>(&</sup>lt;sup>۳</sup>) تفسیر ابن کثیر:ج۶ / ۲۲۸

ولننظر إلى تفسير معنى القرء، وكيف كانت لغة العرب حاكمة في بيان معناه؛ كما قال ابن عباس - رضي الله تعالى عنهما - في قوله تعالى: ﴿ وَٱلْمُطَلَّقَتُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَ تَلَاثَةَ وَلَهُ تَعالى: ﴿ وَٱلْمُطَلَّقَتُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَ تَلَاثَةَ وَلَهُ تَعالى: ﴿ وَٱلْمُطَلَّقَتُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَ تَلَاثَةَ وَلَهُ تَعالى: ﴿ وَٱلْمُطَلِّقَتُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَ تَلَاثَ عَبِهُمِ اللهِ وَيَضِ اللهُ عَيْضٍ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَيْضَ اللهُ عَيْضٍ اللهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَيْمُ اللهُ عَيْضَ اللهُ اللهُ عَيْضَ اللهُ عَيْمُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُل

وعن أبي عمرو بن العلاء قال: "من العرب من يسمي الحيض قرءًا، ومنهم من يسمي الطهر قرءًا، ومنهم من يجمعهما جميعًا، فيسمى الحيض مع الطهر قرءًا"(٢). كما قال الشاعر:

يعني أنه طعنه، فكان له دم كدم الحائض.

قال البغوي رحمه الله تعالى: "والقرء يصلح للوجهين؛ لأن الحيض يأتي لوقت، والطهر مثله"(٣).

وأنت ناظر كيف احتكم المفسرون - ورائدهم في ذلك الإمام الحبر الترجمان - إلى مدلول القرء في لغة العرب، بيانًا للقرآن حين يلزم لذلك احتكام؛ ذلك لأن القرآن إنما أنزله الله تعالى: ﴿ قُرُءَانًا عَرَبِيًّا غَيْرُ ذِي عِوَجٍ لَعَلَهُمْ يَتَقُونَ ۞ ﴾ [الزمر: ٢٨].

ومن إبانته قولهم، ومن تأويله ما درجوا عليه في استعمالات الألفاظ ومدلولاتها، فهي أمهم، وإنما كان الاحتكام إلى لغة العرب في بيان مراد الله تعالى في كتابه، ما يمكن أن نطلق عليه مصطلح (المعروف الجمعي من كلام العرب)؛ ذلك لأنه ليس كل عربي بمحيط لكل مدلولات الألفاظ العربية ومفرداتها، وخاصة إذا استدعينا لهجات العرب

<sup>(</sup>١) جامع البيان، ابن جرير الطبري: ج ٢ / ٥٩٦

<sup>(</sup>۲) معاني القرآن، النحاس: ج ۱ /۱۹۲

<sup>(</sup>۳) معالم التنزيل: البغوي:ج١ / ١٣١

وتعدُّدها، وهو أمر معروف عمومًا، وذلك لأنه ليست العرب في مجموعها بجاهلة عن معنى من معاني أفراد لغتها، وخاصة إذا استدعينا لهجات العرب وتعدُّدها، وهو أمر معروف عمومًا، فالنظر إدًا إلى عمومهم فيما اصطلح عليه في عرفهم حول ذلكم لفظ أو ذلك.

والقول بذلكم قول هو ما يمكن به دفع شبهة قوم أنه إذا كان القرآن بيانًا لكل شيء، فلم إدًا كان الرجوع إلى غيره لبيانه؟! وهو قول يحمل ضَعفًا ووهنًا؛ ذلك لأنه كما سلف ليست الخليقة كلها على مستوى واحد من العلم بلغتها، أو فَهْم ألفاظها، وهو أمر معاين طبعًا، وليست كذلك أفراد اللغة من الشيوع في كل قبيلة بما ليس قد كان شائعًا فيها من لغات قبائل أُخر.

وخذ معك أصلًا مؤصلًا؛ إذ إننا لنعلم أن الوجه الحسن في تأويل كلامه تعالى، إنما هو من آي الذكر الحكيم القرآن العظيم، وإنما هو مِن فِي رسول الله صلى الله عليه وسلم، وإنما نعود إلى غيرهما استئناسًا؛ عندما لا يسعفنا دليلٌ من الكتاب، أو قول عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، أو تأكيدًا لفَهْمنا منهما أن ذلكم هو مراده تعالى من قوله سبحانه.

ومنه كان لقول من قال: إن المقصود بالأحرف السبعة هو لهجات العرب على اختلافها وجاهة، وكان لمسلكه مسوغًا، وبسط هذا ليس موضعه، وإنما المقصود بيان عدم إحاطة العرب في مجموعهم لما عليه لغتهم من ثراء زائها.

وكما سبق وأشرت فإن الكلام حول منهج ابن عباس في التفسير يبدو واضحًا أول ما يبدو ذلكم الجهد المبذول منه رضي الله تعالى عنه في البيان عن الله تعالى، حتى أوقف أمثالنا على يقين من القرآن هاديًا ونذيرًا.

ولنعلم جميعًا مدى الفهم الثاقب للحبر الترجمان، وكيف واءم رضي الله تعالى عنه بين أوجه البيان في الكتاب للكتاب، وكذا أوجه بيانه؛ كما جاء في السنة من معرفة إجمال وتفصيل، ومطلق ومقيد، ومحكم ومتشابه، وعام وخاص، وناسخ ومنسوخ، وحلال وحرام، وواجب ومندوب، ومستحب ومكروه، ومعنوي ولفظي، ومتصل ومنفصل.

وكلها أصول أحكام وجَب علمها لفَهُم الكتاب ومقاصده؛ إذ كيف كنا سنعرف معنى الظلم لولا ما رواه الإمام مسلم رحمه الله تعالى عن عبدالله، قال: ﴿ الَّذِينَ الله صلى الله على أصحاب رسول الله صلى الله على أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم، وقالوا: أيّنا لا يَظلِمُ نفسه؟ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ليس هو كما تظنون، إنما هو كما قال لقمان لابنه: ﴿ يَنبُنَى لَا تُشْرِكَ بِاللَّهِ إِلَا اللهُ عَظِيمٌ ﴿ وَهُ اللهُ عَظِيمٌ ﴾ [القمان: ١٣](١).

ومنه ما ورد عن ابن عباس رضي الله تعالى عنهما في تفسير قوله تعالى: ﴿ قَالُواْ يَنشُعَيْبُ أَصَلَوْتُكَ تَأْمُرُكَ أَن نَتْرُكَ مَا يَعَبُدُ ءَابَاَؤُنَا أَوْ أَن نَقْعَلَ فِي آَمُوَلِنَا مَا نَشَرَوُّأٌ إِنّكَ لَأَنتَ ٱلْخَلِيمُ الرَّشِيدُ ۞ ﴾ [هود: ٨٧]، أنه قال: "يقولون: إنك لست بحليم ولا رشيد"(٢).

ولولا علمه بمقاصد اللغة وكلام العرب، ما كنا قد فهِمنا فَهْمَه أن ذلك كان منهم على وجه السخرية والاستهزاء، وإن قيل: كيف؟

قلت: لأن ظاهر كلامه رحمه الله تعالى أنه مخالف ظاهر النظم القرآني الكريم، ولَما قد علِمنا براءته من ذلكم سلفًا، فكان توجيه كلامه على وجه من توجيه اللغة حينئذ، وخاصة إذا علمنا أن القرآن الجيد قد تضمن كثيرًا من الألفاظ التي لا يُمكن أن تؤخذ على ظاهرها، وإنما سياقها حامها، وإنما لغته ضابطها، ومنه قوله تعالى: ﴿ ذُقَ إِنَّكَ أَنتَ

(۲) تفسير القرآن الحكيم المشهور بتفسير المنار (تفسير محمد رشيد رضا)، ج١١ / ١١١

<sup>(&#</sup>x27;) صحیح مسلم: ۲۰۷

الْعَزِيرُ الْكَرِيمُ ١٤ الدخان: ٤٩]. وذلك لأنه "فإن قال قائل: وكيف قيل وهو يهان بالعذاب الذي ذكره الله، ويذلُّ بالعَثْل إلى سواء الجحيم: إنك أنت العزيز الكريم؟ قيل: إن قوله: ﴿ إِنَّكَ أَنَ الْعَزِيرُ الْكَرِيمُ ١٤ ﴾ [الدخان: ٤٩] غير وصف من قائل ذلك له بالعزّة والكرم، ولكنه تقريعٌ منه له بما كان يصف به نفسه في الدنيا، وتوبيخ له بذلك على وجه الحكاية؛ لأنه كان في الدنيا يقول: إنك أنت العزيز الكريم، فقيل له في الآخرة، إذ عذّب بما عُذّب به في النار: دُق هذا الهوان اليوم، فإنك كنت تزعم أنك أنت العزيز الكريم، وأنك أنت الذليل المهين، فأين الذي كنت تقول وتدّعي من العزّ والكرم، هلًا تمتنع من العذاب بعزّتك "(١).

ويؤيده قول ذي النورين عثمان رضي الله تعالى عنه فيما رواه الإمام البخاري رحمه الله تعالى أن حذيفة بن اليمان قلام على عثمان وكان يغازي أهل الشام في فتح أرمينية، وأذربيجان مع أهل العراق، فأفزع حذيفة اختلافهم في القراءة، فقال حذيفة لعثمان: يا أمير المؤمنين، أدرك هذه الأمة قبل أن يختلفوا في الكتاب اختلاف اليهود والنصارى، فأرسل عثمان إلى حفصة: أن أرسلي إلينا بالصحف ننسخها في المصاحف، ثم نردها إليك، فأرسلت بها حفصة إلى عثمان، فأمر زيد بن ثابت، وعبدالله بن الزبير، وسعيد بن العاص، وعبدالرحمن بن الحارث بن هشام، فنسخوها في المصاحف، وقال عثمان للرهط القرشيين الثلاثة: إذا اختلفتم أنتم وزيد بن ثابت في شيء من القرآن، فاكتبوه بلسان قريش، فإنما نزل بلسانهم، ففعلوا حتى إذا نسخوا الصحف في المصاحف، رد عثمان الصحف إلى حفصة، وأرسل إلى كل أفق بمصحف مما نسخوا، وأمر بما سواه من القرآن في كل صحيفة أو مصحف أن يُحرَّق؛ قال ابن شهاب: وأخبرني خارجة بن زيد بن ثابت، سمع زيد بن ثابت قال: فقدت آية من الأحزاب حين نسخنا المصحف، قد كنت أسمع رسول الله صلى الله عليه وسلم يقرأ بها، فالتمسناها فوجدناها مع خزيمة

<sup>(</sup>¹) تفسير الطبري: ج١١ / ٢٤٧

بن ثابت الأنصاري: ﴿ مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُولْ مَا عَهَدُولْ ٱللَّهَ عَلَيْهِ ﴾ [الأحزاب: ٢٣]، فألحقناها في سورتها في المصحف<sup>(١)</sup>.

والشاهد قوله: (فاكتبوه بلسان قريش فإنما نزل بلسانهم)، فهو دليل على اعتماد اللغة العربية في كتابة الكتاب الجيد، فضلًا عن أن تكون معتمدًا لتفسيره.

وهذه عبارة شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى ثناءً على الإمام الحبر الترجمان عَلَمًا على تفسير كلام الله تعالى، (وأما التفسير، فإن أعلم الناس به أهل مكة؛ لأنهم أصحاب ابن عباس كمجاهد وعطاء بن أبي رباح، وعكرمة مولى ابن عباس، وغيرهم من أصحاب ابن عباس؛ كطاوس وأبي الشعثاء، وسعيد بن جبير وأمثالهم)(٢).

بيد أن ما يجب لفت أنظارنا إليه أن اللجوء إلى كلام العرب إنما يكون واجبًا حينما لا تسعفنا أدواتنا لمعرفة معنى من معاني الوحيين في الدلالة، لكنه إذا كان له وافيًا، فوجب اعتماده، وشأنه أنه كاف في البيان والتفسير لكلام الله تعالى.

#### معرفته بعادات العرب

وكان من منهجه رضي الله تعالى وغيره من الصحابة الكرام معرفة عادات العرب. وهي ضرورة من ضرورات إعمال النصوص حسبما توارد عليه القوم من عادات. إذ إن القرآن الكريم نفسه إنما نزل مراعيا أحوال القوم. ومنه مسألة التدرج في تحريم الخمر ومنه مسألة الحجاب وغيرهما مما كان ينزل من القرآن حسب أقضية الناس وحاجاتهم. كيما يتوافق كونه قرآناً سماوياً مع كونه نظاماً اجتماعياً ليحبك الناس من ثم نظامهم متوافقاً مع نظام القرآن الكريم. والقول بغير ذلك ينتج فصاماً بين القوم وقرآنهم. وترجمان القرآن لأنه يعرف ذلك تماما فإنه راعى هذه المسألة في أوسع أبوابها.

<sup>(&#</sup>x27;) صحيح البخاري: ٤٧٢٢

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى لابن تيمية: ج۸ / ١٥٥

وليس يقال من ذلكم إن القرآن ينزل محابياً! وقول بذلك هو من التجني على كتاب جاء هادماً أصنام الشرك في القلوب بمعاوله الكريمة عندما صدح من ضمن ما صدح به ﴿ قُلْ هُو اللّهَ أَحَدُ ثُ اللّهُ الصَّمَدُ ثُ لَمْ يَلِد وَلَمْ يُولَد ﴿ وَلَمْ يَكُن لَهُ مِكُن لَهُ مِكُو اللهِ الله تعالى مجابها الحريم في إعلان عام ألا معبود بحق إلا الله تعالى مجابها بذلك شرك البشرية المقيت في ربها الرحمن سبحانه. والله تعالى لا يقبل من العمل إلا ما كان له خالصاً وحده.

والقول بذلك شيء والقول بمراعاة عادات الناس الاجتماعية الموروثة والتدرج بهم إلى أن ينتقلوا من الشرك كله إلى الإسلام كله شيء آخر تماماً. ومن ثم تكون أفئدتهم قد هيئت لتلقي أمر الله تعالى كله في دقيق أو جلي، وأن ذلكم قد أصبح أمرا ميسورا. هذا فضلا عن أن كل عادات القوم لم تكن كلها في تصادم مع الدين الجديد. وإعطاؤها قدرا من الاهتمام والرعاية هو الحق ومن دونه الباطل. ذلك لأن الإسلام لم يجئ لكي ينقض كل ما كان وإنما جاء لينقض كل ما خالف منهج الله تعالى في أرض الله تعالى.

وقول بذلكم هو ما يتماشى مع تاريخ البشرية الطويل، ومع ما تعارفت عليه، أو انتسبت إليه. فطرة سوية كان قد تبقى منها الشيء الكثير منهجا معمولا به في مجتمعات العرب خاصة. ذلك لأنهم كانوا على اتصال ببقايا من ملة إبراهيم عليه ﴿ قَانِتَا لِللّهِ حَنِيفًا وَلَمْ يَكُ مِنَ ٱلمُشْرِكِينَ ۞ ﴾ [النحل: ١٢٠]. وكذا وجود أهل الكتاب بين ظهرانيهم، وكان فيهم بقايا عما فطر الله تعالى الناس عليها.

ولا ننسى في ذلكم أيضاً أن أم المؤمنين عائشة رضي الله تعالى عنها قد أشارت إلى أنواع النكاح التي كانت موجودة، ومعمولا بها في عصر ما قبل الإسلام، وكان منها النكاح الشرعي في الإسلام. فطرة وبقية مما توارثه القوم كما سبق من حنيفية إبراهيم أو من بقايا أهل الكتاب.

وانظر إلى قولها تذكيراً لنقف على تيكم حقيقة، فيما رواه الإمام البخاري رحمه الله تعالى، عن عروة بن الزبير أن عائشة زوج النبي صلى الله عليه وسلم أخبرته أن النكاح في الجاهلية كان على أربعة أنحاء فنكاح منها نكاح الناس اليوم يخطب الرجل إلى الرجل وليته أو ابنته فيصدقها ثم ينكحها ونكاح آخر كان الرجل يقول لامرأته إذا طهرت من طمثها أرسلي إلى فلان فاستبضعي منه ويعتزلها زوجها ولا يمسها أبدا حتى يتبين حملها من ذلك الرجل الذي تستبضع منه فإذا تبين حملها أصابها زوجها إذا أحب وإنما يفعل ذلك رغبة في نجابة الولد فكان هذا النكاح نكاح الاستبضاع ونكاح آخر يجتمع الرهط ما دون العشرة فيدخلون على المرأة كلهم يصيبها فإذا حملت ووضعت ومر عليها ليال بعد أن تضع حملها أرسلت إليهم فلم يستطع رجل منهم أن يمتنع حتى يجتمعوا عندها تقول لهم قد عرفتم الذي كان من أمركم وقد ولدت فهو ابنك يا فلان تسمي من أحبت باسمه فيلحق به ولدها لا يستطيع أن يمتنع به الرجل ونكاح الرابع يجتمع الناس الكثير فيدخلون على المرأة لا تمتنع ممن جاءها وهن البغايا كن ينصبن على أبوابهن رايات تكون علما فمن أرادهن دخل عليهن فإذا حملت إحداهن ووضعت حملها جمعوا لها ودعوا لهم القافة ثم ألحقوا ولدها بالذي يرون فالتاط به ودعى ابنه لا يمتنع من ذلك فلما بعث محمد صلى الله عليه وسلم بالحق هدم نكاح الجاهلية كله إلا نكاح الناس اليوم).(١)

والشاهد قولها (فَنِكَاحٌ مِنْهَا نِكَاحُ النَّاسِ الْيَوْمَ يَخْطُبُ الرَّجُلُ إِلَى الرَّجُلِ وَلِيَّتُهُ أَوْ ابْنَتَهُ فَيُصْدِقُهَا ثُمَّ يَنْكِحُهَا) دلالة على اعتبار ما كان متوافقا مع فطرة الله تعالى التي خلق الناس عليها. البخاري: ٤٨٣٤

وبداهة؛ لم تكن هذه الحقائق وغيرها غائبة عن سيدنا الحبر الترجمان. ومنه كان علمه بأعراف الناس غير المتصادمة مع دين الله تعالى الإسلام أمرًا هو لدين الله تعالى نفسه. كيما يحدث توافق نفسى وعقدي مع القرآن في آن.

ومن ذلك ما يتعلق بقوله تعالى: ﴿ وَلَيْسَ ٱلْبِرُّ بِأَن تَأْنُواْ ٱلْبُيُوتَ مِن ظُهُورِهَا وَلَكِنَ ٱلْبِرِّ مِن اللهِ وَلَكُمْ تَقْلِحُونَ ﴿ وَالبقرة: ١٨٩]. حيث أَبُوابِهَ أَ وَاتَّ قُواْ ٱللهَ لَعَلَّكُمْ تَقْلِحُونَ ﴿ وَالبقرة: ١٨٩]. حيث أمر الله تعالى بإتيان البيوت من الأبواب، وترك الإتيان للبيوت من ظهورها وذلكم لا يتأتى معرفته إلا بالرجوع إلى عادات القوم في هذا الشأن. معرفة بتاريخهم، وإدراكا لحالهم في ذلك. ومنه نعلم معنى هذه الآية إسقاطا لا يتنافر مع ما ليس فيه حرام أو حلال.

أكرر أن هذه المعاني لم تكن بغائبة عن مفسر يدرك مغازي كلام الله تعالى وتوجيهاته. هذا فضلا عن الحبر الترجمان وصحبه الكرام.

وكان من منهجه رضي الله تعالى خلو كلامه من سرد كسردنا ومن إطناب كإطنابنا. وإنما قوله فصل، وكلامه وجيز، وحديثه قصد. يصيب المعني بأقل مبنى. وهذه موهبة كانت لدى إخوانه من الصحب الكرام كلهم. ومنه تطمئن النفس إلى أن أقوالهم عموما بركة. فضلا عما جاءنا عنهم تفسيرا لكتاب الله تعالى القرآن الجيد.

قال ابن رجب رحمه الله تعالى في كتاب فضل علم السلف على علم الخلف: كلام السلف قليل كثير الفائدة وكلام الخلف كثير قليل الفائدة.

وأفيد قصد الكلام، وإيجاز البيان.

وكان من منهجه رضي الله تعالى عنه ما فتح الله تعالى به عليه من حسن احتجاج بكلام الله تعالى وتنزيله إنزالا صحيحا وموفقا على المسألة محل النظر.

وقد أوتي في ذلك ولله الحمد ما أعتبره قد عز أن يورد على غيره. وذلكم من توفيقه تعالى لعبده أن يرزقه بصيرة نافذة في كتابه تعالى. وهي أداة من أدوات البركة التي أوتيها

رضي الله تعالى عنه. كما قال تعالى ﴿ وَٱلَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهْدِيَنَّهُمْ سُبُلَنّا ﴾ [العنكبوت: ٦٩]. وكأني به فيما قيل (مَنْ عَمِلَ بِما عَلِمَ أَوْرَتُهُ الله عِلْمُ ما لَمْ يَعْلَمْ)(١).

<sup>(</sup>۱) قال الألباني رحمه الله: موضوع. أخرجه أبو نعيم (۱۰ / ۱۶ – ۱۵) من طريق أحمد بن حنبل عن يزيد بن هارون، عن حميد الطويل، عن أنس مرفوعا، ثم قال: ذكر أحمد بن حنبل هذا الكلام عن بعض التابعين، عن عيسى بن مريم عليه السلام، فوهم بعض الرواة أنه ذكره عن النبي صلى الله عليه وسلم فوضع هذا الإسناد عليه لسهو لته وقربه، وهذا الحديث لا يحتمل بهذا الإسناد عن أحمد بن حنبل.

قال الألباني: قلت: وفي الطريق إليه جماعة لم أعرفهم فلا أدري من وضعه منهم.

### البعستر الدبت لا تعدر إحد نتعاربه العطلة البابت

وهو ما كان راجعا إلى معرفة الله تعالى بما أودعه الله تعالى في الفطرة وبما جاء عن الرسل منزلاً في الكتب مما لا يحتمل إلا معنى واحداً من كون أن الله تعالى أحد فرد صمد لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد لا في ألوهيته ولا في ربوبيته ولا في أسمائه وصفاته، وذلكم مما يمكن فهمه بسلاسة ويسر من قوله تعالى ﴿ شَهِدَ ٱللّهُ أَنَّهُ لِلّاَ إِلَهَ إِلّا هُو وَلَكُم مما يمكن فهمه بسلاسة ويسر من قوله تعالى ﴿ شَهِدَ ٱللّهُ أَنَّهُ لِلّا إِلَهَ إِلّا هُو الْمَائِينُ ٱلْحَكِيمُ ۞ [آل عمران: ١٨]. وقوله تعلى ﴿ فَأَعْلَمْ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلّا ٱللهُ وَٱسْتَغْفِرُ لِذَنْبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَمَنْوَلَكُمْ قَ ﴾ [عمد: ١٩].

وكذا من مثل ما كان معلوماً من الدين بالضرورة من الصلاة والزكاة والصوم والحج. وما كان على هذا النحو (لا يقدر أحد يدعي الجهل بمعاني ألفاظه، لأنها معلومة لكل أحد بالضرورة)(١).

<sup>(</sup>١)البرهان: الزركشي ص: ٣٠٧

#### المطلب الثالث

#### निष्णा विष्णे क्षेत्र क्षेत्र विश्वा

إما تأويلا وهو المعروف بالاستنباط في اصطلاح العلماء، وإما تفسيرا بما يوجبه نقل من تنزيل أو من حديث صحيح. وعليه قالوا: إن المفسر ناقل، والمؤول مستنبط لما غلب على فعله من استنباط لحكم، أو لطيفة أو بديعة، أو بيان لمجمل، أو تخصيص لعام، أو تقييد لمطلق، أو إطلاق لمقيد، وهكذا.

ولفظٌ كان محتملا لمعنيين وجب حمله على الأظهر منهما مالم تقم قرينة على حمله على الآخر الخفي.

واللفظ الجلي إذا كانت له حقيقتان إحداهما لغوية والأخرى شرعيه فيجب حمله على الوجه الشرعي منهما إذ هو مراد الشارع ابتداء.

وأما إذا اتفق استعمال لفظ ما على حقيقته اللغوية والشرعية معا فيحمل اللفظ على اجتهاد المفسر. خاصة إذا تنافيا في المعنى كما في لفظ القرء. واذا كان المراد منه حقيقة الطهر أو حقيقة الحيض وما يصل به اجتهاده في ذلك فهو مأجور لمظنة إرادته الحق ولمظنة موافقته كذلك. وأما إذا لم يتنافيا فيحمل عليهما معا أجل الإعجاز والفصاحة.

وإذا كان اللفظان جليين والاستعمال فيهما حقيقة. فإذا اختلف أصل الحقيقة فيهما، فيدور اللفظ بين معنيين؛ هو في أحدهما حقيقة لغوية، وفي الآخر حقيقة شرعية، فالشرعية أولى إلا أن تدل قرينته على إرادة اللغوية، نحو قوله - تعالى -: ﴿ وَصَلِّ عَلَيْهِم مِ إِلَى اللَّه وَيَكُ سَكُنٌ لَّهُم مُ اللَّه وَلَه اللَّه وَلَه الله وَلَه الله وَلَا أَن تدل قرينته على إرادة اللغوية، نحو قوله - تعالى -: ﴿ وَصَلِّ عَلَيْهِم اللَّه وَلَا اللَّه وَلَّه وَلَا اللَّه اللَّه وَلَا اللَّه وَلَا اللَّه وَلَا اللَّه اللَّه اللَّه وَلَا اللَّه اللَّه وَلَا اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه وَلَا اللَّه اللَّه وَلَا اللَّه وَلَا اللَّه وَلَا اللّه وَ

وعليه يتنزل حديث الترمذي عن النبي - صلى الله عليه وسلم -: (حدثنا محمود بن غيلان حدثنا بشر بن السري حدثنا سفيان عن عبد الأعلى عن سعيد بن جبير عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (من قال في القرآن بغير علم فليتبوأ مقعده من النار)(۱). على تفسير اللفظ على مقتضيات اللغة والشرع. وهذا لا يسمى رأياً لاحتياج المفسر له لضرورة الاحتياج إليه أثناء عمله في تفسير كلام الله تعالى. أو حمل اللفظ المحتمل على أحد معنييه لاحتياج ذلك إلى معرفة أنواع من العلوم: علم العربية واللغة والتبحر فيهما، ومن علم الأصول ما يدرك به حدود الأشياء، وصيغ الأمر والنهي والخبر، والجمل والمبين، والعموم والخصوص، والظاهر والمضمر، والحكم والمتشابه والمؤول، والحقيقة والمجاز، والصريح والكناية، والمطلق والمقيد.

(١) قال أبو عيسى الترمذي: هذا حديث حسن صحيح، ٢٩٥٠

# وأربة الذبة لا تعربه إحد ألا الله الربة النبة الربة المعالدة المعا

وذلكم مثل ما يصدق عليه علم الغيب. وهو ما انفرد الله تعالى بعلمه، ولا يشاركه أحد في ذلك، وهو من مقتضى قيوميته تعالى، وهو من براهين تفرده ومباينته سبحانه.

ومنه انفراده تعالى بعلم الساعة، وتنزيل الغيث، وعلم ما في الأرحام سعادة وشقاء لا من حيث كونه ذكرا أو أنثى! و من مثل رزق العباد، وكون أن نفساً لا تعلم ماذا تكسب غداً، أو أن نفساً لا تعلم بأي أرض تموت. وهو ما جاء فيه قول الله تعالى ربنا الرحمن سبحانه ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عِندَهُ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَيُنَزِّلُ ٱلْغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي ٱلْأَرْحَامِرٌ وَمَا تَدْرِى نَفْسُ مَّاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِى نَفْسُ بِأَيّ أَرْضِ تَمُوتُ ۚ إِنَّ ٱللّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ۞ ﴿ [لقمان: ٣٤]. ومنه قوله تعالى: ﴿ وَعِن دَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْ لَمُهَا إِلَّا هُوَ ۚ وَيَعْلَمُ مَا فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلَّا يَعَامُهَا وَلَا حَبَّةِ فِي ظُلْمَتِ ٱلْأَرْضِ وَلَا رَطْبٍ وَلَا يَالِسٍ إِلَّا فِي كِتَبٍ مُبِينٍ ۞ ﴾ [الأنعام: ٥٥]. ومنه قوله تعالى: ﴿ وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوحِ ۖ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَمَّرِ رَبِّي وَمَاۤ أُوتِيتُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلَا ۞ ﴾ [الإسراء: ٨٥]. ومنه قول الله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِيَّ أَنزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِتَنبَ مِنْهُ ءَايَنتُ مُحْكَمَنتُ هُنَّ أُمُّ ٱلْكِتَب وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتُ ۚ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْئٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ٱبْتِغَآءَ ٱلْفِتْنَةِ وَٱبْتِغَآءَ تَأْوِيلِهِمْ وَيُنَّ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ٱبْتِغَآءَ ٱلْفِتْنَةِ وَٱبْتِغَآءَ تَأْوِيلِهِمْ وَيَنَّ عُونِ يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ ۚ إِلَّا اللَّهُ ۗ ﴾ [آل عمران: ٧]. فمن وقف عند قوله: (إِلَّا اللَّهُ ۗ) قال: المراد بالتأويل: حقيقة الشيء، فلا يعلم حقيقة الأمور إلا الله سبحانه وتعالى. ومن وصل قال: ﴿ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ ۚ إِلَّا ٱللَّهُ ۗ وَٱلرَّسِيخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ ﴾، حيث وقف عند (وَالرَّسِيخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ) ومنه قال: المراد هنا بالتأويل: التفسير وبيان المعنى. فإذا كان المراد بالتأويل حقيقة الشيء؛ يجب أن تقف على (وَمَا يَعَلَمُ تَأْوِيلَهُ ۚ إِلَّا ٱللَّهُ ۗ)؛ لأن هذا لا يعلمه إلا الله.

ومنه معرفة معاني الحروف المقطعة في افتتاحيات بعض سور من القرآن الجيد. وقد بلغت تسعاً وعشرين سورة تبدأ بها. فذلكم مما اختص الله تعالى بعلمه. إذ لم يرد إلينا نص في التنزيل الجيد أو قول عن رسول الله صلى الله تعالى عليه وآله وسلم يبين معناها أو يزيل اللبس عن فحواها.

هذا... وكتطبيق على ما سلف، فقد جاءت روايات منسوبة للإمام الحبر الترجمان حسن أن أسوق ما تيسر منها وقوفا على ما أمكن أن يكون مما هو واقع في دائرة الاجتهاد وحسب. وذلك إن صحت النسبة إليه رضي الله تعالى عنه. وذلك من كونه ليس مستندا لدليل من تنزيل، أو لحديث شريف صحيح. وبعضها فيه نكارة كما سوف أشير والله تعالى الهادي.

فقد رَوَى أَبُو الضُّحَى عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ فِي قَوْلِهِ: "الم " قَالَ: أَنَا اللَّهُ أَعْلَمُ، "الر " أَنَا اللَّهِ، أَرَى، "المص " أَنَا اللَّهُ أَفْصِلُ. فَالْأَلِفُ تُؤَدِّي عَنْ مَعْنَى أَنَا، وَاللَّامُ تُؤَدِّي عَنِ اسْمِ اللَّهِ، وَالْمِيمُ تُؤَدِّي عَنْ مَعْنَى أَنَا، وَاللَّامُ تُؤَدِّي عَنِ اسْمِ اللَّهِ، وَالْمِيمُ تُؤَدِّي عَنْ مَعْنَى أَعْلَمَ. وَاخْتَارَ هَذَا الْقُولُ الزَّجَّاجُ وَقَالَ: أَدْهَبُ إِلَى أَنَّ كُلَّ حَرْفٍ مِنْهَا يُؤَدِّي عَنْ مَعْنَى، وَقَدْ تَكلَّمَتِ الْعَرَبُ بِالْحُرُوفِ الْمُقَطَّعَةِ نَظْمًا لَهَا وَوَضْعًا عَرَكُ الْكَلِمَاتِ النِّي الْحُرُوفِ الْمُقَطَّعَةِ نَظْمًا لَهَا وَوَضْعًا بَدَلَ الْكَلِمَاتِ النِّي الْحُرُوفُ مِنْهَا، كَقَوْلِهِ:

فَقُلْتُ لَهَا قِفِي فَقَالَتْ قَافْ

أَرَادَ: قَالَتْ وَقَفْتُ. وَقَالَ زُهَيْرٌ:

بِالْخَيْرِ خَيْرَاتٍ وَإِنْ شَرًّا فَا... وَلَا أُرِيدُ الشَّرَّ إِلَّا أَنْ تَا

أَرَادَ: وَإِنْ شَرًّا فشر. وأراد: إلا أن تشاء.

وَقَالَ آخَرُ:

نَادَوْهُمْ أَلَا الْجِمُوا أَلَا تَا... قَالُوا جَمِيعًا كُلُّهُمْ أَلَا فَا(١).

وأسوق خبراً عجباً! أخرجه محمد بن إسحاق بن يسار صاحب المغازي عن الكلبي عن أبي صالح عن ابن عباس عن جابر بن عبد الله بن رباب قال مر أبو ياسر بن أخطب في رجال من يهود برسول الله صلى الله عليه وسلم وهو يتلو فاتحة سورة البقرة ﴿ الْمَرْ ۞ ذَلِكَ ٱلْكِتَابُ لَا رَبُّ فِيهِ ﴾ فأتى أخاه حيى بن أخطب في رجال من اليهود، فقال تعلمون والله لقد سمعت محمداً يتلو فيما أنزل الله تعالى عليه ﴿الْمَرْ ۚ ۚ ذَٰلِكَ ٱلۡكِتَٰبُ لَا رَبُّ فِيهِ ﴾ فقال أنت سمعته قال نعم قال فمشى حيى بن أخطب في أولئك النفر من اليهود إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقالوا يا محمد ألم يذكر أنك تتلو فيما أنزل الله عليك ﴿ الَّمَ ۞ ذَلِكَ ٱلْكِتَبُ ﴾؟ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم " بلى " فقالوا جاءك بهذا جبريل من عند الله؟ فقال " نعم " قالوا لقد بعث الله قبلك أنبياء، ما نعلمه بيّن لنبي منهم ما مدة ملكه وما أجل أمته غيرك. فقام حيى بن أخطب، وأقبل على من كان معه، فقال لهم الألف واحدة، واللام ثلاثون، والميم أربعون، فهذه إحدى وسبعون سنة، أفتدخلون في دين نبي إنما مدة ملكه وأجل أمته إحدى وسبعون سنة؟ ثم أقبل على رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال يا محمد هل مع هذا غيره؟ فقال " نعم "، قال ما ذاك؟ قال " المص " قال هذا أثقل وأطول، الألف واحد، واللام ثلاثون، والميم أربعون، والصاد سبعون، فهذه إحدى وثلاثون ومائة سنة. هل مع هذا يا محمد غيره؟ قال " نعم "، قال ما ذاك؟ قال " الـ " قال هذا أثقل وأطول، الألف واحدة، واللام ثلاثون، والراء مائتان، فهذه إحدى وثلاثون ومائتا سنة. فهل مع هذا يا محمد غيره؟ قال " نعم " قال ماذا؟ قال " المر " قال هذه أثقل وأطول، الألف واحدة، واللام ثلاثون، والميم أربعون، والراء مائتان، فهذه إحدى وسبعون ومائتان. ثم قال لقد لبس علينا أمرك يا محمد حتى ما ندري أقليلاً أعطيت أم كثيراً؟ ثم قال قوموا عنه، ثم قال

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي، القرطبي: ج ١ / ١٥٥

أبو ياسر لأخيه حيـــي بن أخطب ولمن معه من الأحبار ما يدريكم لعله قد جمع هذا لحمد كله إحدى وسبعون، وإحدى وثلاثون ومائة، وإحدى وثلاثون ومائتان، وإحدى وسبعون ومائتان، فذلك سبعمائة وأربع سنين؟ فقالوا لقد تشابه علينا أمره. فيزعمون أن هؤلاء الآيات نزلت فيهم ﴿ هُوَ ٱلَّذِي ٓ أَنزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ مِنْهُ ءَايَتُ مُحْكَمَتُ هُنَ أُمُّ الْكِتَبِ وَأُخَرُ مُتَشَرِهَتُ ﴾ [آل عمران: ٧].

وذكر ابن كثير رحمه الله تعالى أن هذا الحديث مداره على محمد بن السائب الكلبي، وهو ممن لا يحتج بما انفرد به، ثم كان مقتضى هذا المسلك إن كان صحيحاً أن يحسب ما لكل حرف من الحروف الأربعة عشر التي ذكرناها، وذلك يبلغ منه جملة كثيرة، وإن حسبت مع التكرر فأطم وأعظم، والله أعلم (۱).

وذكر الإمام ابن حجر أن هذا باطل لا يعتمد عليه، لأنه ثبت عن ابن عباس - رضي الله عنه - الزجر عن عد أبي جاد. والإشارة إلى أن ذلك من جملة السحر (٢).

قال في الإتقان: (وقد تحصل لي فيها عشرون قولا وأزيد، ولا أعرف أحدا يحكم عليها بعلم ولا يصل منها إلى فهم)(٣).

وقد نقل السيوطي عن ابن عباس رضي الله عنه أنها حروف مقطعة كل حرف منها مأخوذ من إسم من أسمائه تعالى، ففي قوله في ﴿ الَّمْ ۞ ﴾ قال: معناها (أنا الله أعلم)، وفي قوله: ﴿ الَّرَ ﴾ قال معناها: (أنا الله أدى) ﴿ وَفِي قوله: ﴿ الَّرَ ﴾ قال معناها: (أنا الله أدى) ﴿ اللَّهَ صَلَى ﴾: الألف من الله والميم من الرحمن والصاد من الصمد. و ﴿ قَ ﴾: حرف من اسمه قادر، ﴿ رَ ﴾ إنه مفتاح اسمه نور وناصر (٤).

<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن کثیر، ابن کثیر: ج ۱ / ۱۱

<sup>(</sup>٢) الإتقان، السيوطي: ١٣/٢

<sup>(</sup>۲) المرجع السابق: ٦١٧

<sup>(1)</sup> المرجع السابق: ٩

وعن ابن عباس رضي الله عنه أنها قسم أقسم الله تعالى بها لشرفها وفضلها وهي من أسمائه.

وتوجه بأنه لا يصح أن تكون قسما؛ لأن القسم معقود على حرف مثل (إن، وقد، ولقد، وما) وثمة حرف منها لم يوجد فدل على عدم جواز كونه قسما.

ورد بأن موضع القسم في سورة البقرة (لا ريب فيه) كما أنه لو حلف إنسان فقال: والله هذا الكتاب لا ريب فيه لكان قسما وتكون (لا) جواب القسم.

وذكر الزمخشري أن حرف القسم مضمر كأنه أقسم بهذه السورة وبالكتاب المبين إنا جعلناه (١).

وتُوحِهَ بأنه لولا أن العرب كانوا يعرفون أن الحروف المقطعة كانت لها مدلولات في لغتهم لكانوا أسرع إلى إنكار ذلك على الرسول صلى الله تعالى عليه وآله وسلم مع علمهم بفصاحة الكلام وبلاغة البيان. ذلك أنه لما قرأ عليهم أمثالها ما أثبت التاريخ شيئاً عنهم يُحَاجُّون به نبي الله محمد صلى الله تعالى عليه وآله وسلم.

وأقول: ليس شرطا أن يأتي القرآن بكل ما كان معروفا عند العرب خاصة فيما استأثر الله تعالى بعلمه ليكون علما على الإعجاز، منضافاً إلى ما عرفوه من كونه نزل بلسانهم جملةً.

#### سؤاله أهل العلم

ولم يكن ابن عباس في معزل عن سؤال غيره من أهل العلم من الصحابة الكرام في عهده عما قد أشكل عليه من معاني القرآن العظيم. مما يمكن أن نعده منهجا آخر له التفسير. مقتضاه سؤال غيره عما عرض له من كتابه تعالى القرآن العظيم.

<sup>(</sup>۱) تفسير الكشاف: ج١/٣٦

ومن ذلك ما رواه الإمام البخاري رحمه الله تعالى عن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما قال لم أزل حريصا على أن أسأل عمر بن الخطاب عن المرأتين من أزواج النبي صلى الله عليه وسلم اللتين قال الله تعالى إن تتوبا إلى الله فقد صغت قلوبكما حتى حج وحججت معه وعدل وعدلت معه بإداوة فتبرز ثم جاء فسكبت على يديه منها فتوضأ فقلت له يا أمير المؤمنين من المرأتان من أزواج النبي صلى الله عليه وسلم اللتان قال الله تعالى إن تتوبا إلى الله فقد صغت قلوبكما قال واعجبا لك يا ابن عباس هما عائشة وحفصة.

ثم استقبل عمر الحديث يسوقه قال كنت أنا وجار لى من الأنصار في بني أمية بن زيد وهم من عوالى المدينة وكنا نتناوب النزول على النبي صلى الله عليه وسلم فينزل يوما وأنزل يوما فإذا نزلت جئته بما حدث من خبر ذلك اليوم من الوحي أو غيره وإذا نزل فعل مثل ذلك وكنا معشر قريش نغلب النساء فلما قدمنا على الأنصار إذا قوم تغلبهم نساؤهم فطفق نساؤنا يأخذن من أدب نساء الأنصار فصخبت على امرأتي فراجعتني فأنكرت أن تراجعني قالت ولم تنكر أن أراجعك فوالله إن أزواج النبي صلى الله عليه وسلم ليراجعنه وإن إحداهن لتهجره اليوم حتى الليل فأفزعني ذلك وقلت لها قد خاب من فعل ذلك منهن ثم جمعت على ثيابي فنزلت فدخلت على حفصة فقلت لها أي حفصة أتغاضب إحداكن النبي صلى الله عليه وسلم اليوم حتى الليل قالت نعم فقلت قد خبت وخسرت أفتأمنين أن يغضب الله لغضب رسوله صلى الله عليه وسلم فتهلكي لا تستكثري النبي صلى الله عليه وسلم ولا تراجعيه في شيء ولا تهجريه وسليني ما بدا لك ولا يغرنك أن كانت جارتك أوضأ منك وأحب إلى النبي صلى الله عليه وسلم يريد عائشة قال عمر وكنا قد تحدثنا أن غسان تنعل الخيل لغزونا فنزل صاحبي الأنصاري يوم نوبته فرجع إلينا عشاء فضرب بابي ضربا شديدا وقال أثم هو ففزعت فخرجت إليه فقال قد حدث اليوم أمر عظيم قلت ما هو أجاء غسان قال لا بل أعظم من ذلك وأهول طلق النبي صلى الله عليه وسلم نساءه وقال عبيد بن حنين سمع ابن عباس عن

عمر فقال اعتزل النبي صلى الله عليه وسلم أزواجه فقلت خابت حفصة وخسرت قد كنت أظن هذا يوشك أن يكون فجمعت علي ثيابي فصليت صلاة الفجر مع النبي صلى الله عليه وسلم فدخل النبي صلى الله عليه وسلم مشربة له فاعتزل فيها ودخلت على حفصة فإذا هي تبكي فقلت ما يبكيك ألم أكن حذرتك هذا أطلقكن النبي صلى الله عليه وسلم قالت لا أدري ها هو ذا معتزل في المشربة فخرجت فجئت إلى المنبر فإذا حوله رهط يبكي بعضهم فجلست معهم قليلا ثم غلبني ما أجد فجئت المشربة التي فيها النبي صلى الله عليه وسلم فقلت لغلام له أسود استأذن لعمر فدخل الغلام فكلم النبي صلى الله عليه وسلم ثم رجع فقال كلمت النبي صلى الله عليه وسلم وذكرتك له فصمت فانصرفت حتى جلست مع الرهط الذين عند المنبر ثم غلبني ما أجد فجئت فقلت للغلام استأذن لعمر فدخل ثم رجع فقال قد ذكرتك له فصمت فرجعت فجلست مع الرهط الذين عند المنبر ثم غلبني ما أجد فجئت الغلام فقلت استأذن لعمر فدخل ثم رجع إلى فقال قد ذكرتك له فصمت فلما وليت منصرفا قال إذا الغلام يدعوني فقال قد أذن لك النبي صلى الله عليه وسلم فدخلت على رسول الله صلى الله عليه وسلم فإذا هو مضطجع على رمال حصير ليس بينه وبينه فراش قد أثر الرمال بجنبه متكئا على وسادة من أدم حشوها ليف فسلمت عليه ثم قلت وأنا قائم يا رسول الله أطلقت نساءك فرفع إلى بصره فقال لا فقلت الله أكبر ثم قلت وأنا قائم أستأنس يا رسول الله لو رأيتني وكنا معشر قريش نغلب النساء فلما قدمنا المدينة إذا قوم تغلبهم نساؤهم فتبسم النبي صلى الله عليه وسلم ثم قلت يا رسول الله لو رأيتني ودخلت على حفصة فقلت لها لا يغرنك أن كانت جارتك أوضأ منك وأحب إلى النبي صلى الله عليه وسلم يريد عائشة فتبسم النبي صلى الله عليه وسلم تبسمة أخرى فجلست حين رأيته تبسم فرفعت بصري في بيته فوالله ما رأيت في بيته شيئاً يرد البصر غير أهبة ثلاثة فقلت يا رسول الله ادع الله فليوسع على أمتك فإن فارس والروم قد وسع عليهم وأعطوا الدنيا وهم لا يعبدون الله فجلس النبي صلى الله عليه وسلم وكان متكئا فقال أوفي هذا

أنت يا ابن الخطاب إن أولئك قوم عجلوا طيباتهم في الحياة الدنيا فقلت يا رسول الله استغفر لي فاعتزل النبي صلى الله عليه وسلم نساءه من أجل ذلك الحديث حين أفشته حفصة إلى عائشة تسعا وعشرين ليلة وكان قال ما أنا بداخل عليهن شهرا من شدة موجدته عليهن حين عاتبه الله فلما مضت تسع وعشرون ليلة دخل على عائشة فبدأ بها فقالت له عائشة يا رسول الله إنك كنت قد أقسمت أن لا تدخل علينا شهرا وإنما أصبحت من تسع وعشرين ليلة أعدها عدا فقال الشهر تسع وعشرون ليلة فكان ذلك الشهر تسعا وعشرين ليلة قالت عائشة ثم أنزل الله تعالى آية التخير فبدأ بي أول امرأة من نسائه فاخترته ثم خير نساءه كلهن فقلن مثل ما قالت عائشة)(١).

والشاهد: قول ابن عباس رضي الله تعالى عنهما (لم أزل حريصاً على أن أسأل عمر بن الخطاب).

وإنما سقت الحدث السابق بطوله لفائدته، ثم كونه في صحيح البخاري دلالة على صحته في الاستناد إلى اعتبارنا سؤال الحبر الإمام الترجمان ابن عباس رضي الله تعالى عنهما غيره منهجا له في التفسير لنسير سيرته نحذو حذوه، والله الكريم.

والحاصل من كلٍ ما يمكن أن نقف عليه من خوفهم من الخوض في كلامه تعالى رغم تضلعهم بالعربية فكان القول إذن من اجتباء الحبر الترجمان ابن عباس للقيام بتيكم مهمة من عظيم اختيارات الله تعالى: ﴿ وَرَبُّكَ يَخَلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَخْتَارُ مَا كَانَ لَهُمُ ٱلْذِيرَةُ اللهُ عَمَّا يُشَرِكُونَ اللهُ القصص: ٦٨].

٠

<sup>(&#</sup>x27;) البخاري، باب موعظة الرجل ابنته لحال زوجها: ٤٨٩٥

#### الفصل الثالث

#### वियायी केंद्र विवासिक

بعد طواف طال أمده لزم إيضاح تطبيقات نبين منها تنزيلاً لمعالم المنهج عند الإمام الحبر الترجمان؛ لنفيد فيها كيفية النحو بكلامه تعالى نحواً يرضاه بعيداً عن شطط أو قريباً من لبس. وذلكم كيما تتألف صورة أراها لازمة حول بيان المنهج من خلال نصوص ووقفات ومن آيات محكمات وأخر متشابهات أدلى في كل منها بدلوه الكريم حتى ترك لنا سفرا واسعا مداه في تفسير كلام الله سبحانه وتعالى في علاه .

وسوف أشير في ذلك عدة إشارات من خلال المطالب الآتية:

#### الفطلب الإول

#### أولا: ابن عب اس والخوارج: تفسير القرآن ب القرآن

وإنما عنونت لهذا الدرس بما ذكر دلالة على التاريخ ووقوفاً على عرف وانتهاجاً لعادة.

لكن الأصل أن هذه المسألة إنما سيقت للاستدلال على كيفية تعامل الإمام الحبر الترجمان مع نصوص القرآن الحكيم ليخرج لنا منها اللآلئ ولنستقي منه دررها تبعاً! وكيف أنه رضي الله تعالى قد وُهِب ملكة تفسير القرآن بالقرآن على نحو كهذا إن أثار عجبا فقليل وإن استدار بهيئته ليدهش فقليل أيضاً!

وانظر إلى حواره مع الخوارج لتخرج بما خرجت به من سعة علم نافذ أدحض الخصم، وأظهر الحق، وأبطل الله تعالى به الباطل حتى، وقد انصرف الناس من حوله مطمئنين إلى صحة مذهبه مقتنعين بفساد مذهبهم. وهذه مكاسب العلم النافع والعمل الصالح معا. والله تعالى هو الموفق لكل علم نافع والهادي إلى كل عمل صالح.

وأسوق القصة بتمامها لتعلقها بمنهجه رضي الله تعالى في تفسير كلام الله تعالى والتوجه بالنص سهلا يسيرا دونما عسف أو اجتزاء. وكان من ذلك ما نتج عنه ما أشاح الله تعالى به كيد الشيطان دفاعا منه عن أمير المؤمنين علي بن أبي طالب رضي الله تعالى. ثم ما حفلت به ذاكرة الحبر الترجمان من ملكة استحضار لاستدلال عميق بآيات الله تعالى في القرآن الجيد. وكيف كان توظيفها للرد على كل مدع دعوى، ولكل ذاهب مذهبا. ثم لما لمن عموم فائدة من التاريخ، وكيف يمكن أن توظف الأحداث قضاء على الفتن في مهدها كيما لا يمتد شررها فتصيب كل مار، وتحرق بنيرانها كل قاصد.

هذا؛ فضلا عما لها من استدلال يرتكن إليه في تفسير كلام الله تعالى بالقرآن نفسه. وتلك شامة الحبر الإمام، وكيف أوتى حصافة قبل أن كان قد أوتى علما!

فعن عكرمة بن عمار العجلى ثنا أبو زميل سماك الحنفى ثنا عبد الله بن عباس رضى الله عنهما قال: (لما خرجت الحرورية اعتزلوا في دار، وكانوا ستة آلاف فقلت لعلى: يا أمير المؤمنين أبرد بالصلاة، لعلي أكلم هؤلاء القوم. قال: إني أخافهم عليك قلت: كلا، فلبست، وترجلت، ودخلت عليهم في دار نصف النهار، وهم يأكلون فقالوا: مرحبا بك يا ابن عباس، فما جاء بك؟ قلت لهم: أتيتكم من عند أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم المهاجرين، والأنصار، ومن عند ابن عم النبي صلى الله عليه وسلم وصهره، وعليهم نزل القرآن، فهم أعلم بتأويله منكم، وليس فيكم منهم أحد، لأبلغكم ما يقولون، وأبلغهم ما تقولون، فانتحى لي نفر منهم قلت: هاتوا ما نقمتم على أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم وابن عمه قالوا: ثلاث قلت: ما هن؟ قال: أما إحداهن، فإنه حكم الرجال في أمر الله وقال الله: ﴿ إِنِ ٱلْحُكُمُ إِلَّا بِلَّهِ ﴾ [الأنعام: ٥٧] ما شأن الرجال والحكم؟ قلت: هذه واحدة. قالوا: وأما الثانية، فإنه قاتل، ولم يسب، ولم يغنم، إن كانوا كفارًا لقد حل سباهم، ولئن كانوا مؤمنين ما حل سباهم ولا قتالهم، قلت: هذه ثنتان، فما الثالثة؟ وذكر كلمة معناها قالوا: محى نفسه من أمير المؤمنين، فإن لم يكن أمير المؤمنين، فهو أمير الكافرين. قلت: هل عندكم شيء غير هذا؟ قالوا: حسبنا هذا. قلت: لهم أرأيتكم إن قرأت عليكم من كتاب الله جل ثناؤه، وسنة نبيه ما يرد قولكم أترجعون؟ قالوا: نعم قلت: أما قولكم: حكم الرجال في أمر الله، فإنى أقرأ عليكم في كتاب الله أن قد صير الله حكمه إلى الرجال في ثمن ربع درهم، فأمر الله تبارك وتعالى أن يحكموا فيه أرأيت قول الله تبارك وتعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَقْتُلُواْ ٱلصَّيْدَ وَأَنتُمْ حُرُمُّ وَمَن قَتَلَهُ و مِنكُم مُّتَعَمِّمَا فَجَزَآءٌ مِّثُلُ مَا قَتَلَ مِن ٱلنَّعَم يَحَكُمُ بِهِ و ذَوَا عَدْلِ مِّنكُونَ [المائدة: ٥٥].

وكان من حكم الله أنه صيره إلى الرجال يحكمون فيه، ولو شاء لحكم فيه، فجاز من حكم الرجال، أنشدكم بالله أحكم الرجال في صلاح ذات البين، وحقن دمائهم أفضل

أو في أرنب؟ قالوا: بلى، هذا أفضل وفي المرأة وزوجها: ﴿ وَإِنَّ خِفْتُهُ شِقَاقَ بَيْنِهِمَا فَٱبْعَـثُواْ حَكَمًا مِّنْ أَهْلِهِ، وَحَكَمًا مِّنْ أَهْلِهَا ﴾ [النساء: ٣٥] فنشدتكم بالله حكم الرجال في صلاح ذات بينهم، وحقن دمائهم أفضل من حكمهم في بضع امرأة؟ خرجت من هذه؟ قالوا: نعم. قلت: وأما قولكم: قاتل ولم يَسْبِ، ولم يغنم. أفتسبون أمكم عائشة، تستحلون منها ما تستحلون من غيرها وهي أمكم؟ فإن قلتم: إنا نستحل منها ما نستحل من غيرها فقد كفرتم، وإن قلتم: ليست بأمنا فقد كفرتم: ﴿ ٱلنَّبِيُّ أَوْلَى بِٱلْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِهِمِّ وَأَزْوَجُهُ وَ أُمَّهَاتُهُمُّ ﴾ [الأحزاب: ٦] فأنتم بين ضلالتين، فأتوا منها بمخرج، أفخرجت من هذه؟ قالوا: نعم، وأما محى نفسه من أمير المؤمنين، فأنا آتيكم بما ترضون. إن نبي الله صلى الله عليه وسلم يوم الحديبية صالح المشركين فقال لعلي: اكتب يا علي: هذا ما صالح عليه محمد رسول الله. قالوا: لو نعلم أنك رسول الله ما قاتلناك فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: امح يا على اللهم إنك تعلم أنى رسول الله، امح يا على، واكتب هذا ما صالح عليه محمد بن عبد الله والله لرسول الله صلى الله عليه وسلم خير من على، وقد محى نفسه، ولم يكن محوه نفسه ذلك محاه من النبوة، أخرجت من هذه؟ قالوا: نعم، فرجع منهم ألفان، وخرج سائرهم، فقُتِلوا على ضلالتهم، فقتلهم المهاجرون والأنصار)(١).

# ثانيا: غاذج من منهج تأويله للقرآن الحكيم

وغني عن البيان أن ابن عباس رضي الله تعالى عنهما كان قد أولى عناية كريمة بفصل تأويل كلام الله تعالى بتنزيل منه يبين معناه، ويكشف عما يمكن أن يكون منهجا أوليا له في ذلكم الجانب الأهم من منهج التفسير لآي الذكر الحكيم.

<sup>(</sup>١) النسائي والحاكم والبيهقي وصححه ابن تيمية في منهاج السنة وقال الهيثمي: رجاله رجال الصحيح.

فجاء عنه رضي الله تعالى عنه في تفسير قوله تعالى: (﴿ ٱلَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبَتِهِ ٱلْإِثْمِ وَٱلْفَوَاحِشَ إِلَّا اللَّهُمَ ﴾ [النجم: ٣٢] قال: قال النبي: إن تغفر اللهم تغفر جماً، وأي عبد لك لا ألماً)(١).

وقال رضي الله تعالى عنه: وجهني على بن أبي طالب إلى ابن الكواء وأصحابه وعلي قميص رقيق وحلة فقالوا لي: أنت ابن عباس وتلبس مثل هذه الثياب؟! فقلت: أول ما أخاصمكم به، قال الله: ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ ٱللَّهِ ٱللَّهِ ٱللَّهِ ٱللَّهِ اللهِ يَلِبس في العيدين بردي حبرة)(٢). ﴿ خَذُوا زينتكم عند كل مسجد ﴾، وكان رسول الله يلبس في العيدين بردي حبرة)(٢).

وجاء عنه رضي الله تعالى عنه (أن النبي كان إذا عصفت الريح؛ يجثو على ركبتيه ويقول: اللهم اجعلها رحمة، ولا تجعلها عذابًا، اللهم اجعلها رياحًا، ولا تجعلها ريحًا)) قال ابن عباس: والله إن تفسير ذلك في كتاب الله، يقول الله: ﴿ وَأَرْسَلْنَا ٱلرِيَاحَ لَوَقِحَ ﴾ [الحجر: ٢٢]، و ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رَبِحًا صَرْصَرًا ﴾ [الحجر: ٢٦]، و ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رَبِحًا صَرْصَرًا ﴾ [فصلت: ١٦] و ﴿ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلرِّيحَ ٱلْحَقِيمَ ۞ [الذاريات: ٤١]) (٣).

وقال رضي الله تعالى عنه: قال رسول الله: (لا يدخل الجنة مدمن خمر، ولا عاق، ولا منان) قال ابن عباس: فشق ذلك علي لأن المؤمنين يصيبون ذنوبًا، حتى وجدت ذلك في منان) قال ابن عباس: فشق ذلك علي لأن المؤمنين يصيبون ذنوبًا، حتى وجدت ذلك في كتاب الله؛ في العاق: ﴿ فَهَلَ عَسَيْتُمْ إِن تَوَلَّيْتُمْ أَن تُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَتُقَطِّعُواْ أَرْحَامَكُمْ ۞ ﴾ [عمد: ٢٢] الآية، وفي المنان: ﴿ لَا تُبْطِلُواْ صَدَقَاتِكُمْ بِاللَّمَنِ وَالْأَذَى ﴾ [المائدة: ٩٠] إلى قوله: ﴿ فَاجْتَنِبُوهُ ﴾ ولا المائدة: ٩٠] إلى قوله: ﴿ فَاجْتَنِبُوهُ ﴾ [المائدة: ٩٠] إلى قوله: ﴿ فَاجْتَنِبُوهُ ﴾ [المائدة: ٩٠]

(۲) الدر المنثور، جلال الدين السيوطي: ج ۳/ ۲۹

<sup>(</sup>١) الترمذي في الجامع: ٣٢٨٤

<sup>(&</sup>lt;sup>٣</sup>) الطبراني في الكبير: ١١١٧٠، وقال الهيثمي: ﴾رواه الطبراني ورجاله ثقات، إلا أن عتاب بن بشير لم أعرف له من مجاهد سماعا ﴾ (مجمع الزوائد ٥/ ٨٢١١).

<sup>(&</sup>lt;sup>۱</sup>) ابن ماجة في السنن،: ٢٦٣٢، وابن أبي حاتم في التفسير ٦/ ١٨٤٥: (١٠٠٠٥)، والطبري في جامع البيان ١٤/ ٣٦٧ (١٦٩٨٣)، وضعّفه الألباني

وجاء عنه رضي الله تعالى عنه (أن النبي جعل الدية اثني عشر ألفًا) فذلك قوله: ﴿ وَمَا نَقُمُوا إِلاَ أَن أَغْنَاهُم الله ورسوله من فضله ﴿ ، قال: بأخذ الدية)(١).

عن ابن عباس، أنه طاف مع معاوية بالبيت، فجعل معاوية يستلم الأركان كلها، فقال له ابن عباس: ﴿ لَمْ الله عليه وسلم يعاس: ﴿ لَمْ الله عليه الله عليه وسلم يستلمهما ﴾، فقال معاوية: ليس شيء من البيت مهجورا، فقال ابن عباس: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَمُولِ اللهِ أَسُوةً حَسَنَةً ﴾، فقال معاوية: صدقت)(٢).

ومما سبق من ذكر قصته رضي الله تعالى عنه مع الخوارج، وما ذكر مما ورد عنه من أقوال في تفسير كلام الله تعالى لبعض آيات كما أوردت سلفا يمكننا أن نطلع بيسر على منهجه في تفسير القرآن بالقرآن. لكنها ملكة قبل أن تكون آلة! والله تعالى هو الموفق، وهو سبحانه الهادي إلى تصريف قلوب عبيده نحو فهم كلامه سبحانه.

(') أخرجه أحمد في المسند ٣/ ٣٦٩ (١٨٧٧)، والطحاوي في شرح المعاني ٢/ ١٨٤، وقال محققو المسند: ﴿حسن لغيره﴾.

<sup>(</sup>۲) مسند أحمد: ۱۸۷۷

#### الفطلب الثانين: نفسير القران بالسنة عند ابن عباس

أفردت هذا المبحث مستقلاً للكلام حول تفسير الإمام الحبر الترجمان للقرآن الكريم بحديث سيد المرسلين وخاتم النبيين.

وكنت أعلم أن ذلكم يمثل إضافة وكشفاً لا إنشاءً. ذلك أن قول الصحابي يعتبر في حكم الرفع، إذا كان في القرآن الكريم؛ لأنه مما اتفق عليه أن مثل ذلك لا يرويه أحدهم إلا إذا كان مأخوذاً عن النبي صلى الله تعالى عليه وآله وسلم؛ لأن مثله لا يؤخذ بالرأي. وصحابة رسول الله صلى الله تعالى عليه وآله وسلم منزهون دينا عن أن يقولوا في كتاب ربهم برأيهم.

وثمة جانب آخر؛ أني قد ذكرت في هذه الدراسة غير مرة كثيراً مما ورد عنه رضي الله تعالى عنه في مسائل التفسير، والأصل أنه أخذها عن وحي أوحي به إلى رسول محمد بن عبد الله صلى الله تعالى عليه وآله وسلم، وليست من قوله رضي الله تعالى عنه ما لم يَبن من خلال الرصد والـتأمل أنها من كلامه، ولسوف يكون حينئذ مما اجتهد فيه، أو مما كان للغة فيه نصيب.

وثالث القول أني سأورد بضعاً مما ورد عنه رضي الله تعالى عنه نصا في إسناد ما جاء عنه تفسيرا لكلام الله تعالى بسنده إلى النبي صلى الله تعالى عليه وآله وسلم إبرازاً لاهتمامه بمسائل التفسير من ناحية واهتماماً بأخذه عن رسول الله صلى الله تعالى عليه وآله وسلم من ناحية أخرى.

فأقول وبالله تعالى التوفيق ومنه السداد: إقرار النبي صلى الله عليه وسلم لعمر لما نزل قول الله تعالى: ﴿وَأَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ طَرَفِي ٱلنَّهَارِ وَزُلَفَا مِّنَ ٱلْيَلِ ۚ إِنَّ ٱلْحَسَنَتِ يُذْهِبْنَ ٱلسَّيِّاتِ ذَلِكَ وَلُكَا مِّنَ ٱلْيَلِ ۚ إِنَّ ٱلْحَسَنَتِ يُذْهِبْنَ ٱلسَّيِّاتِ ذَلِكَ وَلُكَا مِّنَ ٱلْيَلِ ۚ إِنَّ ٱلْحَسَنَتِ يُذْهِبْنَ ٱلسَّيِّاتِ ذَلِكَ وَلُكَا مِّنَ ٱللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى

فقال الرجل: يا رسول الله، أهي في خاصة، أو في الناس عامة؟

فقال عمر: (لا، ولا نعمة عين لك، بل هي للناس عامة).

فضحك النبي صلى الله عليه وسلم وقال: «صدق عمر» $^{(1)}$ .

وجاء في الصحيحين وغيرهما من حديث عبد الله بن طاووس بن كيسان، عن أبيه، عن ابن عباس، قال: ما رأيت شيئاً أشبه باللمم مما قال أبو هريرة، عن النبي صلى الله عليه وسلم: «إن الله كتب على ابن آدم حظه من الزنا، أدرك ذلك لا محالة، فزنا العين النظر، وزنا اللسان المنطق، والنفس تمنى وتشتهى، والفرج يصدق ذلك كله ويكذبه».

فهذا الحديث فيه ليس فيه نص على لفظ اللمم، لكن فهم منه ابن عباس معنى اللمم.

وفي صحيح البخاري ومسند الإمام أحمد وسنن الترمذي والنسائي من حديث ابن عباس قال: سمعت عمر بن الخطاب يقول: " لما توفي عبد الله بن أبي دعي رسول الله صلى الله عليه وسلم للصلاة عليه؛ فقام إليه فلما وقف يريد الصلاة تحولت حتى قمت في صدره فقلت: يا رسول الله! أعلى عدو الله عبد الله بن أبي القائل يوم كذا: كذا وكذا؟ يعد أيامه.

قال: ورسول الله صلى الله عليه وسلم يتبسم حتى إذا أكثرت قال: أخّر عني يا عمر! إني خيرت فاخترت وقد قيل لي: ﴿ ٱسْتَغْفِرْ لَهُمْ أَوْ لَا نَشَتَغْفِرْ لَهُمْ إِن تَشَتَغْفِرْ لَهُمْ سَبْعِينَ مَرَّةً فَلَن يَغْفِرُ ٱللَّهُ لَهُمْ أَن يَغْفِر ٱللَّهُ لَهُمْ أَن يَغْفِر ٱللَّهُ لَهُمْ أَن يَغْفِر الله لزدت».

قال: ثم صلى عليه ومشى معه؛ فقام على قبره حتى فرغ منه.

قال: فعجب لي وجرأتي على رسول الله صلى الله عليه وسلم، والله ورسوله أعلم؛ فو الله ما كان إلا يسيرا حتى نزلت هاتان الآيتان: ﴿ وَلَا تُصَلِّ عَلَىٰٓ أَحَدِ مِّنْهُم مَّاتَ أَبَدًا وَلَا تَقُمُ

**- 72 -**

<sup>(&#</sup>x27;) الحديث في مسند الإمام أحمد من طريق يوسف بن مهران عن ابن عباس عن عمر.

عَلَىٰ قَبْرِهِ ۚ إِنَّهُمْ كَفَرُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَمَاثُواْ وَهُمْ فَاسِقُونَ ۞ ﴾ قال: فما صلى رسول الله صلى الله على قبره على عليه وسلم بعده على منافق ولا قام على قبره حتى قبضه الله).

ومنه ما جاء عنه رضي الله تعالى عنه رواية لحديث رسول الله صلى الله تعالى عليه وآله وسلم تحريماً للخمر: حدثنا أبو العباس، أنبأ محمد بن عبد الله، أخبرنا ابن وهب، أخبرني مالك بن حسين الزيادي، أن مالك بن سعد التجيبي، حدثه أنه سمع عبد الله بن عباس، رضي الله عنهما يقول: "إن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم أتاه جبريل عليه الصلاة والسلام، فقال: يا محمد إن الله لعن الخمر وعاصرها ومعتصرها وحاملها والمحمولة إليه وشاربها وبايعها ومبتاعها وساقيها ومسقاها(۱).

(') المستدرك على الصحيحين "كتاب الأطعمة ٧٣١١ " إن الله لعن الخمر وشاربها. وقال الحاكم: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه.

## المطلب الثالث: ابن عباس والناسخ والمنسوخ

ومنه منهجه رضي الله تعالى عنه لزوم معرفة الناسخ والمنسوخ من القرآن الكريم. كيما يتأتى تفسير كلام تعالى بناء على معرفة هذا الباب. ومنه سار على هديه في ذلك أكابر العلماء وعامة المفسرين ممن قد انتصبوا لهذا العلم الكريم.

فعن الضحاك بن مزاحم قال مر ابن عباس رضي الله عنهما بقاض يقضي فركضه برجله قال أتدري ما الناسخ من المنسوخ قال ومن يعرف النسخ من المنسوخ؟ قال لا قال هلكت وأهلكت(١).

والرواية وإن كانت من طريق الضحاك بن مزاحم (٢). وهو في المرتبة الثالثة من الرواة عن ابن عباس رضي الله تعالى ممن اشتهروا بالروية عنه إلا أنها يمكن أن يكتب لها القبول تأسيسا على أن هذا منهج المفسرين عموما في وجوب معرفة الناسخ والمنسوخ كيما تخرج آيات القرآن الكريم تخريجا صحيحا بعيدا عن مسلك احتجاج بها في غير رمية.

وقال الإمام أحمد رحمه الله تعالى حَدَّثنَا وكِيعٌ، حَدَّثنَا سُفْيَانُ، عَنْ حَبيبِ بْنِ أَبِي تَابِتِ، عَنْ سَعِيدِ بْنِ جُبَيْرِ، عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ، قَالَ قَالَ عُمَرُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَلِيٌّ أَقْضَانَا وَأَبَيٌّ عَنْ سَعِيدِ بْنِ جُبَيْرٍ، عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ، قَالَ قَالَ عُمَرُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَلِيٌّ أَقْضَانَا وَأَبَيٌّ يَقُولُ سَمِعْتُ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ أَقْرَوْنَا وَإِنَّا لَنَدَعُ كَثِيرًا مِنْ لَحْنِ أَبَيٍّ وَأَبَيُّ يَقُولُ سَمِعْتُ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَلَا أَدَعُهُ لِشَيْءٍ وَاللَّهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى يَقُولُ مَا نَسْخُ مِنْ آيَةٍ أَوْ نُنْسِهَا نَأْتِ بِحَيْرٍ وَسَلَّمَ فَلَا أَدْعُهُ لِشَيْءٍ وَاللَّهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى يَقُولُ مَا نَسْخُ مِنْ آيَةٍ أَوْ نُنْسِهَا نَأْتِ بِحَيْرٍ مِنْهَا أَوْ مِثْلِهَا أَوْ مِثْلِهِا لَا أَيْهِ مِنْ اللّهُ مُعْتُلُولُ مَا لَنَسْمَ عَلَى اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

<sup>(</sup>۱) الناسخ والمنسوخ – ابن حزم: ٦

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) قال الدكتور محمد حسين الذهبي في التفسير والمفسرون (۱/ ٥٥): (طريق الضحاك بن مزاحم الهلالي عن ابن عباس، وهي غير مرضية لأنه وإن وثقه نفر فطريقه إلى ابن عباس منقطعة، لأنه روى عنه ولم يلقه.

<sup>(&</sup>quot;) مسند الإمام أحمد: ۲۰۱۷۲

وقَالَ أيضاً: وَحَدَّثَنَا عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ مَهْدِيٍّ، قَالَ: أَخْبَرَنِي سُلَيْمٌ، عَنِ ابْنِ عَوْن، عَنْ مُحَمَّدٍ، قَالَ: جَهِدْتُ أَنْ أَعْلَمُ النَّاسِخَ مِنَ الْمَنْسُوخِ فَلَمْ أَعْلَمُهُ، وَرَوَى عَلِيُّ بْنُ أَبِي مُحَمَّدٍ، قَالَ: جَهِدْتُ أَنْ أَعْلَمُ النَّاسِخَ مِنَ الْمَنْسُوخِ فَلَمْ أَعْلَمُهُ، وَرَوَى عَلِيُّ بْنُ أَبِي طَلْحَةَ، عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ، فِي قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ وَمَن يُؤْتَ ٱلْحِكَمَةَ فَقَدْ أُوتِى خَيْرًا كَثِيرًا ﴾ طلْحَة، عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ، فِي قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ وَمَن يُؤْتَ ٱلْحِكَمَةَ فَقَدْ أُوتِى خَيْرًا كَثِيرًا ﴾ سورة البقرة آية ٢٦٩، قَالَ: الْمَعْرِفَةُ بِالْقُرْآنِ نَاسِخِهِ وَمَنْسُوخِهِ، وَمُحْكَمِهِ، وَمُتَشَابِهِهِ، وَمُقَدَّمِهِ، وَمُؤَحَّرِهِ، وَحَرَامِهِ، وَحَلالِهِ، وَأَمْثَالِهِ﴾ (١).

ومنه نعرف كيف كانت المهمة الملقاة على قائم بتفسير كلام الله تعالى جد مهمة. هذا فضلا عما مثلته من قيمة عند الإمام الحبر الترجمان حتى ترك لنا كنزا يكون سندا لكل باحث وعونا لكل دارس. ومقدمة حسن الكلام فيها عن النسخ لبيان معناه وطرائقه وشروطه وأنواعه. وسوف يكون جل ما أستشهد به من بتطبيقات عن الإمام الحبر الترجمان في هذا الباب. لأبين منهجه رضى الله تعالى عنه في هذا الشأن.

تعريف النسخ لغة: ومعنى النسخ على قسمين: نسخ إزالة، ونسخ نقل.

القسم الأول: نسخ الإزالة: وهو كما قال ابن منظور رحمه الله تعالى في لسان العرب: إبطال الشيء وإقامة آخر مقامه؛ وفي التنزيل: ما ننسخ من آية أو ننسها نأت بخير منها أو مثلها؛ والآية الثانية ناسخة والأولى منسوخة (٢).

وقال ابن الأعرابي: النسخ تبديل الشيء من الشيء وهو غيره، ونَسْخ الآية بالآية: إِزالة مثل حكمها. والنسخ: نقل الشيء من مكان إلى مكان وهو هو (٣).

ونسخ الشيء بالشيء ينسَخه وانتسخه: أزاله به وأداله؛ والشيء ينسخ الشيء نَسْخاً أي يزيله ويكون مكانه. (٤)

<sup>(</sup>١) نواسخ القرآن لابن الجوزي: ١٧

<sup>&</sup>lt;sup>(۲</sup>) المعجم الإسلامي: ۲۱۳۱

<sup>(&</sup>lt;sup>r</sup>) الفراء وأبو سعيد: المصدر السابق ٢١٣١

الليث: النسْخ أَن تزايل أمراً كان من قبل يُعْمَل به ثم تنسخه بحادث غيره (١).

الفرّاء: النسخ أن تعمل بالآية ثم تنزل آية أُخرى فتعمل بها وتترك الأولى. عن إبطال شيء وإقامة آخر مقامه (٢).

وقال أبو حاتم الأصل في النسخ هو أن يجول العسل في خلية والنحل في أخرى (٣).

وفي الحديث ما من نبوة إلا وتنسخها فترة (٤).

ونسخ الإزالة على سبيلين:

أحدهما: نسخ إلى بدل. نحو قولهم نسخ الشيب الشباب

وثانيهما: نسخ إلى غير بدل ورفع الحكم وإبطاله دون إقامة بديل له. ومنه قولهم: نسخت الريح الديار أي أبطلتها وأزالتها.

القسم الثاني: النسخ بمعنى النقل: فكما قال ابن منظور رحمه الله تعالى أيضاً: نسخ الشيء ينسَخُه نَسْخاً وانتسَخَه واستنسَخَه: اكتتبه عن معارضه.

التهذيب: النَّسْخ اكتتابك كتاباً عن كتاب حرفاً بجرف، والأصل نُسخة، والمكتوب عنه نُسخة لأنه قام مقامه، والكاتب ناسخ ومنتسخ (٥).

والاستنساخ: كتب كتاب من كتاب؛ وفي التنزيل: ﴿ هَذَا كِتَابُنَا يَنَطِقُ عَلَيْكُمْ بِٱلْحَقِّ إِنَّا كُنَّا فَنَ كُنَّا مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ۞ ﴾ [الجاثية: ٢٩]. قال القرطبي: قال ابن عباس: وهل يكون النسخ إلا من كتاب(١).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢١٣١

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق ۲۱۳۱

<sup>(</sup>٣) تفسير حدائق الروح والريحان في روابي علوم القرآن، محمد الأمين الهرري: ١١٦

<sup>(</sup>¹) الناسخ والمنسوخ ابن حزم: ٦

<sup>(°)</sup> لسان العرب، لابن منظور: ٣/ ١-١٥

أي نستنسخ ما تكتب الحفظة فيثبت عند الله. فنأمر بنسخه وإثباته.

وكان ابن عباس يقول: من لم يعرف الناسخ والمنسوخ خلط (٢).

والنسخ في القرآن هو إبطال الحكم مع إثبات الخط وهو في السنة كذلك.

تعريف النسخ اصطلاحاً: والنسخ في اصطلاح المتقدمين معناه: البيان. فيشمل تخصيص العام، وتقييد المطلق، وتبيين المجمل، ورفع الحكم بجملته وهو ما يعرف ـ عند المتأخرين ـ بالنسخ. أو أن تكون الآية الناسخة والمنسوخة ثابتتين في التلاوة إلا أن المنسوخة لا يعمل بها. مثل عدة المتوفى عنها زوجها حيث كانت سنة فنسخت بقوله المنسوخة لا يعمل بها. مثل عدة المتوفى عنها زوجها حيث كانت سنة فنسخت بقوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُم وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا يَكَرَبَّصُنَ بِأَنفُسِهِنَّ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشْرًا فَإِذَا بَلغَنَ أَجَلَهُنَّ فَلا جُنَاحَ عَلَيْكُم فِيمَا فَعَلْنَ فِي آَنفُسِهِنَّ بِٱلْمَعُرُوفِ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَيرٌ ﴿ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَيرٌ ﴿ وَاللّهُ اللّهُ عَلَوفَ فَاللّهُ عِمَا نَعْمَلُونَ خَيرٌ ﴾ [البقرة: المبقرة: ١٤٤٤].

**وحده:** بيان انتهاء مدة العبادة. وقيل انقضاء العبادة التي ظاهرها الدوام. وقال بعضهم أنه رفع الحكم بعد ثبوته.

وأما شرائطه:

أن يكون النسخ بخطاب. إذ إنه بموت المكلف يكون الحكم منقطعا. والموت مزيل للحكم لا ناسخ له.

أن يكون المنسوخ حكما شرعيا. إذ الأمور العقلية التي منشؤها البراءة الأصلية لم تنسخ، وإنما ارتفعت بإيجاب العبادات.

<sup>(</sup>¹) تفسير القرطبي

 $<sup>(^{\</sup>mathsf{Y}})$  موسوعة عبد الله بن عبّاس: ج  $(^{\mathsf{Y}})$ 

أن لا يكون الحكم السابق مقيداً بزمان مخصوص. كما جاء من حديث أبي سعيد الخُدري - رضي الله عنه - قال: سمعت رسول الله - صلَّى الله عليه وسلَّم - يقول: (لا صلاة بعد الصبُح حتى تطلع الشمس، ولا صلاة بعد العصر حتى تغيب الشمس)(۱). واللفظ له.

فإن الوقت الذي يجوز فيه أداء النوافل التي لا سبب لها مؤقتة. فلا يكون نهيه عن هذه النوافل في الوقت المخصوص لما قبل ذلك من الجواز لأن التوقيت يمنع النسخ (٢).

أن يكون الناسخ متراخياً عن المنسوخ، وبيان النسخ منتهى الحكم، لتبدل المصلحة على اختلاف الأزمنة. وذلك كالتوجه إلى بيت المقدس بمكة وهو اختيار اليهود، وكإيجاب التصدق بالفضل عن الحاجة في الابتداء لنشاط القوم في الصفاء والوفاء، وكتقدير الواجب بربع العشر الفاضل إلى الانتهاء تيسيراً للأداء وصيانة لأهل النسخ من الإباء

# أنواعالنسخ

والنسخ ثلاثة أنواع:

النوع الأول: نسخ التلاوة والحكم: ومنه كما عند الإمام مسلم رحمه الله تعالى قال: (بَعَثَ أَبُو مُوسَى الأَشْعَرِيُّ إِلَى قُرَّاءِ أَهْلِ البَصْرَةِ، فَدَخَلَ عليه تَلَاثُ مِئَةِ رَجُلٍ قَدْ قَرَوُوا القُرْآنَ، فَقَالَ: أَنتُمْ خِيَارُ أَهْلِ البَصْرَةِ وَقُرَّاؤُهُمْ، فَاتْلُوهُ، وَلَا يَطُولَنَّ عَلَيْكُمُ الأَمَدُ فَتَقْسُوَ القُرْآنَ، فَقَالَ: أَنتُمْ خِيَارُ أَهْلِ البَصْرَةِ وَقُرَّاؤُهُمْ، فَاتْلُوهُ، وَلَا يَطُولَنَّ عَلَيْكُمُ الأَمَدُ فَتَقْسُو قُلُوبُكُمْ، كما قَسَتْ قُلُوبُ مَن كانَ قَبْلَكُمْ، وإنَّا كُنَّا نَقْرَأُ سُورَةً، كُنَّا نُشَبِّهُهَا في الطُّولِ وَالشِّدَةِ بَبَرَاءَةَ، فَأَنْسِيتُهَا، غيرَ أَنِّي قَدْ حَفِظْتُ منها: لو كانَ لاِبْنِ آدَمَ وَادِيَانِ مِن مَال، لَابْنَعْمَى وَادِيًا تَالِثًا، وَلَا يَمُلأُ جَوْفَ ابْنِ آدَمَ إِلَّا التُّرَابُ، وَكُنَّا نَقْرَأُ سُورَةً، كُنَّا نُشَبِّهُهَا

<sup>(&#</sup>x27;) البخاري: ٥٨٦

<sup>(</sup>۲) الناسخ والمنسوخ، ابن حزم: ۷

بإحْدَى المُسَبِّحَاتِ، فَأُنْسِيتُهَا، غيرَ أَنِّي حَفِظْتُ منها: يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِمَ تَقُولُونَ ما لا تَفْعَلُونَ، فَتُكْتَبُ شَهَادَةً في أَعْنَاقِكُمْ، فَتُسْأَلُونَ عَنْهَا يَومَ القِيَامَةِ) (٢).

النوع الثاني: نسخ التلاوة دون الحكم: كما أخرج ابن حبان في صحيحه من حديث أبي بن كعب رضي الله تعالى عنه {لقيت أبي بن كعب فقُلْت له: إنَّ ابنَ مسعود كان يحك المعود ذتين مِن المصاحف ويقول: إنَّهما ليستا مِن القرآنِ فلا تجعَلوا فيه ما ليس منه قال أبي : قيل لرسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم فقال لنا فنحن نقول كم تعُدُّون سورة الأحزاب مِن آية ؟ قال: قُلْت : ثلاثًا وسبعين قال أبي ": والَّذي يُحلَف به إنْ كانت لتعدِل سورة البقرة ولقد قرأنا فيها آية الرَّجم: الشَّيخ والشَّيخة فارجُموهما ألبتَّة نكالًا مِن اللهِ والله عزيز حكيم "١٠).

#### والشيخ هو الحصن والشيخة هي المحصنة.

النوع الثالث: نسخ الحكم دون التلاوة: ومنه أمر القبلة بأن المصلي يتوجه حيث شاء لقوله تعالى: ﴿ وَلِلّهِ الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ ۚ فَأَيْنَمَا تُوَلُّوا فَخَمَّ وَجَهُ اللّهَ ۚ إِنّ اللّهَ وَلِيعٌ عَلِيمٌ ﴿ وَ البقرة: البقرة: ﴿ قَدْ نَرَى تَقَلُّبَ وَجَهِكَ فِي السَّمَا اللّهُ اللّهَ وَحَهِكَ فِي السَّمَا اللّهُ وَحَهِكَ فِي السَّمَا اللّهُ وَحَيْثُ مَا صُنتُم فَوَلُوا وُجُوهَ صُمّ فَلَنُولِيّا نَكَ وَحَيْثُ مَا صُنتُم فَوَلُوا وُجُوهَ صُمّ فَلَنُولِيّا نَكَ السَّمَا الله وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَمّا يَعْمَلُونَ ﴿ وَاللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَمّا يَعْمَلُونَ ﴾ [البقرة: شَطْرَةُ وَلَا اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللللللللللللللللل

ومنه قول ابن عباس - رضي الله عنهما- في قوله تعالى: ﴿ وَٱلشُّعَرَاءُ يَتَبِعُهُمُ ٱلْفَاوُنَ ۞ أَلَهُ تَرَ أَنَهُمْ فِي كُلِّ وَادِ يَهِيمُونَ ۞ وَأَنَّهُمْ يَقُولُونَ مَا لَا يَفْعَلُونَ ۞ ﴾ [الشعراء: ٢٢٦-٢٢٦]: هو منسوخ بقوله تعالى: ﴿ إِلَّا ٱلَذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ وَذَكَرُواْ ٱللَّهَ كَثِيرًا ﴾ [الشعراء:

<sup>(&#</sup>x27;) المصدر السابق: ٧

٢٢٧]. مما ينبئ عن مدى معرفته بمسألة الناسخ والمنسوخ كأصل لازم لمن تجشم التعرض للقرآن الكريم تفسيراً.

قال ابن الجوزي<sup>(۱)</sup>: (وهذا تخصيص لا نسخ)<sup>(۲)</sup>.

ومنه إطلاقهم النسخ على تقييد المطلق:

مثاله: ما روي عن ابن عباس أنه قال في قوله تعالى: ﴿ مَّن كَانَ يُرِيدُ ٱلْعَاجِلَةَ عَبَّلْنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَآهُ لِمَن نُرِيدُ أَنِي أَن اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ا

قال الشاطبي: وعلى هذا التحقيق تقييد لمطلق؛ إذ كان قوله: (نؤته منها) مطلقاً ومعناه مقيد بالمشيئة، وهو قوله تعالى: (لمن نريد) وإلا فهو إخبار، والأخبار لا يدخلها النسخ)(٣).

ومنه إطلاقهم النسخ على تبيين المبهم: ومنه ما جاء عن ابن عباس في قوله تعالى: 
﴿ يَشَعَالُونَكَ عَنِ ٱلْأَنْفَالِ قُلِ ٱلْأَنْفَالُ لِلَّهِ وَٱلرَّسُولِ فَأَتَّقُواْ ٱللَّهَ وَأَصْلِحُواْ ذَاتَ بَيْنِكُمِ وَأَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ ٱللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلْمَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا

<sup>(&#</sup>x27;) ت: ۹۷ هـ

<sup>(</sup>٢) المصفى بأكف أهل الرسوخ: ٤٥

<sup>(</sup>٣) الموافقات: ٣ / ٨١ ـ ٨١

شَيْءِ فَأَنَّ لِللَّهِ خُسُهُ, وَلِلرَّسُولِ وَلِذِى ٱلْقُرْبَى وَٱلْمَسَاكِينِ وَٱبْنِ ٱلسَّبِيلِ إِن كُنتُمْ اَمَنتُم بِاللَّهِ وَمَا أَنْزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا يَوْمَ ٱلْفُرْقَانِ يَوْمَ ٱلْتَغَى ٱلْجَمْعَانِ وَٱللَّهُ عَلَى كُلِ شَيْءِ قَدِيرٌ ۞ ﴾ [الأنفال: ٤١]. وإنما ذلك بيانٌ لمبهم في قوله تعالى: ﴿ لِلَهِ وَٱلرَّسُولِ ﴾ [الأنفال: ١].

قال ابن جرير رحمه الله تعالى: وأما قول من قال: الآية التي في سورة الأنفال ناسخة الآية التي في سورة الأنفال ناسخة الآية التي في سورة الحشر فلا معنى له، إذ كان لا معنى في إحدى الآيتين ينفي حكم الأخرى. وقد بينا معنى النسخ، وهو نفي حكم قد ثبت بحكم خلافه(١).

ومنه إطلاق النسخ على نقل حكم الإباحة الأصلية إلى حكم جديد:

ومنه: ما جاء في تحريم الخمر: قال القرطبي رحمه الله تعالى: وروى أبو داود عن ابن عباس قال: ﴿يَاأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَقْرَبُواْ ٱلصَّلَوَةَ وَأَنتُو سُكَرَىٰ حَتَى تَعَلَمُواْ مَا تَغُولُونَ وَلَا جُنبًا إِلَّا عَابِرِى سَبِيلٍ حَتَى تَعْتَسِلُواً وَإِن كُنتُهُ مَرْضَى أَوْعَلَى سَفَرٍ أَوْجَاةً أَمَدُ مِنكُم مِّن ٱلْقَابِطِ أَوْ لَمَسْتُهُ النِّسَاءَ فَلَمْ يَجِدُواْ مَا يَ فَتَسَمُواْ صَعِيدًا طَبِبًا فَأَمْسَحُواْ بِوْجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ اللَّهَ كَانَ عَفُوا ﴾ ٱلنِّسَاءَ فَلَمْ يَجِدُواْ مَا يَ فَتَيَمَمُواْ صَعِيدًا طَبِبًا فَأَمْسَحُواْ بِوْجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِنَّ ٱللَّهُ كَانَ عَفُوا ﴾ [النساء: 23]. و ﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِرِ قُلْ فِيهِمَا إِشْمُ كَالِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمُ ٱلْأَيْنِ لَعَلَمُ اللَّي فَيُونَ عَنِ الْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِرِ قُلْ الْعَفُو كَالِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمُ ٱلْأَيْنِ عَامَلُوا فَاعْمُهُمَا التِي فِي المَائِدة: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِنَمَا ٱلْمُثَرُ وَٱلْمُنْكِ وَاللَّهُ يَعِمْ اللّهِ فَي المَائِدة: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلّذِينَ ءَامَنُواْ إِنَمَا ٱلْمُثَرُ وَالْمُنْسِرُ وَالْأَزْلَهُ رِجْسٌ مِنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطِلِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾ [المائدة: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَذِينَ ءَامَنُواْ إِنَّمَالُ وَالْمُؤْلِي وَجُسٌ مِنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطِلِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُقُلِحُونَ ﴾ [المائدة: • 19].

#### إبطال دعوى النسخ:

هذا؛ وقد ذهب بعض العلماء إلى إبطال دعوى النسخ. وأسسوا قولهم هذا على ما سبق من كون أن تخصيص العام، وتقييد المطلق، وتبيين المبهم، ونقل حكم الإباحة الأصلية

<sup>(</sup>۱) جامع البيان، ابن جرير الطبري: ج ١٠ / ٤

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي عند تفسير آية المائدة ٩٠

إلى حكم جديد. كل ذلكم ليس يسمى نسخا بقدر ما يسمى باسمه كقواعد أصولية وحسب.

(إن قضية النسخ كلها دعوى ضالة ومضلة)(١).

(إن من البلايا التي حلت بهذه الأمة عبر تاريخها المديد هو ظهور نابتة نسخ القرآن الكريم وإبطال آياته)(٢).

(ليس في السنة دليل على النسخ في القرآن: لا إجماع على النسخ)(٣).

وسبق قول ابن الجوزي: (وهذا تخصيص لا نسخ)(٤).

<sup>(</sup>¹) منهج قراءة التراث الإسلامي بين منهج قراءة التراث الإسلامي: بين تأصيل العالمين وانتحال المبطلين: أبو جميل الحسن: دار الكلمة للنشر والتوزيع: ٢٠١٢: ص١٥٥

<sup>(</sup>٢) أَوْجُهُ البِّيَانْ فِي كَلَامِ الرَّحْمَنْ: عَدْنَانِ الْغَامِدِّي

<sup>(&</sup>lt;sup>٣</sup>) مفاهيم جهادية.. بحاجة لتصحيح: الجدل حول آية السيف: وقاتلوهم حتى لا تكون فتنة: العلامة الشيخ الدكتور يوسف القرضاوي

<sup>(</sup>١) المصفى بأكف أهل الرسوخ: ٥٥

## المطلب الرابع: ابن عباس وأسباب النزول

إن أسباب النزول مرتبطة ارتباطا وثيقا بعلوم القرآن الجيد. ذلك لأنه من خلاله نعرف المقصود من الآية حسبما كانت عليه ملابسات أسباب نزولها. وذلكم لإمكان تنزيلها على وقائع قد أتت على شاكلتها أو مثلها أو يمكن أن تكون قريبة منها. بناء على ما هو مقرر في قواعد الأصول من اتحاد سبب أو اتفاق علة.

ولأسباب النزول دور عظيم في فهم مراد الله تعالى من كلامه الكريم. ومنه اهتم الإمام الحبر الترجمان بذلكم أيما اهتمام لما نجده قد بين كثيرا سبب نزول الآية إبان بيانه لها.

وكان رضي الله تعالى عنه مستقصيا الأسباب والأشخاص الذين نزل فيهم قرآن وسائر ما يمس شأن النزول، وهذا من امتيازه الخاص الموجب لبراعته في التفسير. وقد مر حديث إتيانه أبواب الصحابة يسألهم الحديث عن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم.

ولقد بلغ في ذلك الغاية، حتى لنجد اسمه يدور كثيرا في أقدم مرجع بين أيدينا عن سبب النزول، وهو سيرة ابن اسحاق التي جاء تلخيصها في سيرة ابن هشام.

وكان يعرف الحضري من السفري، والنهاري من الليلي، وفيم أنزل، وفيمن أنزل، ومتى أنزل، وأين أنزل، وأول ما نزل، وآخر ما نزل.

ثم إن القول بارتباط أسباب النزول بعلم مناهج المفسرين لأمر معتبر. وذلكم من جانب أنها يمكن أن تبين لنا منهاج ذلكم العالم أو المفسر في تنزيلها أولا، أو خصوصها أو عمومها، أو إجمالها أو تفصيلها، أو إطلاقها أو تقييدها. وغير ذلك مما يرسم لنا ما يمكن أن نطلق عليه (خريطة الآية) من خلال مجموعة من العلوم المرتبطة بها؛ كيما يتسنى لنا أن نفهمها، وكيما يمكن لنا أن نستدل، أو أن نستأنس بها، أثناء قراءتنا لها، أو الاطلاع

على أقوال أهل فن علم التفسير لها. بحيث يمكن إثبات أنها لم تخرج عن مراده تعالى منها. ذلكم المراد الذي نأنس أنه مراده تعالى من تنزيل ذكره الحكيم وكتابه المبين.

بل إنه لا يتأتى لامريء قول بإمكان تفسير القرآن الكريم في معزل عن سبب النزول. ولذلك فقد نص كثير ممن كتب في علوم القرآن أبواب مناهج المفسرين ضمن سلسلة ما كتب في هذه العلوم كالإمام السيوطي رحمه الله تعالى في الإتقان.

بل إن كتباً أفردت للبحث عن دراسة علوم مناهج المفسرين ضمن مناهج علوم القرآن الكريم. ومن ذلك كتاب (أضواء على مناهج بعض المفسرين من زوايا علوم القرآن)(١).

ومناهج المفسرين جزء من أصول التفسير، وأصول التفسير جزء من علوم القرآن. ومنه أسباب النزول.

ومنه أيضاً أؤكد على ما لأسباب النزول من دور عظيم في فهم معاني القرآن، فاذا كانت الآية تنزل لمناسبة خاصة و لعلاج حادثة وقعت لوقتها، فإنها حينذاك ترتبط معها ارتباطا وثيقا ولولا الوقوف على تلك المناسبة، لما أمكن فهم مرامي الآية بالذات.

ومنه لزم عند التعرض لتفسير كلامه تعالى أن يُتنبه إلى ذكر سبب نزول الآية وعما إذا كان مقصودا بها واقعة بعينها، أو شخصا بذاته، أو أن حكمها يبقى عاما لكل من اتحدت علته مع سبب نزولها.

ومنه بانت أهمية دراسة أسباب النزول كمنهج للمفسر ومنه أيضاً لزم بيان منهج ابن عباس في ذلك. لإدراك معاني الكتاب ولمعرفة مرامي ألفاظه معا، وعما إذا كان نزولها لسبب خاص أو أنها شاملة للمعنى الخاص ويدخل فيها كل عام؟

-

<sup>(&#</sup>x27;) أضواء على مناهج بعض المفسرين من زوايا علوم القرآن لعبدالحميد متولي.

ومنه ما رواه الإمام البخاري رحمه الله تعالى: عَنْ عبدِ اللَّهِ بن عَبَّاس رَضِيَ اللَّهُ عنْهمَا، قالَ: لَمْ أَزَلْ حَرِيصًا علَى أَنْ أَسْأَلَ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عنْه عَنِ المَرْأَتَيْنِ مِن أَزْوَاج النبيِّ صَلَّى اللهُ عليه وسلَّمَ اللَّتَيْن قالَ اللَّهُ لهمَا: ﴿إِن تَتُوبَاۤ إِلَى ٱللَّهِ فَقَدۡ صَغَتۡ قُلُوبُكُمآ ۖ ﴾ [التحريم: ٤]. فَحَجَجْتُ معهُ، فَعَدَلَ وعَدَلْتُ معهُ بالإِدَاوَةِ، فَتَبَرَّزَ حتَّى جَاءَ، فَسَكَبْتُ علَى يَدَيْهِ مِنَ الإداورة فتوضَّأ، فَقُلتُ: يا أمِيرَ المؤمنِينَ، من المرائتان مِن أَزْوَاجِ النبيِّ صَلَّى اللهُ عليه وسلَّمَ اللَّتَانَ قَالَ اللَّهُ عَزَّ وجلَّ لهمَا: ﴿ إِن تَتُوبَاۤ إِلَى ٱللَّهِ فَقَدۡ صَغَتۡ قُلُوبُكُمآ ﴾ [التحريم: ٤]؟ فَقَالَ: واعَجَبِا لَكَ يَا ابْنَ عَبَّاسٍ، عَائِشَةُ وحَفْصَةُ، ثُمَّ اسْتَقْبَلَ عُمَرُ الحَدِيثَ يَسُوقُهُ، فَقَالَ: إِنِّي كُنْتُ وجَارٌ لِي مِنَ الْأَنْصَارِ فِي بَنِي أُمَيَّةَ بِن زَيْدٍ، وهي مِن عَوَالِي المَدِينَةِ، وكُنَّا نْتَنَاوَبُ النُّزُولَ عَلَى النِّيِّ صَلَّى اللهُ عليه وسلَّمَ، فَيَنْزِلُ يَوْمًا وأَنْزِلُ يَوْمًا، فَإِذَا نَزَلْتُ جِئْتُهُ مِن خَبَر ذلكَ اليَوم مِنَ الأَمْر وغَيْرهِ، وإِذَا نَزَلَ فَعَلَ مِثْلَهُ، وكُنَّا مَعْشَرَ قُرَيْشِ نَعْلِبُ النِّسَاءَ، فَلَمَّا قَدِمْنَا علَى الأَنْصَار إِذَا هُمْ قَوْمٌ تَعْلِبُهُمْ نِسَاؤُهُمْ، فَطَفِقَ نِسَاؤُنا يَأْخُذْنَ مِن أَدَبِ نِسَاءِ الْأَنْصَار، فَصِحْتُ علَى امْرَأْتِي، فَرَاجَعَتْنِي، فأَنْكُرْتُ أَنْ تُرَاجِعَنِي، فقالَتْ: ولِمَ تُنْكِرُ أَنْ أُرَاجِعَكَ، فَوَ اللَّهِ إِنَّ أَزْوَاجَ النبيِّ صَلَّى اللهُ عليه وسلَّمَ ليُرَاجِعْنَهُ، وإنَّ إحْدَاهُنَّ لَتَهْجُرُهُ اليومَ حتَّى اللَّيْل، فأفْزَعَنِي، فَقُلتُ: خَابَتْ مَن فَعَلَ منهنَّ بعَظيم، ثُمَّ جَمَعْتُ عَلَىَّ ثِيَابِي، فَدَخَلْتُ علَى حَفْصَةَ، فَقُلتُ: أيْ حَفْصَةُ ٱتْعَاضِبُ إحْدَاكُنَّ رَسولَ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عليه وسلَّمَ اليومَ حتَّى اللَّيْل؟ فَقالَتْ: نَعَمْ، فَقُلتُ: خَابَتْ وخَسِرَتْ أَفَتَأْمَنُ أَنْ يَغْضَبَ اللَّهُ لِغَضَبِ رَسُولِهِ صَلَّى اللهُ عليه وسلَّمَ، فَتَهْلِكِينَ لا تَسْتَكْثِري علَى رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عليه وسلَّمَ، ولَا تُرَاجِعِيهِ في شيءٍ، ولَا تَهْجُرِيهِ، واسْأَلِينِي ما بَدَا لَكِ، وَلَا يَغُرَّنَّكِ أَنْ كَانَتْ جَارَتُكِ هِي أَوْضَأَ مِنْكِ، وأَحَبَّ إِلَى رَسول اللَّهِ صَلَّى اللهُ عليه وسلَّمَ - يُريدُ عَائِشَةَ - وكُنَّا تَحَدَّثْنَا أَنَّ غَسَّانَ تُنْعِلُ النِّعَالَ لِغَزْونَا، فَنَزَلَ صَاحِبِي يُومَ نُوْبَتِهِ فَرَجَعَ عِشَاءً، فَضَرَبَ بَابِي ضَرْبًا شَدِيدًا، وقالَ: أَنَائِمٌ هُوَ، فَفَزعْتُ، فَخَرَجْتُ إِلَيْهِ، وقالَ: حَدَثَ أَمْرٌ عَظِيمٌ، قُلتُ: ما هُوَ؟ أَجَاءَتْ غَسَّانُ؟ قالَ: لَا، بَلْ أَعْظَمُ منه وأَطْوَلُ طَلَّقَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عليه وسلَّمَ نِسَاءَهُ، قالَ: قَدْ خَابَتْ حَفْصَةُ وخَسِرَتْ،

كُنْتُ أَظُنُّ أَنَّ هذا يُوشِكُ أَنْ يَكُونَ، فَجَمَعْتُ عَلَىَّ ثِيَابِي، فَصَلَّيْتُ صَلَاةَ الفَجْر مع النبيِّ صَلَّى اللهُ عليه وسلَّمَ، فَدَخَلَ مَشْرُبَةً له، فَاعْتَزَلَ فِيهَا، فَدَخَلْتُ علَى حَفْصَةَ، فَإِذَا هي تَبْكِي، قُلتُ: مَا يُبْكِيكِ؟ أَوَلَمْ أَكُنْ حَدَّرْتُكِ، أَطَلَّقَكُنَّ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى الله عليه وسلَّمَ، قَالَتْ: لا أَدْرِي هو دَا فِي المَشْرُبَةِ، فَخَرَجْتُ، فَجِئْتُ المِنْبَرَ، فَإِذَا حَوْلَهُ رَهْطٌ يَبْكِي بَعْضُهُمْ، فَجَلَسْتُ معهُمْ قَلِيلًا، ثُمَّ غَلَبنِي ما أجِدُ، فَجِئْتُ المَشْرُبَةَ الَّتِي هو فِيهَا، فَقُلتُ لِغُلَام له أَسْوَدَ: اسْتَأْذِنْ لِعُمَرَ، فَدَخَلَ، فَكَلَّمَ النبيَّ صَلَّى اللهُ عليه وسلَّمَ، ثُمَّ خَرَجَ فَقالَ: دُكَرْتُكَ له، فَصَمَتَ، فَانْصَرَفْتُ، حتَّى جَلَسْتُ مع الرَّهْطِ الَّذِينَ عِنْدَ المِنْبَر، ثُمَّ غَلَبَني ما أجِدُ، فَجِئْتُ، فَذَكَرَ مِثْلَهُ، فَجَلَسْتُ مع الرَّهْطِ الَّذِينَ عِنْدَ النِّبَر، ثُمَّ غَلَبَنِي ما أجِدُ، فَجِئْتُ الغُلَامَ فَقُلتُ: اسْتَأْذِنْ لِعُمَرَ، فَذَكَرَ مِثْلَهُ، فَلَمَّا ولَّيْتُ مُنْصَرِفًا، فَإِذَا الغُلَامُ يَدْعُونِي قَالَ: أَذِنَ لَكَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عليه وسلَّمَ، فَدَخَلْتُ عليه، فَإِذَا هو مُضْطَحِعٌ علَى رمَال حَصِير ليسَ بيْنَهُ وبيْنَهُ فِرَاشٌ، قدْ أثَّرَ الرِّمَالُ بَجَنْبِهِ مُتَّكِئٌ علَى وسَادَةٍ مِن أدَم حَشْوُهَا لِيفٌ، فَسَلَّمْتُ عليه، ثُمَّ قُلتُ وأَنَا قَائِمٌ: طَلَّقْتَ نِسَاءَكَ، فَرَفَعَ بَصَرَهُ إِلَيَّ، فَقالَ: لَا، ثُمَّ قُلتُ وَأَنَا قَائِمٌ: أَسْتَأْنِسُ يَا رَسُولَ اللَّهِ، لَو رَأَيْتَنِي وَكُنَّا مَعْشَرَ قُرَيْشِ نَعْلِبُ النِّسَاءَ، فَلَمَّا قَدِمْنَا علَى قَوْم تَعْلِبُهُمْ نِسَاؤُهُمْ، فَذَكَرَهُ فَتَبَسَّمَ النبيُّ صَلَّى اللهُ عليه وسلَّمَ، ثُمَّ قُلتُ: لو رَأَيْتَنِي، ودَخَلْتُ علَى حَفْصَةَ، فَقُلتُ: لا يَغُرَّنَّكِ أَنْ كَانَتْ جَارَتُكِ هي أوْضَأ مِنْكِ، وأَحَبَّ إلى النبيِّ صَلَّى اللهُ عليه وسلَّمَ - يُريدُ عَائِشَةَ -، فَتَبَسَّمَ أُخْرَى، فَجَلَسْتُ حِينَ رَأَيْتُهُ تَبَسَّمَ، ثُمَّ رَفَعْتُ بَصَري في بَيْتِهِ، فَوَ اللَّهِ ما رَأَيْتُ فيه شيئاً يَرُدُّ البَصرَ غيرَ أَهَبَةٍ تُلَاتَةٍ، فَقُلتُ: ادْعُ اللَّهَ فَلْيُوَسِّعْ علَى أُمَّتِكَ، فإنَّ فَارسَ والرُّومَ وُسِّعَ عليهم، وأُعْطُوا الدُّنْيَا وهُمْ لا يَعْبُدُونَ اللَّهَ، وكانَ مُتَّكِئًا فَقالَ: أوفي شَكٍّ أَنْتَ يا ابْنَ الخَطَّابِ أُولَئِكَ قَوْمٌ عُجِّلَتْ لهمْ طَيِّبَاتُهُمْ في الحَيَاةِ الدُّنْيَا، فَقُلتُ: يا رَسولَ اللَّهِ، اسْتَغْفِرْ لِي، فَاعْتَزَلَ النبيُّ صَلَّى اللهُ عليه وسلَّمَ مِن أَجْل ذلكَ الحَديثِ حِينَ أَفْشَتْهُ حَفْصَةُ إِلَى عَائِشَةَ، وكانَ قدْ قالَ: ما أَنَا بِدَاخِلِ عليهنَّ شَهْرًا مِن شِدَّةِ مَوْجِدَتِهِ عليهنَّ، حِينَ عَاتَبَهُ اللَّهُ فَلَمَّا مَضَتْ تِسْعٌ وعِشْرُونَ، دَخَلَ علَى عَائِشَةَ، فَبَدَأَ بِهَا، فَقالَتْ له: عَائِشَةُ إِنَّكَ أَقْسَمْتَ أَنْ لا تَدْخُلَ

عَلَيْنَا شَهْرًا، وإِنَّا أَصْبَحْنَا لِتِسْعٍ وعِشْرِينَ لَيْلَةً أَعُدُّهَا عَدًّا، فَقَالَ النبيُّ صَلَّى اللهُ عليه وسلَّمَ: الشَّهْرُ تِسْعٌ وعِشْرُونَ، وكانَ ذلكَ الشَّهْرُ تِسْعًا وعِشْرِينَ، قَالَتْ عَائِشَةُ: فَأُنْزِلَتْ: آيَةُ التَّخْييرِ فَبَدَأَ بِي أُوَّلَ امْرَأَةٍ، فَقَالَ: إِنِّي دَاكِرٌ لَكِ أَمْرًا، ولَا عَلَيْكِ أَنْ لا تَعْجَلِي حتَّى تَسْتَأْمِرِي أَبُويْكُ، قَبَرُ قَالَ: إِنِّي دَاكِرٌ لَكِ أَمْرَانِي بِفِرَاقِكَ، ثُمَّ قَالَ: إِنَّ اللَّهَ تَسْتَأْمِرِي أَبُويْكِ، قَالَتْ: قَدْ أَعْلَمُ أَنَّ أَبُويَ لَمْ يَكُونَا يَأْمُرَانِي بِفِرَاقِكَ، ثُمَّ قَالَ: إِنَّ اللَّهَ قَالَ: ﴿ يَكُونَا يَأْمُرَانِي بِفِرَاقِكَ، ثُمَّ قَالَ: إِنَّ اللَّهَ قَالَ: ﴿ يَكُونَا يَأْمُرَانِي بِفِرَاقِكَ، ثُمَّ قَالَ: إِنَّ اللَّهَ قَالَ: ﴿ يَكُونَا يَأْمُرَانِي بِفِرَاقِكَ، ثُمَّ قَالَ: إِنَّ اللَّهَ قَالَ: إِنَّ اللَّهُ قَالَ: إِنَّ اللَّهُ وَلَهِ ﴿ عَظِيمَا ۞ ﴾ [النساء: ٢٧]، قَالَ: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلنَّيُّ قُلُ لِآنُوكِيَّ وَ الْأَحْزَابِ: ٢٨] إلى قَوْلِهِ ﴿ عَظِيمًا ۞ ﴾ [النساء: ٢٧]، قُلْتُ أَنْ أَنْوَيَ ، فَإِنْ أَبُورِيَّ ، فَإِنْ أُرْوَكِكَ ﴾ [الأحزاب: ٢٨] إلى قورُلِهِ والدَّارَ الآخِرَةَ، ثُمَّ خَيَّرَ نِسَاءَهُ، قُلُنَ مِثْلَ مَا قَالَتْ عَائِشَةُ ) (١٠).

وفي تفسير القرطبي، قال ابن عباس: مكثت سنتين أريد أن أسال عمر عن المرأتين اللتين تظاهرتا على النبي صلى الله عليه وآله وسلم ما يمنعني إلا مهابته، فسألته، فقال: هما حفصة وعائشة (٢).

ولقد بلغ شأوا عظيما في ذلك وبلغ من العلم به غايته كما ذكر ابن اسحاق قال: وكان ابن عباس رضي الله عنهما يقول، فيما بلغني: نزل فيه (النضر بن الحارث) ثمان آيات من القرآن: قول الله عز وجل: (﴿إِذَا تُتَلَى عَلَيْهِ ءَايَنُنَا قَالَ أَسَطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ ۞ ﴿ - ١٥ من سورة المطففين). وكل ما ذكر فيه الأساطير من القرآن (٣).

وقال ابن إسحاق أيضاً: حدثت عن ابن عباس، أنه قال: لما قدم رسول الله - صلى الله عليه وسلم - المدينة، قالت أحبار يهود: يا محمد، أرأيت قولك: وما أوتيتم من العلم إلا قليلا إيانا تريد، أم قومك؟ قال: كلا؛ قالوا: فإنك تتلو فيما جاءك: أنا قد أوتينا التوراة فيها بيان كل شيء. فقال رسول الله - صلى الله عليه وسلم -: إنها في علم الله قليل وعندكم في ذلك ما يكفيكم لو أقمتموه قال: فأنزل الله تعالى عليه فيما سألوه عنه

<sup>(&#</sup>x27;) صحيح البخاري: ٢٤٦٨

<sup>&</sup>lt;sup>(۲</sup>) تفسير القرطبي: ج۲/۲۲

<sup>(&</sup>quot;) السيرة النبوية لابن هشام: ج ١/ ١٩٥

من ذلك: ولو أنما في الأرض من شجرة أقلام والبحر يمده من بعده سبعة أبحر ما نفدت كلمات الله إن الله عزيز حكيم أي أن التوراة في هذا من علم الله قليل<sup>(١)</sup>.

وقال: وأنزل الله تعالى عليه فيما سأله قومه لأنفسهم من تسيير الجبال(٢).

وهكذا ذكرت أسباب النزول وفي الأكثر منها تسند إلى ابن عباس رضي الله تعالى عنهما.

ومن ذلك أيضاً ما جاء عَنِ ابْنِ أَبِي مُلَيْكَة، أَنَّ عَلْقَمَة بْنَ وَقَاصٍ أَخْبَرَهُ، أَنَّ مَرْوَانَ قَالَ لِبُوَّابِهِ: ادْهَبْ يَا رَافِعُ إِلَى ابْنِ عَبَّاسٍ، فَقُلْ: لَئِنْ كَانَ كُلُّ امْرِئٍ فَرِحَ بِمَا أُوتِي، وَأَحَبُ أَنْ يُحْمَدُ بِمَا لَمْ يَفْعَلْ مُعَدَّبًا، لَنُعَدَّبَنَ أَجْمَعُونَ، فَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: وَمَا لَكُمْ وَلِهَذِهِ إِنَّمَا أَنْ يُحْمَدُ بِمَا لَمْ يَفْعَلْ مُعَدَّبًا، لَنُعَدَّبَنَ أُجْمَعُونَ، فَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: وَمَا لَكُمْ وَلِهَذِهِ إِنَّمَا ذَعَا النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَهُودَ فَسَأَلَهُمْ عَنْ شَيْءٍ فَكَتَمُوهُ إِيَّاهُ، وَأَخْبَرُوهُ بِغَيْرِهِ فَأَرُوهُ أَنْ قَلِ اسْتَحْمَدُوا إِلَيْهِ، بِمَا أَخْبَرُوهُ عَنْهُ فِيمَا سَأَلَهُمْ، وَفَرِحُوا بِمَا أُوتُوا مِنْ فَأَرُوهُ أَنْ قَلِ اسْتَحْمَدُوا إِلَيْهِ، بِمَا أَخْبَرُوهُ عَنْهُ فِيمَا سَأَلَهُمْ، وَفَرِحُوا بِمَا أُوتُوا مِنْ كَتْمَانِهِمْ، ثُمَّ قَرَأُ ابْنُ عَبَّاسٍ: ﴿ وَإِذْ أَيْنَ أُوتُوا أَلْكِيَنَ أُوتُوا أَلْكِيَبَهُمْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ عَبُوهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَيُعَلّقُوا اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ عَلَى اللّه

ومنه نعلم أن سبب نزول هذه الآية الكريمة أوقفنا على تناولها لطائفة مخصوصة من الناس قد جاءت تبكيتا لهم على سوء صنيعهم.

وبالتبع تنزل على كل قوم أو فئة أو فرد اتحدت علته مع علة ما نزلت من أجله. ذلك لأن علل الأخلاق كثيرة. من فرح بإنكار حق، أو ترح لما ينزل بالأغيار من خير أو سرور. لما يبتلى به عبد من نعمة يسندها لذات نفسه، أو غير ذلك من أوضار القلوب. وإنما يعالجها مثل ذلكم نص مبين من كتاب الله تعالى الحق المبين.

<sup>(</sup>١) المرجع السابق: ج ١ / ٢٠٢

<sup>(</sup>۲) المرجع السابق: ج۱/ ۳۰۹

<sup>(&</sup>quot;) صحيح البخاري: ٢٥٦٨

وليس يقال إن الإمام الحبر الترجمان كان أقصر علما من أن يفهم ما قلته. ! فحاشاه أن يكون كذلك. وحاشاي أن أقصد ذلكم أيضاً. وإنما الذي أقصده أنه رضي الله تعالى عنه أراد أن يبين لنا سبب النزول ويبقى تنزيل الآية فيما بعد على من أعطاه الله تعالى فقها ويبقى عائدا إلى من آتاه الله سبحانه فراسة علم.

وقال الإمام الترمذي رحمه الله تعالى: (أخبرنا) أبو بكر بن الحارث الأصبهاني، أنبأ أبو محمد بن حيان الأصبهاني، حدثني الوليد بن أبان، ثنا يعقوب بن سفيان، ثنا سعيد بن كثير بن عفير، ثنا يحيى بن فليح أخو محمد بن فليح، عن ثور بن زيد، عن عكرمة، عن ابن عباس: أن الشراب كانوا يضربون على عهد رسول الله - صلى الله عليه وسلم -يعني بالأيدي والنعال والعصى، قال: وكانوا في خلافة أبي بكر رضي الله عنه أكثر منهم في عهد النبي - صلى الله عليه وسلم - فقال أبو بكر رضي الله عنه: لو فرضنا لهم حدا. فتوخى نحوا مما كانوا يضربون في عهد رسول الله - صلى الله عليه وسلم - فكان أبو بكر رضي الله عنه يجلدهم أربعين حتى توفي، ثم كان عمر رضي الله عنه من بعدهم فجلدهم كذلك أربعين حتى أتي برجل من المهاجرين الأولين قد شرب فأمر به أن يجلد، فقال: لم تجلدني؟ بيني وبينك كتاب الله. قال: وفي أي كتاب الله تجد أن لا أجلدك؟ قال: إن الله تعالى يقول في كتابه ﴿ لَيْسَ عَلَى ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَعِمُوٓاْ إِذَا مَا ٱتَّقَواْ وَّءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ ثُمَّ ٱتَّقَواْ وَّءَامَنُواْ ثُمَّ ٱتَّقَواْ وَأَحْسَنُواْ وَاللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ ۞ ﴾ [المائدة: ٩٣]، شهدت مع رسول الله - صلى الله عليه وسلم - بدرا وأحدا والخندق والمشاهد. فقال عمر رضى الله عنه: ألا تردون عليه ما يقول؟ فقال ابن عباس: إن هؤلاء الآيات أنزلت عذرا للماضين وحجة على الباقين؛ فعذر الماضين لأنهم لقوا الله عز وجل قبل أن تحرم عليهم الخمر، وحجة على الباقين؛ لأن الله تعالى يقول: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِنَّمَا ٱلْخَدُّر وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَنْصَابُ وَٱلْأَزْلَمُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ ٱلشَّيَطَنِ فَأَجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ۞ ﴾ [المائدة: ٩٠]. فإن كان من الذين آمنوا وعملوا الصالحات ثم اتقوا

وأحسنوا فإن الله قد نهى أن تشرب الخمر. قال عمر رضي الله عنه: فماذا ترون؟ قال على بن أبي طالب رضي الله عنه: نرى أنه إذا شرب سكر، وإذا سكر هذى، وإذا هذى افترى، وعلى المفتري ثمانون جلدة، فأمر عمر فجلد ثمانين(١).

ومنه ما أخرجه الإمام البخاري عنه رضي الله تعالى عنه: كانَ عُمَرُ يُدْخِلُنِي مع أَشْيَاخِ مِنْ فَكَأَنَّ بَعْضَهُمْ وَجَدَ فِي نَفْسِهِ، فَقَالَ: لِمَ تُدْخِلُ هذا معنَا ولَنَا أَبْنَاءٌ مِثْلُهُ، فَقَالَ عُمَرُ: إِنَّهُ مَن قَدْ عَلِمْتُمْ، فَدَعَاهُ دَاتَ يَومٍ فأَدْخَلَهُ معهُمْ، فَما رُئِيتُ أَنَّه دَعَانِي يَومَئَذِ إِنَّا لِيُرِيَهُمْ، قالَ: مَا تَقُولُونَ فِي قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ ٱللَّهِ وَالْفَتْحُ ۞ ﴾ ؟ فقالَ بَعْضَهُمْ: قالَ: ما تَقُولُونَ فِي قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ ٱللَّهِ وَالْفَتْحُ ۞ ﴾ ؟ فقالَ بَعْضُهُمْ أَمْ يَقُلُ شيئاً، وَمَكَتَ بَعْضُهُمْ فَلَمْ يَقُلُ شيئاً، وَمَكَت بَعْضُهُمْ فَلَمْ يَقُلُ شيئاً، وَقَالَ لِي: أَكَذَاكَ تَقُولُ يَا ابْنَ عَبَّاسٍ؟ فَقُلتُ: لَا، قالَ: فَما تَقُولُ؟ قُلتُ: هو أَجَلُ رَسُولِ فَقَالَ لِي: أَكَذَاكَ تَقُولُ يَا ابْنَ عَبَّاسٍ؟ فَقُلتُ: لَا، قالَ: فَما تَقُولُ؟ قُلتُ: هو أَجَلُ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى الله عليه وسلَّمَ أَعْلَمُهُ له، قالَ: ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ ٱللَّهِ وَٱلْفَتْحُ ۞ ﴾ وذلك عَلَامَهُ أَجَلِكَ، ﴿ فَسَيِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَٱسْتَغْفِرَهُ إِنَّا هَا تَقُولُ؟ قُلْكَ عَمْمُ مَنَا إِلَّا مَا تَقُولُ مَا الله مَا تَقُولُ ؟ فَقالَ عُمَرُ: مَا أَعْلَمُهُ مَنها إلَّا مَا تَقُولُ أَلَا مَا تَقُولُ ؟ .

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي: ١٦٩٨٦

<sup>(</sup>۲) صحيح البخاري: ٤٩٧٠

### र्गिष्मा निर्माण निर्माण क्षेत्र निर्माण क्षेत्र निर्माण

قال الإمام الحبر الترجمان: الشعر ديوان العرب، فاذا خفي علينا الحرف من القرآن، الذي أنزله الله بلغة العرب، رجعنا إلى ديوانها، فالتمسنا معرفة ذلك منه (١).

وقَالَ: إِذَا سَأَلْتُمُونِي عَنْ غَرِيبِ الْقُرْآنِ فَالْتَمِسُوهُ فِي الشِّعْرِ فَإِنَّ الشِّعْرَ دِيوَانُ الْعَرَبِ(٢).

وأخرج ابن جرير عن عبيد الله بن أبي يزيد, قال: سمعت ابن عباس يسأل عن ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْتُ خُرِجٌ ﴾ قال: ما هاهنا من هذيل أحد فقال رجل: نعم قال: ما تعدّون الحرجة فيكم؟ قال: الشيء الضيق، قال ابن عباس، فهو كذلك (٣).

وكان إذا سئل عن القرآن، في غريب ألفاظه، أنشد فيه شعراً.

قال أبو عبيد: يعني كان يستشهد به على التفسير.

وأخرج الطبري عن ابن عباس قال: ما كنت أدري ما قوله: ﴿ رَبَّنَا أَفْتَحُ بَيْنَنَا وَبَيْنَ فَوْمِنَا وَأَنتَ خَيْرُ ٱلْفَتِحِينَ ۞ ﴾ [الأعراف: ٨٩]. حتى سمعت ابنة ذي يزن تقول: ﴿ تَعَالَ أَفَاتُحُكُ ﴿ ، تَعَنَى: أَقَاضِيكُ ﴿ ).

وأخرج ابن كثير عن سفيان الثوري، عن إبراهيم بن مهاجر، عن مجاهد، عن ابن عباس قال: كنت لا أدري ما فاطر السماوات والأرض، حتى أتاني أعرابيان يختصمان في بئر، فقال أحدهما [لصاحبه]: أنا فطرتها، أنا بدأتها. فقال ابن عباس أيضاً: ﴿ فَاطِرِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ بديع السماوات والأرض (٥٠).

<sup>(&#</sup>x27;) الإتقان في علوم القرآن، السيوطي: ج ١ / ٣٤٧].

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق: ٤٤٩

<sup>(</sup>۳) تفسير الطبري: ۱۸ / ۱۸۹

<sup>(</sup>١٤٨٥ : نفسير الطبري

<sup>(°)</sup> تفسیر ابن کثیر، ابن کثیر: ج ۳ / ۵۵۶

ونقل الزمخشري عن ابن عباس: ما كنت أدرى ما معنى يحور حتى سمعت أعرابية تقول لبنية لها: حوري، أي: ارجعي (١). (٣)

ولست أريد استقصاء كل ما ورد عنه رضي الله تعالى عنه في معالجة غريب القرآن من ألفاظ فذلك مما لا يسعه بحثنا فضلا عن أنه له بسط آخر لعل الله تعالى أن يفتح يوما فأخصصه ببيان مستقل. والله الهادي والموفق والهادي إلى سواء السبيل.

وهكذا كان رضي الله تعالى عنه يرجع عند ما أشكل من لفظه، إلى فصيح الشعر الجاهلي، والبديع من كلامهم الرفيع وكان استشهاده بالشعر إنما جاءه من قبل ثقافته الأدبية البليغة واضطلاعه باللغة الأصيلة وفصيح الكلام المبين.

<sup>(</sup>¹) تفسير الزمخشري: ج٤/ ٧٢٧

# ्रिं। केंब्रां त्रीणक्षे क्षांम्ह ना :आजाणी क्षाणी विष्यु

ومنه أيضاً ما اصطلح عليه (مسائل نافع بن الأزرق مع ابن عباس) على ما جاء في كتب الأدب كالكامل لابن المبرد وما نقل في كتب التفسير متناثراً وما جاء في كتب علوم القرآن كالإتقان للإمام السيوطي رحمه الله تعالى.

وهي مسائل تمثل بحق - ثروة لغوية أدبية جوهرية تعتبر عاملا حاسما في تفسير غريب كلمات الكتاب المبين. وبيان معاني كلمات كان للرجوع إلى أشعار العرب واعتباره أصلاً من أصول الكشف عما استكناه المعنى لذلك اللفظ أو ذاك مما خفي علمه من كتاب الله تعالى القرآن الجيد.

ومع ما ورد من اعتراضات عليها من باب صحة النسبة إليه رضي الله تعالى إلا أن فريقاً آخر من أهل العلم قد تلقاها بالقبول من باب اشتهارها من جانب، ومن باب عدم خروجها عن المألوف من كلام العرب من جانب ثان، وغزارة هذه اللغة الجيدة الحلوة الندية حتى جاء القرآن بها ولم يأت بغيرها دليلا على نهوضها بكافة المعاني وسائر دلالات البلاغة، والبديع من القول المؤثر، والصور البلاغية التي تأخذ بتلابيب القلوب والأفئدة بحيث يكون تذوقها حال ذلك من غنائها بما سبق بيانه أولى بها عن غيرها لنزول القرآن الحكيم بها لا غيرها من جانب ثالث.

ومنه أستعين بالله تعالى مورداً قدراً منها خدمة للكتاب الكريم وبياناً لمعاني لبعض من مفرداته التي تبدو كما أسموها أهلها (غريب القرآن).

وجعلت كتاب الإتقان للإمام السيوطي رحمه الله تعالى أصلاً لما أورد كونه متعلقاً بعلوم الكتاب الجيد القرآن الكريم. ومنه يتأتى لها قبولها، ويرسم لها منهاجها إعمالاً في المنهج، ودليلاً لمعاني الكتاب.

وليس يقال إن ذلكم احتكام إلى اللغة العربية يجعلها أصلاً في معرفة معاني الكتاب بحيث يمكن أن تكون سابقة على الكتاب نفسه، أو السنة المطهرة. وليس ذلك مقصوداً بحال. ذلك لأن الأمر لا يعدو كونه مقصوراً على ما يمكن الإشارة إليه على أنه من قبيل الألفاظ غير المشهورة وجوداً، وبالطبع إذا كانت غير مشهورة وجوداً فيكون غير مشهور معناها بالتبع من باب أولى. وذلك إضافة إلى أن الاستشهاد باللغة استئناساً أمر لاريب في أهميته عند فهم معانى كلام الله تعالى.

بيد أنها والنحو بها ذلكم منحاً إنما كان بناء على أن القرآن الكريم إنما نزل ﴿ بِلِسَانِ عَرِفِ مِن مَمْ اللهِ وَالشعراء: ١٩٥]. وسواء كان اللفظ مشتهراً من عدمه فإن ذلك لا يخرجه عن كونه عربياً. ومنه كان الاحتجاج لمعناه من ذات اللغة أمراً سائغاً ومقبولاً. ومنه أيضاً يكون لذلكم الاحتجاج قوته لمّا يتأتى من طريق الحبر الترجمان ابن عباس رضي الله تعالى عنه، أو غيره من متضلعى اللغة، والمشهود لهم بذلك.

وإنما كان ابن عباس عربياً مشهوداً له بتمكنه من لغته شعراً في بدايات القول، ونثراً في نهاياته. ذلك لأنه نفسه قال (الشعر ديوان العرب فإذا خفي علينا الحرف من القرآن – الذي أنزله الله بلغة العرب – رجعنا إلى ديوانها، فالتمسنا معرفة ذلك منه)(١).

وإشارة إلى ما يمكن اعتباره أساسا لصحة نسبة هذه المسائل إليه رضي الله تعالى عنه كونها قد جاءت من طريق عكرمة. وهو طريق صحيح من الطرق الثلاثة الصحيحة. كونها أيضاً جاءت في المرتبة الأولى من مراتب الطرق عنه رضي الله تعالى عنه، وهي طريقة الثقات الأثبات. كما سيأتي بيانه إن شاء الله تعالى عند الكلام حول طرق الإسناد إليه كمنهج من مناهج التفسير عنه جعلت الاطمئنان إلى الأخذ عنه من طريقها أمرا مقبولا تطمئن إليه نفوس المشتغلين بعلم التفسير؛ كيما توجب الاطمئنان أيضاً إلى سلامة المعنى الوارد فيها حول مفردة قرآنية في هذه السورة أو تلك.

<sup>(</sup>١) الإتقان في علوم القرآن للسيوطي: ٤٤٩

وأشرع في ذكر بعض مما ورد من مسائل نافع بن الأزرق مع الحبر الترجمان ابن عباس رضى الله تعالى عنه.

فقد أخرج السيوطي رحمه الله تعالى عن حميد الأعرج وعبد الله بن أبي بكر بن محمد عن أبيه، قال: بينا عبد الله بن عباس جالس بفناء الكعبة، قد اكتنفه الناس يسألونه عن تفسير القرآن، فقال نافع بن الأزرق لنجدة بن عويمر: قم بنا إلى هذا الذي يجترئ على تفسير القرآن بما لا علم له به، فقاما إليه، فقالا: إنا نريد أن نسألك عن أشياء من كتاب الله فتفسرها لنا، وتأتينا بمصادقة من كلام العرب، فإن الله – تعالى – إنما أنزل القرآن بلسان عربي مبين. فقال ابن عباس: سلاني عما بدا لكما، فقال نافع: أخبرني عن قول الله تعالى: ﴿ عَنِ ٱلْيَمِينِ وَعَنِ ٱلشِّمَالِ عِنِينَ ۞ ﴾ [المعارج: ٣٧], قال العزون: حلق الرفاق. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟. قال: نعم أما سمعت عبيد بن الأبرص وهو يقول: فجاءوا يهرعون إليه حتى يكونوا حول منبره عزينا. قال: أخبرني عن قوله: ﴿ وَٱبْتَغُوَّا ْ إِلَيْهِ ٱلْوَسِيلَةَ﴾ [المائدة: ٣٥]، قال: الوسيلة: الحاجة. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟. قال: نعم، أما سمعت عنترة وهو يقول: إن الرجال لهم إليك وسيلة إن يأخذوك تكحلى وتخضيى، قال أخبرني عن قوله: ﴿ شِرْعَةَ وَمِنْهَاجَأَ ﴾ [المائدة: ٤٨]، قال: الشرعة: الدين، والمنهاج: الطريق. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت أبا سفيان بن الحارث بن عبد المطلب وهو يقول: لقد نطق المأمون بالصدق والهدى وبين للإسلام ديناً ومنهجاً، قال: أخبرني عن قوله: ﴿ إِذَا أَثْمَرَ وَيَنْعِدُّ ﴾ [الأنعام: ٩٩], قال: نضجه وبلاغه. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت قول الشاعر: إذا ما مشت وسط النساء تأودت كما اهتز غصن ناعم النبت يانع، قال: أخبرني عن قوله تعالى: ﴿وَرِيشًا ﴾ [الأعراف: ٢٦], قال: الريش المال. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت الشاعر يقول: فرشني بخير طالما قد بريتني وخير الموالي من يريش ولا يبري قال: أخبرني عن قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ فِي كَبَدٍ ۞ [البلد: ٤], قال: في

اعتدال واستقامة. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم أما سمعت لبيد بن ربيعة وهو يقول: يا عين هلا بكيت أربد إذ قمنا وقام الخصوم في كبد، قال: أخبرني عن قوله تعالى: ﴿ يَكَادُ سَنَا بَرُقِهِ ﴾ [النور: ٤٣]، قال: السنا: الضوء. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت أبا سفيان بن الحارث، يقول: يدعو إلى الحق لا يبغي به بدلا يجلو بضوء سناه داجي الظلم، قال أخبرني عن قوله تعالى: ﴿ وَحَفَدَةً ﴾ [النحل: ٧٧], قال: ولد الولد، وهم الأعوان قال: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت الشاعر يقول: حفد الولائد حولهن وأسلمت بأكفهن أزمة الأحمال، قال: أخبرني عن قوله تعالى: ﴿ وَحَنَانًا مِّن لَّدُنَّا﴾ [مريم: ١٣]، قال: رحمة من عندنا. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟. قال: نعم، أما سمعت طرفة بن العبد يقول: أبا منذر أفنيت فاستبق بعضنا حنانيك بعض الشر أهون من بعض، قال: أخبرني عن قوله تعالى: ﴿ أَفَكُمْ يَانْيَسِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ [الرعد: ٣١], قال: أفلم يعلم، بلغة بني مالك. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟. قال: نعم، أما سمعت مالك بن عوف يقول: لقد يئس الأقوام أني أنا ابنه وإن كنت عن أرض العشيرة نائياً، قال: أخبرني عن قوله تعالى: ﴿ مَثْبُورًا ۞ ﴾ [الإسراء: ١٠٢], قال: ملعونا محبوسا من الخير. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟. قال: نعم، أما سمعت عبد الله بن الزبعرى يقول: إذ أتاني الشيطان في سنة النوم ومن مال ميله مثبورا، قال: أخبرني عن قوله تعالى: ﴿ فَأَجَاءَهَا ٱلْمَخَاضُ ﴾ [مريم: ٢٣]، قال: ألجأها. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟. قال: نعم، أما سمعت حسان بن ثابت يقول: إذ شددنا شدة صادقة فأجأناكم إلى سفح الجبل، قال: أخبرني عن قوله تعالى: ﴿نَدِيًّا ١٠٠٠ إِذْ شَدُدنا شد [مريم: ٧٣]، قال: النادي المجلس. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟. قال: نعم، أما سمعت الشاعر يقول: يومان يوم مقامات وأندية ويوم سير إلى الأعداء تأويبقال: أخبرني عن قوله تعالى: ﴿ أَئَنَا وَرِءُيًا ۞ ﴾ [مريم: ٧٤]، قال: الأثاث: المتاع، والرئى من الشراب. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟. قال: نعم، أما سمعت الشاعر يقول: كأن على الحمول

غداة ولوا من الرئي الكريم من الأثاث، قال: أخبرني عن قوله تعالى: ﴿ فَيَذَرُهَا قَاعًا صَفْصَفًا ١٠٥ ﴾ [طه: ١٠٦], قال: القاع: الأملس، والصفصف: المستوي. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟. قال: نعم، أما سمعت الشاعر يقول: بملمومة شهباء لو قذفوا بها شماريخ من رضوى إذن عاد صفصفاً، قال: أخبرني عن قوله تعالى: ﴿ وَأَنَّكَ لَا تَظْمَؤُا فِيهَا وَلَا تَضْحَىٰ ١ هِ ١١٩]، قال: لا تعرق فيها من شدة حر الشمس. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟. قال: نعم، أما سمعت الشاعر يقول: رأت رجلا أما إذا الشمس عارضت فيضحى وأما بالعشى فيخصر، قال: أخبرنى عن قوله تعالى: ﴿ لَّهُۥ خُوارٌّ ﴾ [الأعراف: ١٤٨]، قال: له صياح. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟. قال: نعم، أما سمعت قول الشاعر: كأن بني معاوية بن بكر إلى الإسلام صائحة تخور، قال: أخبرني عن قوله - تعالى -:﴿ وَلَا تَيْنَا فِي ذِكْرِي ۞ ﴾ [طه: ٤٢]، قال: لا تضعفا عن أمري. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟. قال: نعم، أما سمعت قول الشاعر: إني وجدك ما ونيت ولم أزل أبغي الفكاك له بكل سبيل، قال: أخبرني عن قوله تعالى: ﴿ ٱلْفَانِعَ وَٱلْمُعَرِّ ﴾ [الحج: ٣٦]؟. قال: القانع: الذي يقنع بما أعطي، والمعتر: الذي يعترض الأبواب. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟. قال: نعم، أما سمعت قول الشاعر: على مكثريهم حق معتر بابهم وعند المقلين السماحة والبذل، قال: أخبرني عن قوله تعالى: ﴿ وَقَصْرِ مَّشِيدٍ ۞ ﴾ [الحج: ٤٥]؟. قال: مشيد بالجص والآجر. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟. قال: نعم، أما سمعت عدي بن زيد يقول، شاده مرمرا وجلله كلسا فللطير في ذراه وكور، قال: أخبرني عن قوله – تعالى -: ﴿ شُواظٌ ﴾ [الرحمن: ٣٥]؟. قال: الشواظ: اللهب الذي لا دخان له. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟. قال: نعم، أما سمعت قول أمية بن أبي الصلت: يظل يشب كيرا بعد كير وينفخ دائبًا لهب الشواظ، قال: أخبرني عن قوله تعالى: ﴿ قَدَ أَفَلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ۞ ﴾ [المؤمنون: ١]. قال: فازوا وسعدوا. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟. قال: نعم، أما سمعت قول لبيد بن ربيعة: فاعقلي إن كنت لما تعقلي ولقد أفلح من كان عقل، قال:

أخبرني عن قوله تعالى: ﴿ يُؤَيِّدُ بِنَصْرِهِ عَن يَشَاءَ ۚ ﴾ [آل عمران: ١٣], قال: يقوي. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟. قال: نعم، أما سمعت قول حسان بن ثابت: برجال لستمو أمثالهم أيدوا جبريل نصراً فنزل.

## المطلب السابع: ابن عباس وأهل الكناب

قال الإمام البخاري رحمه الله تعالى: باب لا يسأل أهل الشرك عن الشهادة وغيرها. وقال الشعبي لا تجوز شهادة أهل الملل بعضهم على بعض لقوله تعالى فأغرينا بينهم العداوة والبغضاء وقال أبو هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم لا تصدقوا أهل الكتاب ولا تكذبوهم و قولوا آمنا بالله وما أنزل الآية.

وقال أيضاً: حدثنا يحيى بن بكير حدثنا الليث عن يونس عن ابن شهاب عن عبيد الله بن عبد الله بن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما قال يا معشر المسلمين كيف تسألون أهل الكتاب وكتابكم الذي أنزل على نبيه صلى الله عليه وسلم أحدث الأخبار بالله تقرءونه لم يشب وقد حدثكم الله أن أهل الكتاب بدلوا ما كتب الله وغيروا بأيديهم الكتاب فقالوا هو من عند الله ليشتروا به ثمنا قليلا أفلا ينهاكم ما جاءكم من العلم عن مساءلتهم ولا والله ما رأينا منهم رجلا قط يسألكم عن الذي أنزل عليكم (۱).

واستشكل أنه رضي الله تعالى عنه استنكر هنا كما في رواية البخاري أن يحدث عن أهل الكتاب. وكيف له ذلك وهو يعلم حديث رسول الله صلى الله تعالى عليه وآله وسلم من رواية عبدالله بن عمرو (بَلِّغُوا عَنِّي ولو آيةً، وَحَدِّثُوا عن بَنِي إِسْرَائِيلَ وَلَا حَرَجَ، وَمَن كَذَبَ عَلَيَّ مُتَعَمِّدًا، فَلْيَتَبَوَّأُ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّار)(٢)؟

قالوا: إن توجيه ذلك أن يكون نهي ابن عباس عن الأخذ عنهم حال كفرهم، وإلا فقد روى هو نفسه رضي الله تعالى عنه عن كعب الأحبار. كما قال ابن جرير في تفسيره: (٢) حدثنا ابن بشار، قال: ثنا عبد الرحمن، قال: ثنا سفيان، عن الأعمش، عن أبي وائل، قال: جاء رجل إلى عبدالله، فقال: من أين جئت؟ قال: من الشام، قال: من لقيت؟ قال: لقيت كعبا، فقال: ما حدثك كعب؟ قال: حدثني أن السموات تدور على منكب ملك،

<sup>(</sup>١) البخارى: ٢٥٣٩

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن جریو: ۲۲۲۱۲

قال: فصدقته أو كذبته؟ قال: ما صدقته ولا كذبته، قال: لوددت أنك افتديت من رحلتك إليه براحلتك ورحلها، وكذب كعب إن الله يقول: (إن الله يمسك السموات والأرض أن تزولا ولئن زالتا إن أمسكهما من أحد من بعده).

أقول: وقوله (كذب كعب) من باب (أخطأ كعب) كقول النبي صلى الله عليه وسلم (كذب أبو السنابل)، وقول ابن عباس في نوف البكالي (كذب عدو الله)، ولهذا وثق بقية الصحابة كعباً ورووا عنه، وعلى هذا المعنى يخرج قول معاوية (وإنا لنبلو عليه بعض الكذب)... ثم إنه رضي الله تعالى عنه يقدر الرسول وسنته ويعظم النبي وهديه، وهذا هو الأصل العام لدي كل مسلم. فضلا عن القرون الثلاثة المفضلة الأولى. فضلا عنه رضي الله تعالى عنه.

وبلغ ابن عباس أن نوفاً البكالي – وهو من أصحاب كعب – يزعم أن موسى صاحب الخضر غير موسى بن عمران، فقال ابن عباس (كذب عدو الله...).

وجاء عن الطبري رحمه الله تعالى في تاريخه أنه بينا ابن عباسٍ ذات يومٍ جالس إذ جاءه رجلٌ فقال: يا ابن عباسٍ، سمعت العجب من كعب الحبر، يذكر في الشمس والقمر يوم قال: وكان متكنًا فاحتفز ثم قال: وما ذاك؟ قال: زعم أنه يجاء بالشمس والقمر يوم القيامة كأنهما ثوران عقيران، فيقذفان في جنهم، قال عكرمة: فطارت من ابن عباس شقة ووقعت أخرى غضبًا، ثم قال: كذب كعب الكذب كعب الشد كنب كعب الشدن على مرات، بل هذه يهودية يريد إدخالها في الإسلام، الله أجل وأكرم من أن يعذب على طاعتِه، ألم تسمع لقول الله تبارك وتعالى: ؟وسخر لكم الشمس والقمر دائبين؟ إنما يعني طاعتِه، ألم تسمع لقول الله يعذب عبدين يثني عليهما أنهما دائبان في طاعتِه؟! قاتل الله هذا الحبر وقبح حبريته! ما أجرأه على الله وأعظم فريته على هذين العبدين المطيعين المعادين المطيعين

قال عكرمةُ: فقمت مع النفر الذين حدثوا به، حتى أتينا كعبًا فأخبرناه بما كان من وجد ابن عباسٍ من حديثه، وبما حدث عن رسول الله صلى الله عليه وسلَّم؛ فقام كعب معنا حتى أتينا ابن عباس، فقال: قد بلغني ما كان من وجدك من حديثي، وأستغفر الله وأتوب إليه، وإني إنما حدثت عن كتاب دارس قد تداولته الأيدي، ولا أدري ما كان فيه من تبديل اليهود، وإنك حدثت عن كتاب جديد حديث العهد بالرحمن عز وجل وعن سيد الأنبياء وخير النبيين، فأنا أحب أن تحدثني الحديث فأحفظه عنك، فإذا حدثت به كان مكان حديثي الأول. قال عكرمة : فأعاد عليه ابن عباس الحديث، وأنا أستقريه في قلبي باباً باباً، فما زاد شيئاً ولا نقص، ولا قدم شيئا ولا أخر، فزادني ذلك في ابن عباس رغبة ، وللحديث حفظاً (۱)!

قالوا: ويوجه أيضاً بعلمه رضي الله تعالى عنه بحديثه صلى الله عليه وسلم في النهي الصريح عن سؤالهم. كما روى الإمام أحمد رحمه الله تعالى من طريق جابر بن عبد الله أن (عمر بن الخطاب أتى النبي صلى الله عليه وسلم بكتاب أصابه من بعض أهل الكتب فقرأه فغضب النبي صلى الله عليه وسلم فقال: "أمتهوكون فيها يا بن الخطاب والذي نفسي بيده لقد جئتكم بها بيضاء نقية لا تسألوهم عن شيء فيخبروكم بحق فتكذبوا به أو بباطل فتصدقوا به والذي نفسي بيده لو أن موسى صلى الله عليه وسلم كان حيا ما وسعه إلا أن يتبعنى)(٢). وبه يحل الإشكال.

وإنصافاً فإنه رضي الله تعالى عنه حتى على القول بنقله عنهم إلا أنه كان من المقلين من ذلك إلى حد كبير حتى إنهم عندما رتبوا مراتب الأخذ عن أهل الكتاب فإنما كانت مرتبته الثالثة والأخيرة من هذه المراتب.

(١) تاريخ الطبرى: ١/ ٦٥. قال الألباني: في إسناده نظر.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد: ٣/ ٣٨٧، وحسنه الألباني في الإرواء (١٥٨٩).

## مراتب الرواية عن أهل الكتاب

هذا، ومن حيث إن هذه المراتب هي:

المرتبة الأولى: المكثرون وهم: كعب الأحبار، ثم وَهَب بن منبه، وابن جريج، وابن إسحاق، والسدي الكبير الكذاب حيث يعتبر أكثرهم رواية للإسرائيليات.

المرتبة الثانية: دونهم في النقل وهم: قتادة، وسعيد بن جبير، ومحمد بن كعب القرظي (وكان ثقة عالم بالتفسير.

المرتبة الثالثة: المقلون نسبياً في النقل عنهم وكان منهم: مجاهد، وابن عباس.

وابن عباس وغيره من الصحابة، كانوا يسألون علماء اليهود الذين اعتنقوا الإسلام، ولكن لم يكن سؤالهم عن مسائل العقيدة. وإنما كانوا يسألون أهل الكتاب عن بعض القصص والأخبار الماضية، ولم يكونوا يقبلون كل ما يُروى لهم على أنه صواب لا يتطرق إليه شك وإنما كانوا يوزنونه بميزان الجرح والتعديل الذي يعرفونه تماما إن دراية وإن رواية. فما كان حقا صدَّقوه، وما خالفه طرحوه، وما سكت عنه القرآن واحتمل الصدق والكذب توقَّفوا فيه.

ومنه يكون الصحابة - رضوان الله عليهم - قد جمعوا بين قوله عليه الصلاة والسلام (بَلِّغُوا عَنِّي ولو آيَةً، وَحَدِّثُوا عن بَنِي إِسْرَائِيلَ وَلَا حَرَجَ، وَمَن كَذَبَ عَلَيَّ مُتَعَمِّدًا، فَلْيَتَبَوَّأَ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ)، وقوله من حديث البخاري عن أبي هريرة رضي الله تعالى عنه (كانَ أهْلُ الكِتَابِ يَقْرَؤُونَ التَّوْرَاةَ بالعِبْرَانِيَّةِ، ويُفَسِّرُونَهَا بالعَرَبِيَّةِ لأهْلِ الإسْلَام، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى الله عليه وسلَّمَ: لا تُصَدِّقُوا أهْلَ الكِتَابِ ولا تُكَدِّبُوهُمْ، وقُولوا: ﴿ وَمَا لَا اللهِ وَمَا أُنِلَ إِلَيْنَا ﴾ لآية وَمَا الأول محمول على ما وقع فيهم من الحوادث

<sup>(&#</sup>x27;) صحيح البخاري: ٤٤٨٥

والأخبار، لما فيها من العظة والاعتبار، بدليل قوله بعد ذلك: "فإن فيهم أعاجيب". والثاني محمول على ما إذا كان المُخبَر به من قِبَلهم محتملاً، ولم يقم دليل على صدقه ولا على كذبه.

ثم إنه لم يرد النهى عن تكذيبهم فيما ورد شرعنا بخلافه، ولا عن تصديقهم فيما ورد شرعنا بوفاقه.

وليس كان يرضى ابن عباس رضى الله عنه لنفسه أن يُحدِّث عن بنى إسرائيل بما يجعله خالفاً لأمر رسول الله صلى الله عليه وسلم، وقد كان ابن عباس نفسه من أشد الناس نكيراً على ذلك، كما روى البخاري من حديثه أنه قال: (كيفَ تَسْأَلُونَ أَهْلَ الكِتَابِ عن كُتُيهِمْ، وعِنْدَكُمْ كِتَابُ اللَّهِ، أَقْرَبُ الكُتُبِ عَهْدًا باللَّهِ، تَقْرَوُونَهُ مَحْضًا لَمْ يُشَبْ. يَا مَعْشَرَ المُسْلِمِينَ، كيفَ تَسْأَلُونَ أَهْلَ الكِتَابِ، وكِتَابُكُمُ الذي أُنْزِلَ على نبيهِ صَلَّى الله مَعْشَرَ المُسْلِمِينَ، كيفَ تَسْأَلُونَ أَهْلَ الكِتَابِ، وكِتَابُكُمُ الذي أُنْزِلَ على نبيهِ صَلَّى الله عليه وسلَّمَ أحْدَثُ الأخبارِ باللَّهِ، تَقْرَوُونَهُ لَمْ يُشَبْ، وقدْ حَدَّدُكُمُ اللَّهُ أَنَّ أَهْلَ الكِتَابِ عَلَيه وسلَّمَ أحْدَثُ الأَخْبَارِ باللَّهِ، تَقْرَوُونَهُ لَمْ يُشَبْ، وقدْ حَدَّدُكُمُ اللَّهُ أَنَّ أَهْلَ الكِتَابِ بَدُّلُوا مَا كَتَبَ اللَّهُ وغَيْرُوا بأَيْدِيهِمُ الكِتَابَ، فَقالُوا: هو مِن عِنذِ اللَّهِ لِيَشْتَرُوا به تُمَنَا تَطِلًا، أَفلا يَنْهَاكُمْ مَا جَاءَكُمْ مِنَ العِلْمِ عن مُسَاءَلَتِهِمْ، ولَا واللَّهِ ما رَأَيْنَا منهمْ رَجُلًا قَطُ يَسْأَلُكُمْ عَن الذي أُنْزِلَ علَيْكُمْ (١).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري: ٢٦٨٥

# الفطلب الثافن: أشهر الطرق فن ابن فباس رضين الله نفالي فنه:

هذا ولما كان يمتع به رضي الله تعالى عنه من قبول وبما كان نسبه إلى بيت النبوة مما يكون حريا أن يكون قوله صوابا موثوقا فيه. كل ذلك جعل من شيوع مادة الكذب عليه أمرا سائغا لدى فئة من الناس تمريرا لمذهب أو تبريرا لقول. وبما أنه كان جدا للخلفاء العباسيين مما كان له أثره في التقرب إليهم والتزلف لهم عن طريق الرواية عنه رضي الله تعالى عنه دون التثبت من صحة الرواية، ودون يقين من صدق لما نسب إليه. وتلك آفة تبتلى بها فئات من القوم على طول الزمان. عافانا الله من ذلكم.

ومنه لزم البحث عن الطرق الصحيحة للرواية عنه، وخاصة فيما كان متعلقا بتفسير كلام الله تعالى.

وقد بذل أهل العلم في ذلك جهودا مشكورة خلصت إلى بيان أشهر الطرق للرواية عنه. أسوقها كالتالى:

طريق أبو صالح عبد الله بن صالح (كاتب الليث، ضعيف)، عن معاوية بن صالح (قاضي الأندلس)، عن علي بن أبي طلحة (مرسلاً)، عن ابن عباس. وهي لا تصح بسبب الانقطاع بين علي بن أبي طلحة وابن عباس، فقد اتفق الحفاظ على أن ابن أبي طلحة لم يسمعه من ابن عباس.

قال الخليلي<sup>(۱)</sup> في الإرشاد (وأجمع الحفاظ على أن ابن أبي طلحة لم يسمعه (أي التفسير) من ابن عباس<sup>(۲)</sup>.

<sup>(</sup>۱) ت ۲۶۶ه

<sup>(</sup>٢) الإرشاد، الشوكاني: ١ | ٣٩٤

وقيل إن الإمام أحمد صحح هذا الطريق. لما رواه أبو جعفر النحاس من حديث أحمد بن محمد الأزدي قال: سمعت علي بن الحسين (مجهول) يقول: سمعت الحسين بن عبد الرحمن بن فهم (ضعيف) يقول: سمعت أحمد بن حنبل – رحمه الله— يقول (بمصر كتاب التأويل عن معاوية بن صالح، لو جاء رجل إلى مصر فكتبه ثم انصرف به، ما كانت رحلته عندي ذهبت باطلا)(۱).

وأجيب بأنه لا يثبت عن الإمام أحمد. فالراوي مجهول، وأبوه ضعفه الدار قطني وهو الصواب فيه.

واختلف العلماء في عبد الله بن صالح. فمنهم من كذبه، ومنهم من ضعّفه، ومنهم من صدقه.

قال أبو حاتم (الأحاديث التي أخرجها أبو صالح في آخر عمره فأنكروها عليه، أرى أن هذا مما افتعل خالد بن نجيح، وكان أبو صالح يصحبه. وكان أبو صالح سليم الناحية. وكان خالد بن يحيى يفتعل الكذب ويضعه في كتب الناس)(٢).

وعلي بن أبي طلحة (وهو علي بن سالم بن المخارق الهاشمي) قد تكلم بعض العلماء فيه، فوثقه بعضهم وضعفه بعضهم الآخر. قال عنه أحمد بن حنبل: «له أشياء منكرات». ونقل ابن تيمية عن الإمام أحمد أنه قال (علي بن أبي طلحة ضعيف)(٣).

ومعاوية بن صالح الحضرمي، فيه خلاف. وممن ضعفه ابن حزم (٤).

وقد روي من هذا الطريق العديد من الآثار المنكرة عن ابن عباس. مثل القول بأن الحروف المقطعة في القرآن هي من أسماء الله عز وجل، وتأويل قوله تعالى يوم يكشف

<sup>(</sup>١)الناسخ والمنسوخ، ابن حزم: ٧٥

<sup>(</sup>۲) تهذیب التهذیب: ٥ (۲۲۷

<sup>(</sup>٣) الرد على البكري: ص٧٥

<sup>(</sup>١) المحلّى: ٥/ ٧٠

عن ساق، والقول بموت عيسى –عليه السلام–، والقول بعدم إبداء المرأة شعرها لأحد ولا حتى لمحارمها إلا لزوجها، والقول بالإشهاد عند الطلاق، وغير ذلك الكثير. ويروى أيضاً من هذا الطريق عن ابن عباس ما يخالف الثابت عنه من طرق أخرى صحيحة، مثل تفسير قوله تعالى ﴿ إِلَّا ٱللَّهَمَّ ﴾، وغير ذلك أيضاً. ويروى أيضاً من هذا الطريق ما يخالف الثابت عن مجاهد وسعيد بن جبير (وهذا يرد على من زعم أنهما الواسطة).

وقد احتج بعضهم على صحة هذا الطريق باعتماد البخاري عليه في التعليق عن ابن عباس في قسم التفسير من صحيحه. وبرواية ابن جرير وابن أبي حاتم من هذا الطريق في تفسيريهما. أما البخاري فقد علق له ما شهدت به لغة العرب من المعاني، وهذا لا يشترط فيه الصدق، منها قصة نظر داود –عليه السلام – إلى المرأة و افتتانه بها و قصة هاروت وماروت». وتباكى بعضهم فقال: هل يعقل أن نضعف هذا الطريق وقد روي منه الكثير من الآثار (١٥٠٠ مرة عند الطبري)؟ فكيف نقول عن هذا كله ضعيف هكذا بكل بساطة؟ فيقال: قد روي عن ابن عباس من طريق العوفيين العدد الكبير من الآثار في كتب التفسير، جاوزت الألف وخمسمئة عند ابن جرير الطبري. ومع ذلك فهذا الطريق مجمع على ضعفه.

وجاء عن الشيخ الذهبي: طريق معاوية بن صالح، عن على بن أبى طلحة، عن ابن عباس، وهذه هي أجود الطرق عنه، وفيها قال الإمام أحمد رضى الله عنه: "إن بمصر صحيفة في التفسير رواها على بن أبى طلحة، لو رحل رجل فيها إلى مصر قاصداً ما كان كثيراً "(١)

وقد مر بنا كيف أن هذا لا يثبت عن الإمام أحمد. لجهالة الراوي. وقد نص على ذلك المغني في الضعفاء وميزان الاعتدال ولسان الميزان.

- 106 -

<sup>(&#</sup>x27;) التفسير والمفسرون، محمد حسين الذهبي: ج١/ ٢٥

- ٢- طريق قيس بن مسلم الجدلي الكوفي<sup>(۱)</sup> عن عطاء بن السائب بن مالك الكوفي<sup>(۲)</sup> عن سعيد بن جبير<sup>(۳)</sup> ومجاهد<sup>(۱)</sup> وعكرمة<sup>(۱)</sup> عن ابن عباس. وهذا صحيح لأن الراجح أن سماع قيس بن عطاء قديم قبل اختلاطه. أما ما رواه عنه محمد بن فضيل؛ وعمران بن عُيينة، وشريك، فهو بعد الاختلاط.
- قال الشيخ الذهبي: وهذه الطريق صحيحة على شرط الشيخين، وكثيراً ما يُخَرِّج منها الفريابي والحاكم في مستدركه.(١)
- ٣- طريق ابن إسحاق (صاحب السير، حسن الحديث مدلّس) عن محمد بن أبي محمد
   (مدني مولى آل زيد بن ثابت، وهو مجهول كما ذكر ابن حجر والذهبي) عن عكرمة
   أو سعيد بن جبير عن ابن عباس.
- قال الذهبي: وهى طريق جيدة وإسنادها حسن وقد أخرج منها ابن جرير وابن أبى حاتم كثيراً، وأخرج الطبراني منها في معجمه الكبير. (٧)
- ٤- طريق إسماعيل بن عبد الرحمن السُدِّي الكبير (شيعي متهم بالكذب) عن أبي مالك (غزوان الغفاري الكوفي، ثقة) أو أبي صالح (باذان مولى أم هانئ، متروك اتهموه بالكذب، واعترف بذلك، ولم يسمع من ابن عباس) عن ابن عباس. وما رواه عنه أسباط فهو ضعيف
- قال الخليلي (وتفسير إسماعيل بن عبد الرحمن السدي؛ فإنما يسنده بأسانيد إلى عبد الله بن مسعود، وابن عباس، وروى عن السدي الأئمة مثل: الثوري، وشعبة، لكن التفسير الذي جمعه؛ رواه عنه: أسباط بن نصر، وأسباط؛ لم يتفقوا عليه)(^)
- ٥- طريق عبد الملك بن عبد العزيز بن جريج عن ابن عباس. وهو ثقة مدلس عن الضعفاء. ولم يسمع من مجاهد ولا من ابن عباس. لكنه يروي عن عطاء. فإن كان يقصد عطاء بن أبي رباح، فالتفسير صحيح متصل الإسناد. وإن قصد عطاء بن أبي

مسلم الخرساني (كما في تفسير البقرة وآل عمران وغيرها) يكون منقطعاً بين عطاء (وفيه لين أصلاً) وابن عباس، عدا أن رواية ابن جريج عن عطاء هي صحيفة عن ابن عطاء (متروك).

قال الذهبي: (وهى تحتاج إلى دقة في البحث، ليُعرف الصحيح منها والسقيم، فإن ابن جريج لم يقصد الصحة فيما جمع)(١).

٦- طريق الضحاك بن مزاحم الهلالي (حسن الحديث) مرسلاً عن ابن عباس. لم يلق أحدا من الصحابة، ولا تعرف الواسطة بينه وبين ابن عباس.

قال الذهبي: هي تحتاج إلى دقة في البحث، ليُعرف الصحيح منها والسقيم، فإن ابن جريج لم يقصد الصحة فيما جمع (٢).

٧- طريق عطية العوفي عن ابن عباس. وعطية بن سعيد بن جنادة الكوفي هذا: شيعي ضعيف مدلس، قال ابن حبان: لا يحل الاحتجاج به ولا كتابة حديثه إلا على جهة التعجب.

قال الذهبي: وهي غير مرضية، لأن عطية ضعيف ليس بواهٍ، وربما حَسَّن له الترمذي(٣).

٨- طريق مقاتل بن سليمان الأزدي الخرساني، وهو كذاب رديء المذهب. يروي عن
 مجاهد والضحاك وغرهما.

9- طريق محمد بن السائب الكلبي وهو شيعي كافر، قد اعترف بأنه يكذب، وبأنه من أتباع عبد الله بن سبأ اليهودي. وقد نقل الدارمي في كتاب إجماع أهل العلم على ترك هذا الإسناد<sup>(۱)</sup>.

<sup>(&#</sup>x27;) التفسير والمفسرون، الذهبي: ١/٢٦

<sup>(</sup>۲) المرجع السابق: ۲٦/۱

<sup>(&</sup>quot;) المرجع السابق: ٢٦/١

- ١- طريق شبل بن عباد المكي (ثقة قدري) عن عبد الله بن أبي نجيح (ثقة مدلس، قدري معتزلي داعية) عن مجاهد عن ابن عباس. قال يحيى القطان: لم يسمع التفسير كله من مجاهد، بل كله عن القاسم بن أبي بزة (ثقة).
- 11- طريق عطاء بن دينار (ثقة) عن صحيفة كتبها سعيد بن جبير. وعنه ابن لهيعة (ضعيف) وابن جريج (مدلس). وما رواه عن ابن عباس بلا واسطة لا يصح. ولم يسمع عطاء من سعيد بن جبير شيئاً، بل هي صحيفة وجدها في ديوان عبد الملك فرواها. قال الذهبي (وهذه الأشياء يدخلها التصحيف، ولا سيما في ذلك العصر، لم يكن حدث في الخط بعد شكل ولا نقط)(٢).
- 17 طريق موسى بن عبد الرحمن الثقفي الصنعاني (كذاب) عن ابن جريج عن عطاء عن ابن عباس، وهو تفسير موضوع.
- ١٣ طريق عثمان بن عطاء (متروك) عن أبيه عطاء الخرساني (جيد) مرسلاً عن ابن عباس.
- 18 طريق إبراهيم بن الحكم بن أبان العدني (متروك) عن أبيه (ثقة) عن عكرمة (ثقة) عن الحكم بن أبان العدني متروك) عن أبيه (ثقة) عن ابن عباس.
  - ١٥- طريق إسماعيل بن أبي زياد الشامي (كذاب يضع الحديث).
- ١٦- طريق أبي معاوية عن الأعمش عن المنهال بن عمرو عن سعيد بن جبير عن ابن عباس، وهو صحيح.
- ۱۷ طریق عطاء بن أبي رباح في سورة البقرة وآل عمران. وعنه ابن جریج (وقد سبق) وابن أبي نجیح وعمرو بن دینار (ثقة ثبت).

<sup>(</sup>¹) النقض على المريسي: ٢/ ٦٤٤

<sup>(</sup>۲) سير أعلام النبلاء: ٦/ ٣٣١

۱۸ - طريق ابن سيرين، ولم يسمع منه لكنه سمع من عكرمة ولم يسمه. قال خالد الحذاء: كل ما قال محمد بن سيرين: نُبِّئتُ عن ابن عباس، فإنما أخذه عن عكرمة، لَقِيه أيام المختار. وقال شعبة: إنما سمعها من عكرمة.

ومن الملاحظ أن عامة ما يُروى عن ابن عباس في التفسير ضعيف، كما ترى. وما صح عنه غالبه عن تلامذته المشهورين.

قال الإمام ابن تيمية: وما أكثر ما يُحَرّف قول ابن عباس و يُغلط عليه (١)!

<sup>(1)</sup> تفسير آيات أشكلت على كثير من العلماء: (1)

# क्षांक्षंत्र होते क्षां क्षां । श्वाह्मं । श्वाह्मं विकास स्वाह्मं । श्वाह्मं विकास स्वाह्मं । श्वाह्मं विकास

نسب إلى ابن عباس رضى الله تعالى عنهما كتاب في التفسير، موسوم ب (تنوير المقياس من تفسير ابن عباس) جمعه أبو طاهر محمد بن يعقوب الفيروز آبادي الشافعي، صاحب القاموس الحيط، برواية عن ابن عباس سندها: أخبرنا عبد الله الثقة بن المأمون الهروي، قال: أخبرنا أبى، قال: أخبرنا أبو عبد الله محمود بن محمد الرازي، قال: أخبرنا عمار بن عبد الحيد الهروي، قال: أخبرنا على بن إسحاق السمر قندي، عن محمد بن مروان، عن الكلبى، عن أبى صالح، عن ابن عباس".

وجاء عن الشيخ عبد الله الأمين الشنقيطي أن هذا التفسير ليس جامعه الفيروز آبادي، فقد وُجدت مخطوطة له قبل الفيروز آبادي.

وذكر جماعة من أهل العلم أن جميع ما روى عن ابن عباس في هذا الكتاب يدور على محمد بن مروان السدى الصغير، عن محمد بن السائب الكلبى، عن أبى صالح، عن ابن عباس. وهذه السلسلة موصومة بسلسلة الكذب.

فإذن تنوير المقباس موضوع مكذوب لا يجوز أن يُنظر فيه على أنه من تفاسير ابن عباس رضي الله عنهما، وإنما هو ملفق، وفيه بدع، وفيه أقوال مخترعة، وفيه مصائب عظيمة لا يجوز النظر فيه إلا لمن يعرف حاله من أهل العلم. ذلك لأن هذا الكتاب الذي يعرف بتفسير ابن عباس كتاب مختلق موضوع، لا تصح نسبته إلى ابن عباس رضي الله عنهما، ولا يعرف عن ابن عباس أنه ألف كتابا لا في التفسير ولا غيره.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: وموسى بن عبد الرحمن هذا – وهو الثقفي الصنعاني – من الكذابين، قال أبو أحمد بن عدي فيه: منكر الحديث، وقال أبو حاتم ابن

حبان: دجال يضع الحديث، وضع على ابن جريج عن عطاء عن ابن عباس كتابا في التفسير، جمعه من كلام الكلبي ومقاتل .(١) [مجموع الفتاوى: ١ / ٢٥٩].

وجاء عن السيوطي رحمه الله أن أوهى طرقه – يعني طرق التفسير عن ابن عباس – طريق الكلبي عن أبي صالح عن ابن عباس، فإن انضم إلى ذلك رواية محمد بن مروان السدي الصغير فهي سلسلة الكذب<sup>(۱)</sup>.

والسدي فيه كلام: لما جاء عن الذهبي في ترجمته: محمد بن مروان السدى الكوفي، وهو السدى الصغير، يروى عن هشام بن عروة والأعمش، تركوه، واتهمه بعضهم بالكذب. وهو صاحب الكلبي<sup>(۲)</sup>.

أما الكلبي: فهو محمد بن السائب الكلبي، أبو النضر الكوفي المفسر، وهو وضاع مشهور.

قال سفيان: قال لى الكلبي: كل ما حدثتك عن أبي صالح فهو كذب.

وقال ابن معين: بالعراق كتاب ينبغي أن يدفن: تفسير الكلبي عن أبى صالح (٣).

## نصوص من التفسير المنسوب لابن عب اس رضي الله تعالى عنهما

﴿ مَن كَانَ عَدُوَّا لِللَّهِ وَمَلَتَهِكَتِهِ ﴾ ولملائكته ﴿ وَرُسُلِهِ ﴾ ولرسله ﴿ وَجِبْرِيلَ ﴾ ولجبريل ﴿ وَمِيكَالَ ﴿ فَإِنَّ ٱللَّهَ عَدُوُّ لِلْكَافِرِينَ ۞ ﴾ لليهود وأيضاً رسله وجبريل وميكائيل وسائر المؤمنين أعداء لهم ﴿ وَلَقَدُ أَنزَلْنَا إِلَيْكَ عَلَيْتٍ ﴾ جبريل بآيات ﴿ بَيِّنَتِ ۖ ﴾ مبينات واضحات بالأمر والنهي ﴿ وَمَا يَكُفُرُ بِهَا ﴾ يجحد بالآيات ﴿ إِلَّا ٱلْفَلِسِقُونَ ۞ الكافرون اليهود مع محمد ﴿ نَبَذَهُهُ ﴾ يعني الرؤساء من اليهود مع محمد ﴿ نَبَذَهُهُ ﴾

<sup>(</sup>١) الإتقان في علوم القرآن، السيوطي: ٢ / ٤٩٨ -٤٩٨

 $<sup>(^{7})</sup>$  ميزان الاعتدال: ٤ /  $(^{7})$ 

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق: ١ / ٦٤٥

طرحه ونقضه ﴿ فَرِيقٌ مِّنْهُمْ بَلْ أَكْتُرُهُمْ ﴾ كلهم ﴿ لَا يُؤْمِنُونَ ۞ وَلَمَّا جَآءَهُمْ رَسُولٌ مِّنْ عِندِ ٱللَّهِ مُصَدِّقٌ ﴾ موافق بالصفة والنعت ﴿ لِّمَا مَعَهُمْ ﴾ من الكتاب ﴿ نَبَذَ ﴾ طرح ﴿ فَرِيقٌ مِّنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَابَ ﴾ أعطوا الكتاب ﴿ كِتَبَ ٱللَّهِ ﴾ يعني التوراة ﴿ وَرَآءَ ظُهُورِهِمْ ﴾ خلف ظهورهم لم يؤمنوا بما فيه من صفة محمد صلى الله عليه وسلم ونعته ولم يبينوا ﴿ كَأَنَّهُمْ ﴾ جهلاء ﴿ لَّا يَعْلَمُونَ ۞ ﴾ تركت اليهود كتب الأنبياء كلها ﴿ وَٱتَّبَعُواْ مَا تَتَلُواْ ٱلشَّيَطِينُ ﴾ عملوا بما كتبت الشياطين ﴿ عَلَىٰ مُلْكِ سُلَيْمَنَّ ۖ ﴾ في ذهاب ملك سليمان أربعين يوما من السحر والنيرنجات ﴿ وَمَا كَفَرَ سُلَيْمَنُ ﴾ ما كتب سليمان السحر والنيرنجات ﴿ وَلَكِنَ ٱلشَّيَطِينَ كَفَرُواْ ﴾ كتبوا ﴿ يُعَلِّمُونَ ٱلنَّاسَ ﴾ يعنى الشياطين ويقال اليهود ﴿ ٱلسِّحْرَ وَمَآ أُنزِلَ عَلَى ٱلْمَلَكَيْنِ ﴾ ولم ينزل على الملكين السحر والنيرنجات ويقال يعلمون ما ألهم الملكان أيضاً ﴿ بِبَابِلَ هَـُرُوتَ وَمَرُوتَ وَمَا يُعَـلِّمَانِ مِنْ أَحَـدٍ﴾ ما يصفان يعني الملكين لأحد ﴿ حَقِّن يَقُولاَ ﴾ أولا ﴿ إِنَّمَا نَحْنُ فِتَنَةٌ ﴾ ابتلينا بهذه الدعوة تدعو بها لكى لا نشد العذاب على أنفسنا ﴿ فَلَا تَكُفُرٌّ ﴾ فلا تتعلم ولا تعمل به ﴿ فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا ﴾ بغير تعليمهما ﴿ مَا يُفَرِّقُونَ بِهِ - بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَزَوْجِهِ - ﴾ ما يأخذ به الرجل على المرأة ﴿ وَمَا هُم بِضَارِّينَ بِهِ ﴾ بالسحر والفرقة ﴿ مِنْ أَحَدٍ ﴾ لأحد ﴿ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ إلا بإرادة الله وعلمه ﴿ وَيَتَعَلَّمُونَ ﴾ يعني الشياطين واليهود والسحرة بعضهم من بعض ﴿ مَا يَضُرُّهُمْ ﴾ في الآخرة ﴿ وَلَا يَنفَعُهُمَّ ﴾ في الدنيا ولا في الآخرة ﴿ وَلَقَدْ عَلِمُواْ ﴾ يعنى الملكين ويقال اليهود في كتابهم ويقال الشياطين ﴿ لَمَنِ ٱشْتَرَكْ ﴾ لمن اختار السحر والنرنجات ﴿ مَا لَهُ مِنْ الْآخِرَةِ ﴾ في الجنة ﴿ مِنْ خَلَقٍ ﴾ نصيب ﴿ وَلَبِئْسَ مَا شَرَوْا بِهِ ۚ أَنفُسَهُمْ ۚ ﴾ ما اختاروا به السحر أنفسهم يعني اليهود ﴿ لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ۞ ﴾ ولكن لا يعلمون ويقال وقد كانوا يعلمون في كتابهم ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ ﴾ يعني اليهود ﴿ ءَامَنُواْ ﴾ بمحمد والقرآن ﴿ وَأَتَّقُواْ ﴾ تابوا من اليهودية والسحر ﴿ لَمَثُوبَةٌ مِّنْ عِندِ ٱللَّهِ ﴾ لكان

ثوابهم عند الله ﴿ خَيْرٌ ﴾ من السحر واليهودية ﴿ لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ۞ ﴾ يصدقون بثواب الله ولكن لا يعلمون ولا يصدقون ويقال قد كانوا يعلمون في كأيهم ثم ذكر نهيه للمؤمنين عن لغة اليهود فقال ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾ بمحمد والقرآن ﴿ لَا تَقُولُواْ ﴾ لمحمد ﴿ رَعِنَ ﴾ سمعك يا نبي الله ﴿ وَقُولُواْ ٱنظُرْنَ ﴾ أي أنظر إلينا واسمع منا يا نبي الله وكان بلغتهم راعنا اسمع لا سمعت فمن ذلك نهي الله المؤمنين عن لغة اليهود ﴿ وَلَا الله وَكَانَ بِلَهُ الله وَحَانُ أَلِيمٌ ﴾ وجيع يخلص ﴿ وَالسَمَعُوا ﴿ وَلِا الله وَلَا الله وَالله وَالله وَلَا الله وَالله وَالله وَالله وَلَا الله وَلَا ا

وإن كان من قول أوسط فإن هذا التفسير المنسوب إلى ابن عباس رغم ما عابه من قصور في نسبته إلى الحبر الترجمان إلا أنه تبقى له قيمته العلمية.

## أسباب الوضع على ابن عباس:

ويبدو أن السر في كثرة الوضع على ابن عباس، هو أنه كان من بيت النبوة والوضع على ابن عباس، هو أنه كان من الموضوع ثقة وقوة أكثر مما لو وُضِع على غيره، أضف إلى ذلك أن ابن عباس كان من نسله الخلفاء العباسيون، وكان من الناس مَن يتزلف إليهم، ويتقرّب منهم بما يرويه لهم عن جده

## أسباب الوضع في التفسير عموما

نشأت ظاهرة الوضع أولاً في الحديث النبوي، ثم ظهرت في تفسير كلام الله تعالى، نتيجة لتوسع الدولة الإسلامية، وظهور الخلافات السياسية والمذهبية في الأمة.

<sup>(</sup>١)تنوير المقباس من تفسير ابن عباس – الفيروز آبادي: ١٥

#### وأسباب الوضع في التفسير.

- ١- التعصب المذهبي الذي ابتليت به الأمة لكثرة فرقها وتعدد مذاهبها.
- ٢- التقسيم السياسي للدولة الإسلامية، واختلاف الولاء السياسي فيها؛ فبعد أن انقضى عهد الخلافة الراشدة بدأ عهد الملوك والذي تمثل في الخلافة الأموية ثم العباسية، وقد اختلفت ولاءات الناس باختلاف توجهات هاتين الخلافتين، فكان لهذا التقسيم واختلاف التوجهات والولاءات دوراً في ظهور هذه الظاهرة وامتدادها.
  - ٣- مساهمة أصحاب الأغراض والأهواء في بروز هذه الظاهرة.

وهي ظاهرة قد مثّلت جانبًا من علم التفسير فحسب، وليست هي التفسير كله من بدايته إلى نهايته. و قد قيض الله تعالى من عباده من انتصب لذلكم وبين الغث من السمين، والحق من الباطل، والقوي من الضعيف. وذلكم والحمد لله تعالى من حفظه تعالى لكتابه إن في رسمه وإن في معناه وبيانه وتفسيره.

# (क्तंना। किवेचवं हैं मिव्ना क्षेक्कां वृष्ण्याः विश्वात क्षेत्रकां क्षेत्रकां

ومن حيث قد نزلت آيات كثر في الكتاب الجيد القرآن الحكيم بناء على وقائع قد حدثت وأنزلت هذه الآيات تبعا لها. فالسؤال يدور حول إمكانية تنزيلها على حوادث أخر تشترك معها في العلة أم تكون مخصوصة بذلكم السبب الذي نزلت فيه؟

ومدار الحديث عن مناسبات لهذه القاعدة لتجلي معناها أولا، ثم التأكيد على أن ما سأذكره هنا مختص بما ورد عن الحبر الترجمان ابن عباس رضي الله تعالى عنه ضمن بيان منهجه في تفسير كلام الله تعالى.

ومعنى هذه القاعدة أنه إذا اتفق ما نزل من القرآن مع سبب النزول في العموم، أو اتفق معه في الخصوص، فإننا نحمل العام على عمومه، والخاص على خصوصه.

أما إذا كان السبب خاصاً ونزلت الآية بصيغة العموم فاختلف الأصوليون: أتكون العبرة بعموم اللفظ أم بخصوص السبب؟

فذهب الجمهور إلى أن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب، فالحكم الذي يؤخذ من اللفظ العام يتعدى صورة السبب الخاص إلى نظائرها، كآيات اللعان التي نزلت في قذف هلال بن أمية زوجته.

ومنه حديث البخاري عن ابن عباس رضي الله تعالى عنه (أنَّ هِلالَ بنَ أُمَيَّة، قَذَفَ امْرَأَتهُ عِنْدَ النبيِّ صَلَّى اللهُ عليه وسلَّمَ بشريكِ ابْنِ سَحْماء، فقالَ النبيُّ صَلَّى اللهُ عليه وسلَّمَ: البَيِّنَةَ أوْ حَدٌّ فِي ظَهْرِكَ، فقالَ: يا رَسولَ اللَّهِ، إذا رَأَى أَحَدُنا علَى امْرَأَتِهِ رَجُلًا يَنْطَلِقُ يَلْتَمِسُ البَيِّنَةَ وَإِلَّا حَدٌّ فِي ظَهْرِكَ يَنْطَلِقُ يَلْتَمِسُ البَيِّنَةَ وَإِلَّا حَدٌّ فِي ظَهْرِكَ فقالَ هَلالٌ: والذي بَعَثَكَ بالحَقِّ إنِّي لَصادِقٌ، فَلَيُنْزِلَنَّ اللَّهُ ما يُبَرِّئُ ظَهْرِي مِنَ الحَدِّ، فقالَ هِلالٌ: والذي بَعَثَكَ بالحَقِّ إنِّي لَصادِقٌ، فَلَيُنْزِلَنَّ اللَّهُ ما يُبَرِّئُ ظَهْرِي مِنَ الحَدِّ،

فَنْزُلَ جِبْرِيلُ وأَنْزُلَ عليه: ﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ أَزْوَجَهُمْ ﴾ فَقَرَأُ حتَّى بَلَغَ: ﴿ إِن كَانَ مِنَ الصَّدِقِينَ ۞ ﴾ فانْصَرَفَ النبيُّ صَلَّى اللهُ عليه وسلَّمَ فأرْسَلَ إليْها، فَجاءَ هِلالٌ فَشَهِدَ، والنبيُّ صَلَّى اللهُ عليه وسلَّمَ يقولُ: إنَّ اللَّه يَعْلَمُ أنَّ أَحَدَكُما كاذِبٌ، فَهلْ مِنْكُما تائِبٌ ثُمَّ قامَتْ فَشَهِدَتْ، فَلَمَّ كانتْ عِنْدَ الخامِسَةِ وقَفُوها، وقالوا: إنَّها مُوجِبَةٌ، قالَ ابنُ عبَّاسٍ: فَتَلَكَّأَتُ وَنَكَصَتْ، حتَّى ظَنَنَا أَنَها تَرْجِعُ، ثُمَّ قالَتْ: لا أَفْضَحُ قَوْمِي سائِرَ اليَومِ، فَمَضَتْ، فقالَ النبيُّ صَلَّى الله عليه وسلَّمَ: أَبْصِرُوها، فإنْ جاءَتْ به أَكْحَلَ العَيْنَيْنِ، سابِغَ الأَلْيَتَيْنِ، خَدَلَجَ السَّاقَيْنِ، فَهو لِشَرِيكِ ابْنِ سَحْماءَ، فَجاءَتْ به كَذلكَ، فقالَ النبيُّ صَلَّى الله عليه وسلَّمَ: الله لكانَ لي ولَها شَأَنُ (١٠).

ونص الآية عام. ومنه يتناول الحكم المأخوذ من هذا اللفظ العام: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَرَمُونَ أَزْوَاجَهُمْ ﴾ غير حادثة هلال دون اللجوء إلى دليل آخر.

وهذا هو الرأي الراجح والأصح، ذلك أنه يتفق مع عموم أحكام الشريعة. علاوة على أنه قد سار عليه عامة الصحابة والعلماء المجتهدين. فاعتمدوا النصوص إلى غير صورة سببها. هذا فضلا عن أنه لا يوجد نص آخر يعارضه.

وعموم أحكام الشريعة إنما يخاطب بها كل مخاطب على مر الدهور وسائر الأزمان. وهو ما يتماشى مع كونها رحمة للعالمين في كل آن، ومنه ينسحب نص القاعدة على كل مجتمع. مالم ينص بدليل أنها محصورة في ذلكم السبب. كما جاء في سبب نزول قوله تعالى: ﴿ وَسَيُجَنَّبُهُا ٱلْأَتْقَى ۞ ٱلَّذِى يُؤْتِى مَالَهُ, يَتَزَكَّ ۞ وَمَا لِأَحَدٍ عِندَهُ, مِن يَعْمَةِ تُجُزَى ۚ ۞ إِلَّا ٱبْتِغَاءَ وَجُهِ رَبِّهِ ٱلْأَعْلَى ۞ وَلَسَوْفَ يَرْضَىٰ ۞ ﴾ [الليل: ٢١-٢١].

<sup>(&#</sup>x27;) البخاري: ٤٧٤٧

قال القرطبي: قوله تعالى: وسيجنبها أي يكون بعيداً منها. الأتقى أي المتقي الخائف. قال ابن عباس: هو أبو بكر - رضي الله عنه- يزحزح عن دخول النار(١).

ومنه ما جاء في سبب نزول سورة المسد عن ابن عباس رضي الله تعالى عنه (لَمَّا نُزلَتْ: ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَنَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ۞ ﴾، صَعِدَ النبيُّ صَلَّى الله عليه وسلَّمَ على الصَّفَا، فَجَعَلَ يُنادِي: يا بَنِي فِهْدٍ، يا بَنِي عَدِيٍّ - لِبُطُونِ قُرَيْشٍ - حتَّى اجْتَمَعُوا فَجَعَلَ الرَّجُلُ إِذَا لَمْ يَسْتَطِعْ أَنْ يَخْرُجَ أَرْسَلَ رَسُولًا لِيَنْظُرَ ما هُوَ، فَجَاءَ أبو لَهَبٍ وقُرَيْشٌ، فَقالَ: أَرَأَيْتَكُمْ لو يَسْتَطِعْ أَنْ يَخْرُجَ أَرْسَلَ رَسُولًا لِيَنْظُرَ ما هُوَ، فَجَاءَ أبو لَهَبٍ وقُرَيْشٌ، فَقالَ: أَرَأَيْتَكُمْ لو أَخْبَرْتُكُمْ أَنَّ خَيْلًا بالوَادِي تُرِيدُ أَنْ تُغِيرَ علَيْكُم، أَكُنْتُمْ مُصَدِّقِيَّ؟ قالوا: نَعَمْ، ما جَرَّبْنَا أَخْبَرْتُكُمْ أَنَّ خَيْلًا بالوَادِي تُرِيدُ أَنْ تُغِيرَ علَيْكُم، أَكُنْتُمْ مُصَدِّقِيَّ؟ قالوا: نَعَمْ، ما جَرَّبْنَا عَلْكُ إِلَّا صِدْقًا، قالَ: فإنِّي نَذِيرٌ لَكُمْ بَيْنَ يَدَيْ عَذَابٍ شَدِيدٍ فَقالَ أبو لَهَبٍ: تَبَّا لكَ عَلَيْكُمْ اللَّهِ مَعْتَنَا؟ فَنَزَلَتْ: ﴿ تَبَتَى يَدَا أَبِي لَهَبٍ وَتَبَّ ۞ مَا أَغَنَى عَنْهُ مَالُهُ وَمَا كَالُهُ وَمَا اللَّهُ مَالُهُ وَمَا أَنْ كَالُكُ مَا لَوْ لَهِبٍ وَتَبَّ ۞ مَا أَغَنَى عَنْهُ مَالُهُ وَمَا كَاللَّهُ مَالُهُ وَمَا اللَّهُ مَالُهُ وَمَا اللَّهِ مِا الْهِ لَهُ مَالُهُ وَمَا اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا لُهُ مَالُهُ وَمَا اللَّهُ مَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ مَا لَكُ مَا لَكُ مَا لَكَ مَالُهُ وَلَا لَكُ مَا لَوْ لَهُ مَاللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَا لَا لَكُ مَا لَكَ مَالُهُ وَلَا لَا عَلَالًا لَا لَوْلَا لَا لَكُ مَا لَهُ وَلَالَ مَا لَهُ وَلَا لَا لَكَ مَاللَّهُ وَلَا لَكُ مَا لَا لَهُ لَكُ مَا لَكَ مَا لَهُ وَلَكُ اللَّهُ لَا لَا عَلَى اللَّهُ اللَّهُ مَا لَكُولُ اللَّهُ وَلَا لَعُلُولُ اللَّهُ لَا عَلَى اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ

قال الشيخ عبدالوهاب خلاف: (إذا ورد النص الشرعي بصيغة عامة، وجب العمل بعمومه الذي دلت عليه صيغته، ولا اعتبار لخصوص السبب الذي ورد الحكم بناءً عليه، سواءً كان السبب سؤالاً أم واقعة حدثت؛ لأن الواجب على الناس اتباعه، هو ما ورد به نص الشارع، وقد ورد نص الشارع بصيغة العموم، فيجب العمل بعمومه، ولا يعتبر خصوصيات السؤال أو الواقعة التي ورد النص بناءً عليها؛ لأن عدول الشارع في نص جوابه أو فتواه عن الخصوصيات إلى التعبير بصيغة العموم، قرينة على عدم اعتباره تلك الخصوصيات).

ومنه آية حد السرقة ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقَطَعُواْ أَيْدِيَهُمَا جَزَآءٌ بِمَا كَسَبَا نَكَلَا مِّنَ اللَّهُ وَالسَّارِقَةُ فَاقَطَعُواْ أَيْدِيَهُمَا جَزَآءٌ بِمَا كَسَبَا نَكَلَا مِّنَ اللَّهُ وَاللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ۞ ﴾،(١) حيث نزلت في قطع يد سارق رداء صفوان بن أمية؛ إذ جاء

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي، القرطبي: ج ٢٠ / ٨٨

<sup>(</sup>۲) البخاري: ۲۷۷۰

<sup>(</sup>٣) علم أصول الفقه لعبدالوهاب خلاف: ١٨٩

صفوان بن أمية إلى النبي صلى الله عليه وسلم برجُل سرق رداءه من تحت رأسه وهو نائم، فلم ينكِرْ ذلك الرجل، فأمر به رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يقطع، فقال صفوان: يا رسول الله، لم أردْ هذا، ردائي عليه صدقة، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (فهلاً قبل أن تأتيني به)(١).

والآية نزلت في تميم الداري وعدي بن بداء؛ كما روى الإمام البخاري رحمه الله تعالى من حديث ابن عباس رضي الله تعالى عنهما (خَرَجَ رَجُلٌ مِن بَنِي سَهْمٍ مع تَمِيمٍ اللهُ الدَّارِيِّ، وعَدِيِّ بنِ بَدَّاءٍ، فَمَاتَ السَّهْمِيُّ بأَرْضٍ ليسَ بها مُسْلِمٌ، فَلَمَّا قَدِما بتَرِكَتِهِ، فَقَدُوا جَامًا مِن فِضَّةٍ مُخَوَّصًا مِن دَهَبٍ، فأحْلَفَهُما رَسولُ اللَّهِ صَلَّى الله عليه وسلَّمَ، ثُمَّ

<sup>(&#</sup>x27;) رواه ابن ماجه في سننه: ٢٥٩٥

وُجِدَ الجَامُ بَكَّةَ، فَقَالُوا: ابْتَعْنَاهُ مِن تَمِيمٍ وعَدِيٍّ، فَقَامَ رَجُلَانِ مِن أُولِيَائِهِ، فَحَلَفَا لَشَهَادَتُنَا أَحَقُ مِن شَهَادَتِهِمَا، وإنَّ الجَامَ لِصَاحِبِهِمْ، قالَ: وفيهم نُزَلَتْ هذه الآيَةُ: ﴿ يَآأَيُّهَا اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ اللَّلْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

والآية وإن نزلت في تميم الداري وعدي بن بداء، فهي عامة من جهة اللفظ، فحينما يظهر على أحدٍ علامة الموت، ويريد أن يوصي بشيء، فالشهادة على الوصية أن يشهد اثنانِ عادلان من الأقارب، أو آخران من غير المسلمين إذا كنتم في سفر، وظهرت أمارات الموت.

والسبب سببان: ١- سبب جاء بسبب شخص أو سؤال شخص. فما كان بسبب أحدهما، فلا تتعلق النصوص بأشخاص أو سؤال؛ ومنه تكون العبرة بعموم اللفظ، لا بخصوص السبب.

وسبب لحالة أو وصف. ومنه فإنها لا تعمم، بل تبقى على هذه الحالة فقط؛ أي: عامةً في هذه الحالة دون غيرها؛ أي: مخصوصة بهذه الحالة، ويقاس عليها مثل هذه الحالة.

وهكذا قد رأينا كيف كان الإمام الحبر الترجمان لا يقف عند سبب نزل الآية وحده ليقصرها عليه وإنما قد راح بها آفاقها ليناسب أن القرآن الكريم قذ نزل لكل آن وأن أحكامه لتطول كل مكان وبالله تعالى التوفيق.

<sup>(&#</sup>x27;) البخاري: ۲۷۸۰

## र्गिवा प्रवास निवास क्षां । निवास क्षेत्र विवास क्षेत्र विवास विवा

ولعل سؤالا مقتضاه؛ وما علاقة نزول القرآن بمناهج المفسرين فضلا عن ابن عباس رضى الله تعالى عنهما؟

ويكفي أنهم كانوا يعرفون علم تفسير القرآن الكريم بأنه علم نزول الآيات وشؤونها وقصصها والأسباب النازلة فيها ثم ترتيب مكيها ومدنيها ومحكمها ومتشابهها وناسخها ومنسوخها وخاصها وعامها ومطلقها ومقيدها ومجملها ومفسرها وحلالها وحرامها ووعدها ووعيدها وأمرها ونهيها وعبرها وأمثالها.

فدل ذلك على مناسبة عظيمة بين نزول القرآن ومناهج التفسير فضلا عن أن يكون للإمام الحبر الترجمان سبق في ذلك.

ذلكم وأننا حين نتعرض لمسألة النزول القرآني الكريم وبخاصة للآيات التي يكون محلها ذلكم أمر فإنما نحتاج بالضرورة للكلام حولها من يكون سندا معينا لبيان نزوله وعدد مراته. وذلك من مثل قوله تعالى ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَهُ فِي لَيْلَةِ مُّبَرَكَةً إِنَّا كُنَّا مُنذِرِينَ ۞ ﴾ [الدحان: ٣].

قال الطبري رحمه الله تعالى: حدثني يونس, قال: أخبرنا ابن وهب, قال: قال ابن زيد, في قوله عزّ وجلّ ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةِ مُبْرَكَةً إِنَّا كُنّا مُنذِرِينَ ۞ ﴾ قال: تلك الليلة ليلة القدر, أنـزل الله هذا القرآن من أمّ الكتاب في ليلة القدر, ثم أنـزله على الأنبياء في الليالي والأيام, وفي غير ليلة القدر (۱).

وللعلماء في نزول القرآن عدة أقوال. والصحيح الأشهر منها هو القول بأنّ للقرآن الكريم نزولين، نزوله جملة، ونزوله مفرّقا. قال ابن حجر - رحمه الله - في الفتح: هو الصحيح المعتمد (٢).

<sup>(&#</sup>x27;) تفسير الطبرى، تفسير سورة الدخان: الآية ٣

<sup>(</sup>۲) فتح الباري: ج۹/ ٤

والاعتماد على ما صح وقفه عن الحبر الإمام في هذا الشأن كما جاء عنه رضي الله تعالى عنه من نزول القرآن جملة إلى السماء الدنيا ثم كان جبريل ينزل به شيئاً فشيئاً. كما روى النسائي عن عكرمة، عن ابن عباس، قال: أنزل القرآن جملة إلى السماء الدنيا في ليلة القدر، ثم أنزل بعد ذلك في عشرين سنةً، قال: ﴿ وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثَلِ إِلَّا جِئْنَكَ بِاللَّهِ وَنَرَلَّكُ لِللَّهِ النَّاسِ عَلَى مُكْفِ وَنَرَّلْنُهُ وَلَوْتَكَ لِتَقْرَأُهُ عَلَى ٱلنَّاسِ عَلَى مُكْفِ وَنَرَّلْنُهُ وَتَرْبَلُا اللهِ الإسراء: ١٠٦].

وأريد أن أعمق البحث، وأرغب في ذكر نصوص تؤيد المذهب، وتقوي المقصد من كون أنه رضي الله تعالى عنه كان له سبق كريم – كرمه – في مسألة نزول القرآن الكريم، وأن هذه المسألة ليست بمعزل عن مسائل مناهج المفسرين يقدمهم في ذلكم الإمام الحبر الترجمان.

هذا.. ولأهل العلم في ذلك أقوال:

القول الأول: وقال به ابن عباس وجماعة وعليه جمهور العلماء: أن المقصود بنزول القرآن نزوله جملة واحدة إلى بيت العزة من السماء الدنيا تعظيما لشأنه عند ملائكته، ثم نزل بعد ذلك منجما على رسولنا محمد - صلى الله عليه وسلم- في ثلاث وعشرين سنة حسب الوقائع والأحداث منذ بعثته إلى أن توفي صلوات الله وسلامه عليه.

قال البخاري رحمه الله تعالى من حديث ابن عباس رضي الله تعالى عنهما: بُعِثَ رَسولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عليه وسلَّمَ لأرْبَعِينَ سَنَةً، فَمَكُثَ بَكَدَّةَ ثلاثَ عَشْرَةَ سَنَةً يُوحَى إلَيْهِ، ثُمَّ أُمِرَ بالهِجْرَةِ فَهاجَرَ عَشْرَ سِنِينَ، وماتَ وهو ابنُ ثلاثٍ وسِتِّينَ (٢).

<sup>(&#</sup>x27;) السنن الكبرى للنسائي جـ ٦ صـ ٤٢١ حديث ١١٣٧٢

<sup>(</sup>۲) البخاري: ۳۹۰۲

القول الثاني: روي عن الشعبي: أنه ليس للقرآن سوى نزول واحد هو نزوله منجما على رسول الله -صلى الله عليه وسلم- لأن هذا هو الذي جاء به القرآن: وقرآنا فرقناه لتقرأه على الناس على مكث ونزلناه تنزيلا، وجادل فيه المشركون الذين نقل إليهم نزول الكتب السماوية السابقة جملة واحدة: وقال الذين كفروا لولا نزل عليه القرآن جملة واحدة كذلك لنثبت به فؤادك ورتلناه ترتيلا ولا يأتونك بمثل إلا جئناك بالحق وأحسن تفسيرا.

الثالث: يرى أن القرآن أنزل إلى السماء الدنيا في ثلاث وعشرين ليلة قدر في كل ليلة منها ما يقدر الله إنزاله في كل السنة، وهذا القدر الذي ينزل في ليلة القدر إلى السماء الدنيا لسنة كاملة ينزل بعد ذلك منجما على رسول الله -صلى الله عليه وسلم- في جميع السنة.

وأميل إلى أن القرآن الكريم له تنزلان. وذلك لقوة رأي الفريق الأول من قوة أدلته. وذلك لأنه لا فارق بين الرأيين الأول والثالث من حيث إنه قد نزل مرتين مع اختلاف في مصدر التنزل وحسب. وقول الرأي الثاني مع ملاحته إلا أنه لا يعارض الأول والثالث جملة. غاية ما في الأمر أنه لم يشر إلى نزوله جملة واحدة في ليلة القدر إلى بيت العزة من السماء الدنيا، ونزوله من السماء الدنيا إلى الأرض مفرقا في ثلاث وعشرين سنة.

ومنه ما رواه الإمام النسائي رحمه الله تعالى عَنْ سَعِيدِ بْنِ جُبَيْرٍ، عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ، قَالَ: "نَزَلَ الْقُرْآنُ جَمِيعًا فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا، ثُمَّ فُصِّلَ فَنَزَلَ فِي السِّنِينَ، فَدَلِكَ "نَزَلَ الْقُرْآنُ جَمِيعًا فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا، ثُمَّ فُصِّلَ فَنَزَلَ فِي السِّنِينَ، فَدَلِكَ قُولُهُ: ﴿ فَلَا أُقْسِمُ بِمَوَقِعِ ٱلنُّجُومِ ۞ ﴾ [الواقعة: ٧٥](١).

<sup>(</sup>۱) النسائي: السنن الكبرى: ۱۱۵۰۱

وأخرج من عَنْ سَعِيدِ بْنِ جُبَيْرٍ، عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ، قَوْلُهُ: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ، وَكَانَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ يُنزِّلُ عَلَى رَسُولِ اللهِ صَلَّى لَزُلَ الْقُرْآنُ جُمْلَةً وَاحِدَةً فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ، وَكَانَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ يُنزِّلُ عَلَى رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَعْضَهُ فِي أَثْرِ بَعْضٍ، قَالُوا: ﴿ لَوْلَا نُزِّلَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَعْضَهُ فِي أَثْرِ بَعْضٍ، قَالُوا: ﴿ لَوْلَا نُزِّلَ عَلَيْهِ الْقُرْءَانُ جُمْلَةً وَحِدَةً كَذَلِكَ لِنْتَبَتَ بِهِ فَوَادَكِ فَرَتَ لَنَهُ تَرْبِيلًا فَي اللهِ اللهِ قَالَ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَعْضَهُ فِي أَثْرِ بَعْضٍ وَاللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

وروى عَن عِكْرِمَة عَن ابْن عَبَّاس قَالَ نزل الْقُرْآن فِي رَمَضَان لَيْلَة الْقدر فَكَانَ فِي السَّمَاء الدُّنْيَا فَكَانَ إِذَا أَرَادَ الله أَن يحدث شيئاً نزل فَكَانَ بَين أُوله وَآخره عشرين سنة (٢).

وأخرج عَن سعيد بن جُبَير عَن ابْن عَبَّاس قَالَ فصل الْقُرْآن من الذّكر فَوضع فِي بَيت الْعَزَّة فِي السَّمَاء الدُّنْيَا فَجعل جِبْرِيل عَلَيْهِ السَّلَام ينزل على النَّبِي يرتله ترتيلا قَالَ سُفْيَان خمس آيات وَنَحْوهَا (٣).

وجاء في المستدرك عَنْ سَعِيدِ بْنِ جُبَيْرٍ، عَنِ ابْنِ عَبّاسٍ رَضِيَ اللّهُ عَنْهُمَا، قَالَ: " أُنْزِلَ الْقُرْآنُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ مِنَ السَّمَاءِ الْعُلْيَا إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا جُمْلَةً وَاحِدَةً، ثُمَّ فُرِقَ فِي الْقُرْآنُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ مِنَ السَّمَاءِ الْعُلْيَا إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا جُمْلَةً وَاحِدَةً، ثُمَّ فُرِقَ فِي الْقُرْآنُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ مِنَ السَّمَاءِ الْعُلْيَا إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا جُمْلَةً وَاحِدَةً، ثُمَّ فُرِقَ فِي السَّيْنَ قَالَ: وَتَلَا هَذِهِ الْآيَةَ ﴿ \* فَلَا أَقْسِمُ بِمَوَقِعِ ٱلنُّجُومِ فَيَكَ الراقعة: ٥٠]. فَلَا أَقْسِمُ بِمَواقِعِ النُّجُومِ [الواقعة: ٥٠] قَالَ: «نَزَلَ مُتَفَرِّقًا» هَذَا حَدِيثُ صَحِيحٌ عَلَى شَرْطِ الشَّيْخَيْنِ وَلَمْ يُحَرِّجَاهُ" (٤).

حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ حَمْشَادُ الْعَدْلُ، ثنا مُحَمَّدُ بْنُ عِيسَى الْوَاسِطِيُّ، ثنا عَمْرُو بْنُ عَوْنِ، ثنا هُشَيْمٌ، عَنْ حُصَيْنٍ، عَنْ حَكِيمِ بْنِ جُبَيْرٍ، عَنْ سَعِيدِ بْنِ جُبَيْرٍ، عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْ حُصَيْنٍ، عَنْ حَكِيمِ بْنِ جُبَيْرٍ، عَنْ سَعِيدِ بْنِ جُبَيْرٍ، عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، قَالَ: " نَزَلَ الْقُرْآنُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ مِنَ السَّمَاءِ الْعُلْيَا إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا جُمْلَةً

<sup>(</sup>۱) النسائي: السنن الكبرى: ١١٦٢٥

<sup>(</sup>٢) فضائل القران للنسائي: بَابِ كم بَين وَبَين آخِره نزُول أول الْقُرُآن: ١٤

<sup>(</sup>٢) فضائل القران للنسائي: ٦ بَابِ كُم بَين وَبَين آخِره نزُول أول الْقُرْآن: ١٦

<sup>(</sup>²) الحاكم في المستدرك: ٣٧٨١. وقال: على شرط البخاري ومسلم.

وَاحِدَةً، ثُمَّ فُرِّقَ فِي الدر المنثور جلال الدين السيوطي - ج ٤ - الصفحة ٢٠٥ السِّنِينَ، قَالَ: وَتَلَا هَذِهِ الْآيَةَ ﴿ \* فَلَا أَقْسِمُ بِمَوَقِعِ ٱلنُّجُومِ ۞ وَإِنَّهُ لَقَسَمُ لَوَ تَعَلَمُونَ عَظِيمُ ۞ ﴿ الواقعة: ٧٥ - ٧٦](١).

قال الشيخ فهد الرومي: (فهذه الأحاديث كلها موقوفة على ابن عباس وأغلب أسانيدها صحيحة)(٢).

وجاء عن الزرقاني بعد أن ذكر احاديث ابن عباس أن هذه أحاديث أربعة من جملة أحاديث ذكرت في هذا الباب وكلها صحيحة كما قال السيوطي وهي أحاديث موقوفة على ابن عباس غير أن لها حكم المرفوع إلى النبي لما هو مقرر من أن قول الصحابي ما لا مجال للرأي فيه ولم يعرف بالأخذ عن الإسرائيليات حكمه حكم المرفوع. ولا ريب أن نزول القرآن إلى بيت العزة من أنباء الغيب التي لا تعرف إلا من المعصوم وابن عباس لم يعرف بالأخذ عن الإسرائيليات فثبت الاحتجاج بها(٣).

## حكمة نزول القرآن الكريم منجماً

وإنما جاء نزول القرآن الكريم منجماً؛ ولفوائد ربانية ،ومن فرائد رحمانية منها:

تثبيتاً لفؤاد رسول الله صلى الله عليه وسلم. كما قال تعالى: ﴿ وَكُلَّا نَقُصُ عَلَيْكَ مِنْ أَبْكَهِ وَاللَّهُ عَلَيْكَ مِنْ أَبْكَهِ وَسَلَّم. كما قال تعالى: ﴿ وَكُلَّا نَقُصُ عَلَيْكَ مِنْ أَبْكَهِ اللَّهُ عَلَيْهِ وَهَوْعِظَةٌ وَذِكْرِي لِلْمُؤْمِنِينَ ۞ ﴾ [هود: ١٢٠]. وتحدياً وإعجازاً. كما قال تعالى: ﴿ وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثَلٍ إِلَّا جِئْنَكَ بِٱلْحَقِّ وَأَحْسَنَ تَفْسِيرًا ۞ [الفرقان: ٣٣].

<sup>(</sup>١) رواه الحاكم في المستدر: ٣٩٥٩ وقال: هَذَا حَدِيثٌ صَحِيحٌ عَلَى شَرْطِ الشَّيْخَيْن وَلَمْ يُخَرِّجَاهُ.

<sup>(</sup>٢) دراسات في علوم القرآن الكريم: فهد الرومي: ١٩٤

<sup>(</sup>٣) مناهل العرفان، الزرقاني: ١ / ٤٥

قال في الدر المنثور: أخرج النسائي وابن جرير وابن أبي حاتم والحاكم وصححه وابن مردويه والبيهقي، عن ابن عباس رضي الله عنهما؛ أنه قرأ ﴿ وَقُرَّانًا فَرَقَانًا ﴾ مثقلة. قال: نزل القرآن إلى سماء الدنيا في ليلة القدر من رمضان جملة واحدة، فكان المشركون إذا أحدثوا شيئاً، أحدث الله لهم جواباً. ففرقه الله في عشرين سنة (١).

ومنه تيسير حفظه وفهمه ومسايرته للحوادث والتدرج في التشريع. لما روي عن ابن عباس في نزول القرآن في قوله إنا أنزلناه في ليلة القدر قال: أنزل القرآن جملة واحدة حتى وضع في بيت العزة في السماء الدنيا، ونزله جبريل على محمد - صلى الله عليه وسلم - بجواب كلام العباد وأعمالهم (٢).

ومنه تكريم بني آدم، وتعظيم شأنهم عند الملائكة، وتعريفهم عناية الله بهم، ورحمته لهم. ومنه أيضاً التسوية بين نبينا وبين موسى عليه السلام في إنزاله كتابه جملةً، والتفضيل لحمد في إنزاله عليه منجمًا ليحفظه.

وأفيد تدرج اللوائح والقرارات الإدارية على الفئات المستهدفة ليعوها ويعملوها.

(٢) رواه الطبراني والبزار باختصار، ورجال البزار رجال الصحيح، وفي إسناد الطبراني عمرو بن عبد الغفار وهو ضعيف.

<sup>(</sup>١) الدر المنثور، جلال الدين السيوطي: ج ٤ / ٢٠٥

### العطلب الثانين عشر: ابن عباس وكفر دون كفر

تصدرت كثير من كتب الباحثين في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَمَن لَمْ يَحُكُم بِمَا أَنزَلَ اللّهَ فَأُولَتِكَ هُمُ اللّهَ هُمُ اللّهَ الكفر الأكبر المخرج من الملة هُمُ اللّهَ الكفر الأكبر المخرج من الملة وهؤلاء لهم سندهم. وما بين مرجح أنه (كفر دون كفر) تأسيسا على أن ذلك هو قول الحبر الترجمان وبالتالي ليس مقصودا به ذلكم الكفر المخرج من الملة. وأولاء لهم سنده أيضاً.

وأريد أن أقدم مقدمات أراها فصلاً في المسألة، وبالتالي يمكن أن تعين على فهمها وضبطها بإذن الله تعالى.

ويوم أن يكون النظر إلى مسائل الدين على أنها من الله تعالى فتقدر لتقدير العبد ربه إذن لقضي الأمر. ولكن لأن هذه المسألة ليست محسومة في أفئدة كثير، ومنه كان ظهور أقوال وتلمس أعذار للتحلل من ربقة الديانة ومن مماحكات للتنصل من أحكام الملة.

وكيما يكون الفؤاد قد ألم به ما ألم حتى لا يكون في قلبه كثير من تعظيم الله تعالى كان من سببه تلكم النظرة إلى أوامره تعالى ونواهيه.

المقدمة الثانية: ذلك أن مقصود الديانة في الأساس هو تعبيد الناس لربهم الحق سبحانه. وبالتالي يكون النظر إلى أحكامه أمرا أو نهيا من هذه الزاوية. وعندها لن يجد بار بدينه مسوغا لأن يقول هذا أصل من الدين وذاك الآخر فرع منه.

ولست أجد خيراً مما قال به أكثم بن صيفي كما قال الحافظ أبو نعيم: حَدَّتُنَا أَبُو بَكْرٍ مُحَمَّدُ بْنُ الْفَتْحِ الْحَنْبَلِيُّ، قال حدثنا يَحْيَى بْنُ مُحَمَّدٍ، مَوْلَى بَنِي هَاشِمٍ، قال حدثنا الْحَسَنُ بْنُ دَاوُدَ الْمُنْكَدِرِيُّ، قال حدثنا عُمَرُ بْنُ عَلِيٍّ الْمُقَدَّمِيُّ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ عَبْدِ الْمَلِكِ الْحَسَنُ بْنُ دَاوُدَ الْمُنْكَدِرِيُّ، قال حدثنا عُمَرُ بْنُ عَلِيٍّ الْمُقَدَّمِيُّ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ عَبْدِ الْمَلِكِ بْنِ عُمْدِ، عَنْ أَييهِ، قَالَ: بَلَغَ أَكْثُمَ بْنَ صَيْفِيٍّ مَحْرَجُ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَأَرادَ أَنْ يَأْتِيهُ فَأَبِي قَوْمُهُ أَنْ يَدَعُوهُ، وَقَالُوا: أَنْتَ كَبِيرُنَا لَمْ تَكُنْ لِتَخِفَّ إِلَيْهِ، قَالَ: فَلْيَأْتِ مَنْ يُبْلِغُهُ عَنِّي، وَيَبْلِغُنِي عَنْهُ، فَانْتُدِبَ رَجُلَانِ، فَأَتَيَا النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالُوا: نَحْنُ رُسُلُ أَكْثُمَ بْنِ صَيْفِيِّ، وَهُو يَسْأَلُكَ مَنْ أَنْت؟ وَمَا جِنْتَ بِهِ؟ قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالُوا: نَحْنُ رُسُلُ أَكْثُمَ بْنِ صَيْفِيِّ، وَهُو يَسْأَلُكَ مَنْ أَنْت؟ وَمَا جِنْتَ بِهِ؟ قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالُوا: ثُحْنَ وَسَلَّمَ فَالُوا: ثُمْ وَسَلَّمَ فَالُوا: ثُمْ وَمَا جِنْتَ بِهِ؟ قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَالُوا: ثُمَّ مَنْ أَنَا مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ، وَأَمًّا مَا أَنَا فَأَنَا عَبْدُ اللَّهِ وَرَسُولُهُ، قَالَ: ثُمَّ قَلَا عَبْدُ اللَّهِ وَرَسُولُهُ، قَالَ: ثُمَّ مَنْ أَنَا عَبْدُ اللَّهِ وَلَايَةَ فَى الْفَرْقِ وَيَنَعَى عَنِ اللَّهِ وَرَسُولُهُ، قَالَ: ثُمَّ

ٱلْهَحْشَآءِ وَٱلْمُنكِ وَٱلْبَغِيُ يَعِظُكُمُ لَعَلَّكُمُ مَنَكُون ﴾ قَالُوا: ارْدُدْ عَلَيْنَا هَدَا الْقُول، فَرَدَهُ عَلَيْهِمْ حَتَّى حَفِظُوهُ، فَأَتَيَا أَكُمُّمَ، فَقَالَ: أَبِى أَنْ يَرْفَعَ نَسَبَهُ، فَسَأَلْنَاهُ عَنْ نَسَهِ فَوَجَدُنَاهُ زَاكِيَ النَّسَب، وَاسِطًا فِي مُضَرَ، وَقَدْ رَمَى إِلَيْنَا يكلِماتٍ قَدْ حَفِظْنَاهُنَّ، فَلَمَّا سَمِعَهُنَّ أَكُمُ مُقَالَ: أَيْ قَوْمٍ، أَرَاهُ يَأْمُو بِمَكَارِمِ الْأَخْلَاق، ويَنْهَى عَنْ مَلَابِمِهَا، فَكُونُوا فِي سَمِعَهُنَّ أَكُمُ مُقَالَ: أُوصِيكُمْ قَالَ: أَيْ عَوْمٍ، أَرَاهُ يَأْمُو بِمَكَارِمِ الْأَخْلَاق، ويَنْهَى عَنْ مَلَابِمِهَا، فَكُونُوا فِي مَعْرَثُهُ الْوَفَاةُ، فَقَالَ: أُوصِيكُمْ يَتَقُوى اللّهِ، وصِلَةِ أَنْ حَضَرَتُهُ الْوَفَاةُ، فَقَالَ: أُوصِيكُمْ يَتَقُوى اللّهِ، وصِلَةِ الرَّحِم؛ فَإِنَّهُ لَا يَبْلَى عَلَيْهِمَا أَصْلٌ، وَلَا يُهْتَصُو عَلَيْهِمَا فَرْعٌ، وَإِيَّاكُمْ وَنِكَاحَ الْحَمْقَاءِ؛ فَإِنَّ فِيهَا غِدَاءَ الصَّغِيرِ، وَمَهْرَ الْكَمِيرِ، وَمَهْرَ الْكَوْمَةُ وَاعْلَمُوا أَنْ سُوءَ حَمْلِ الْغِنِي يُورَثُ مَرَحًا، وَإِنَّ الْحُمْقَاءِ؛ فَإِنَّ فِيهَا غِذَاءَ الصَّغِيرِ، وَمَهْرَ الْكَسِيرِ، وَمَهْرَ الْكَوْمَةُ عَلَى الْمُولِ أَنْ شِعْ حَمْمُ الْعَلْمِ الْفَقْرِ وَاعْلَمُوا أَنْ سُوءَ حَمْلِ الْفَقْرِ وَاعْلَمُوا أَنْ اللهُ وَعَلَى اللهُ وَاللهُ الْمُولُ أَنْ مُومَ حَمْلِ الْفِنَى يُورَعُ مَرَحًا، وَإِنَّ الْعُدْمَ عَدُمُ الْعُقْلِ لَا عُدْمَ الْمَالِ، وَإِنَّ الْوَحْشَةَ فِي دَهَابِ الْمُقْلِ وَاعْلَمُوا أَنْ عَنْ السَّوْمَ وَاعْلَمُوا أَنْ عَنْمُ الْمُولُولُ أَنْ الْمُولُولُ أَنْ وَاعْلَمُوا أَنْ مَقْتُلَ الرَّجُولِ بَيْنَ لِحُنْيَاهِ، وَالْ تَوَاكُلُوا الرَّفُنَةِ فَلَامُوا أَنْ كَثِيرَ النَّعُومُ وَاعَلَمُوا أَنْ كَثِيرَ النَّصُوحَ يَهْبِطُ عَلَى كَثِيرِ الظُّلَةِ، وَالْمَالُ الْمُؤَلِ فَوْلَ الْحُولُ عَلَى كَثِيرِ الظُّنَةِ، وَاعْلَمُوا أَنْ كَثِيرَ النُعَمْ عَلَى كَيْمِلُوا عَلَى كَثِيرِ الظُّلَةِ، وَاعْلَمُوا أَنْ كَثِيرَ النُعَمْ عَلَى كَثِيرِ الظُّلَةَ عَلَى كَثِيرِ الظُّنَةِ عَلَى الْمُؤَالُ الْمُؤَلِ فَي الْقَالِ الْمُؤْلُ فَلَى الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤَلِ الْمُؤْلُ الْمُؤَلِ الْمُؤَلِ الْمُؤَلِ الْمُ

والشاهد قوله (أيْ قُوْم، أرَاهُ يَأْمُرُ بِمَكَارِمِ الْأَخْلَاقِ، وَيَنْهَى عَنْ مَلَائِمِهَا، فَكُونُوا فِي هَذَا الْأَمْرِ رُؤَسَاء، وَلَا تَكُونُوا فِيهِ أَوْلًا، وَلَا تَكُونُوا فِيهِ آخِرًا)! ذلكم الأثر العجيب والتناول الفريد للقرآن الكريم! وممن لم يخالط الإيمان بشاشة قلوبهم بعد. من أمثال صنديد كأكثم. لكنه هذا هو أثر القرآن الكريم كما ينبغي له أن يكون. فما بالنا غن إذن ننظر ، وما بالنا إذن نبحث عن علل؛ لنخرج بها النص عن إلفه، ولنوصد الباب عن نوره؟!

<sup>(</sup>١) كتاب معرفة الصحابة لأبي نعيم: ٩٩٣

ذلك أن أكثم قد حصر غاية القرآن بقول سديد. وذلك أنه قد أصاب بلسان رشيد، لما أن قال (إنى قد أراه يأمر بمكارم الأخلاق، وينهى عن ملائمها)!

وذلكم أنه أيضاً قد أخذ القرآن الجميد بلبه حتى وكأني به قد أناخ الراحلة خضعانا لقول الله تعالى ربنا الرحمن ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدْلِ وَٱلْإِحْسَانِ وَإِيتَآيِ ذِى ٱلْقُرْبَىٰ وَيَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنكرِ وَٱلْبَغَيُ يَعِظُكُمُ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ۞ [النحل: ٩٠].

وإذ كان أولى أن تكون هذه النظرة الكلية لأحكام الله تعالى، وقد كان الابتلاء والاختبار الرباني الكريم، أن تتصدر للناس هكذا دروس وعبر! لا أن يذهب أحد مذهبا لتقعيد قلل من شأن نظرة واجبة إلى أوامر الله تعالى أحكامه وشرائعه، ولا لأن يسلك آخر مسلكا يكون النظر من خلاله إلى أحكام الملة بذلكم الذي أصاب الناس من تهاون، واعتماد على غفرانه تعالى الذنوب، وإن بلغت عنان السماء بغير نظر – حق النظر – إلى قول الله تعالى ربنا الرحمن ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللهَ حَقَ قَدْرِهِ وَالْأَرْضُ جَهِيعًا فَبْضَتُهُ فَوْمَ الْقِيكَة وَالسَمَونُ مَطْوِيّلَتُ يِيَمِينِهِ مُ سُبْحَنَهُ وَتَعَلَى عَمّا يُشْرِكُون فَ الزمر: ٢٧].

ذلك وأنه إذا كان الله تعالى في عقد كل مؤمن هو الذي يجب أن يتوجه بالعبادة له وحده دون سواه من صلاة أو صيام أو زكاة أو حج فإنه تعالى أولى أن يتوجه إليه بعبادة هي من أخص ما يكون دلالة على تعبيد الناس أنفسهم لربهم الحق سبحانه يوم ألا يحكموا إلا بحكمه ويوم ألا ينزلوا إلا على شرعه. خاصة وأن ذلكم متعلق بمقتضى الشهادة لله تعالى أنه لا إله إلا هو مستحق للعبادة على وجهها.

وليس يقال إن اعتقادا بذلك وحده كاف، وإن لم يلتزم الناس، وليس يمكن أن يقبل إيمان، وإن لم يتقيد القوم بشريعة مولاهم الله تعالى. ذلك أن الكفار يمكن أن يكونوا على ذلك. بدليل أن اليهود كما ذكر في سبب نزول آية المائدة كما سوف يأتي، لم ينكروا أن حكم الله تعالى في الزنا هو الرجم. غاية ما في الأمر أنهم أرادوا أن يعطلوه.

وهنا إذن كان وصمهم أنهم الكافرون، وهناك كان نعتهم بأنهم ظالمون، وأنهم أيضاً كانوا بذلكم فاسقين!.

ذلكم وأن قولا كهكذا نوعه لمؤد بطريق اللزوم إلى التحلل من ربقة شرع الله تعالى مولانا الله سبحانه، ولم يتبق للإسلام إلا اسمه الذي يدين به القوم. وأراه عجبا!

ذلكم وأني رأيت قوماً عطلوا منهج الله تعالى أن يسود في أرضه تعالى. ولست أدري كيف يعدل عن حكم الله تعالى في أولاء؟ ولست أجد في قرآنه تعالى إلا دالة العدل؛ لتأخذ بأيديهم، وتسلك بهم أيضا إلى محكمة العدل المطلق، محكمة يحكم فيها بأمره تعالى وحده، ويعدل فيها بحكمه تعالى وحده أيضا، ليقول التاريخ: أولاء نفر أخلصوا دينهم لله فأنزلوا حكم الله كما يجب أن ينزل رحمة بأولاء أنفسهم وهؤلاء، ثم رحمة بالمنهج، ورحمة تالية لأجيال متعاقبة تأخذ دينها على محامل الجد، لا مهاوي الردى، ومعاول التفلت والطغيان. والله المستعان!

ذلك؛ وإن النظر النفسي حاكم أيضاً. إذ يمكن يسيرًا أن يتحلل الناس من الشرع والحكم بجرة قلم في مؤلف، أو بكلمة عريضة من لسان بقولهم مخالفة لواقع حالهم وعظيم إثمهم: ها نحن نعتقد اعتقادا جازما بأنه لا حكم إلا لله، وإن سعينا في الأرض فساداً!

ويقولون ذلكم قول، وهم مطمئنون إلى أن رحمة الله تعالى واسعة – وهي بلا شك كذلك – . وأن سيف الحق وميزان العدل سيغض طرفا عنهم، ولطالما أن المسألة هي كفر دون كفر. وبذلكم تساهل تجد النفوس أمامه مداخل شتى؛ للتحلل من النصوص أمرها ونهيها.

هذا؛ ونظر أولي يقول: إن الواقع الذي تنزَّلُ الآية عليه حاكم. ذلك أن الآية نزلت فيما قال الإمام أحمد: حدثنا إبراهيم بن العباس حدثنا عبد الرحمن بن أبى الزناد عن أبيه،

عن عبيد الله بن عبد الله عن ابن عباس قال: إن الله أنزل: ﴿ وَمَن لَمْ يَحَكُمُ بِمَا أَنزَلَ الله عن عبيد الله بن عباس أَوْلَتِكَ هُمُ الظّلِمُونَ ﴿ وَاللهُونَ فَ اللهُودِ مَن اللهودِ هُمُ الفَّائِيقُونَ ﴿ وَ اللهُودِ على أَن اللهُ اللهُ فِي الطائفتين من اليهود كانت إحداهما قد قهرت الأخرى في الجاهلية، حتى ارتضوا أو اصطلحوا على أن كل قتيل قتلته الغزيزة من الذليلة فديته خمسون وسقا، وكل قتيل قتلته الذليلة من العزيزة فديته مائة وسق، فكانوا على ذلك حتى قدم النبي صلى الله عليه وسلم المدينة، فذلت الطائفتان كلتاهما، لمقدم رسول الله صلى الله عليه وسلم، ويومئذ لم يظهر، ولم يوطئهما عليه، وهو في الصلح، فقتلت الذليلة من العزيزة قتيلا فأرسلت العزيزة إلى الذليلة: أن ابعثوا لنا بمائة وسق، فقالت الذليلة: وهل كان هذا في حيين قط دينهما واحد، ونسبهما واحد، وبلدهما واحد، وبلهما واحد، وبله عضه دية بعض.

إنما أعطيناكم هذا ضيما منكم لنا، وفرقا منكم، فأما إذ قدم محمد فلا نعطيكم ذلك، فكادت الحرب تهيج بينهما، ثم ارتضوا على أن يجعلوا رسول الله صلى الله عليه وسلم بينهم، ثم ذكرت العزيزة فقالت: والله ما محمد بمعطيكم منهم ضعف ما يعطيهم منكم ولقد صدقوا، ما أعطونا هذا إلا ضيما منا وقهرا لهم، فدسوا إلى محمد: من يخبر لكم رأيه، إن أعطاكم ما تريدون حكمتموه وإن لم يعطكم حذرتم فلم تحكموه. فدسوا إلى رسول الله صلى الله صلى الله عليه وسلم فلما جاءوا رسول الله صلى الله عليه وسلم أخبر الله رسوله صلى الله عليه وسلم بأمرهم كله، وما أرادوا، فأنزل الله تعالى: ﴿ يَاَيَّهُا الرَّسُولُ لَا يَحَونَكَ الَّذِينَ وسلم عنى ففيهم – والله – أنزل، وإياهم عنى الله عز وجل(۱).

(١) مسند الإمام أحمد: ٢٢١٣

والشاهد: تنزيل ابن عباس رضى الله تعالى عنه الآية على اليهود هكذا كما أنزلت وصما لهم بالكفر جزاء إعراضهم عن حكم الله تعالى. وتنزيل هذا الحكم عليهم حتى وإن كان اعتقادهم أن حكم الله تعالى هو القصاص إن كان قتلا. وأن حكم الله تعالى هو الرجم إن كانت الواقعة زنا. كما قال الإمام مسلم رحمه الله تعالى: حدثني الحكم بن موسى أبو صالح حدثنا شعيب بن إسحق أخبرنا عبيد الله عن نافع أن عبد الله بن عمر أخبره أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أتى بيهودي ويهودية قد زنيا فانطلق رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى جاء يهود فقال ما تجدون في التوراة على من زنى قالوا نسود وجوههما ونحملهما ونخالف بين وجوههما ويطاف بهما قال فأتوا بالتوراة إن كنتم صادقين فجاءوا بها فقرءوها حتى إذا مروا بآية الرجم وضع الفتى الذي يقرأ يده على آية الرجم وقرأ ما بين يديها وما وراءها فقال له عبد الله بن سلام وهو مع رسول الله صلى الله عليه وسلم مره فليرفع يده فرفعها فإذا تحتها آية الرجم فأمر بهما رسول الله صلى الله عليه وسلم فرجما قال عبد الله بن عمر كنت فيمن رجمهما فلقد رأيته يقيها من الحجارة بنفسه وحدثنا زهير بن حرب حدثنا إسمعيل يعني ابن علية عن أيوب ح وحدثني أبو الطاهر أخبرنا عبد الله بن وهب أخبرني رجال من أهل العلم منهم مالك بن أنس أن نافعا أخبرهم عن ابن عمر أن رسول الله صلى الله عليه وسلم رجم في الزنى يهوديين رجلا وامرأة زنيا فأتت اليهود إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم بهما وساقوا الحديث بنحوه وحدثنا أحمد بن يونس حدثنا زهير حدثنا موسى بن عقبة عن نافع عن ابن عمر أن اليهود جاءوا إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم برجل منهم وامرأة قد زنيا وساق الحديث بنحو حديث عبيد الله عن نافع (١).

وتنزيل الآية مرة على القصاص ومرة أخرى على الزنا لا يمنع تكرار سبب النزول. كما قال الإمام الحافظ ابن كثير رحمه الله تعالى: (وقد روى العوفي وعلي بن أبي طلحة الوالى عن ابن عباس: أن هذه الآيات نزلت في اليهوديين اللذين زنيا، كما تقدمت

<sup>(&#</sup>x27;) صحيح مسلم: ١٦٩٩ / ٣٥٢

الأحاديث بذلك. وقد يكون اجتمع هذان السببان في وقت واحد، فنزلت هذه الآيات في ذلك كله، والله أعلم) (١).

والشاهد مرة أخرى: أنه رضي الله تعالى عنه حكم بحكم الله تعالى فيمن حكم بغير ما أنزل الله تعالى من زاويتين:

فأما أولاهما: فكون فاعل ذلك كافر وظالم وفاسق. بدليل نص الآية أولاً. وهو مقدم على قول كل أحد. ثم بدليل أنه رضي الله تعالى عنه ساق السبب منزلا إياه على الآية التي حكمت بكفر من فعل ذلك. إذ لم يرد في لفظ حديث مسلم ما يشي بغير ذلكم.

وأما ثانيهما: أنه لم يرد عنه قصر سبب النزول على من نزلت فيهم الآية الكريمة. وبالتالي فنحن أمام تنزيل آخر لقاعدة (العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب). وهذه لها بسط آخر في مواضعها لكنني سأسوق بعضا من خاطري وآخر نقلاً عن أهل الدين والعلم في بيان عمومها لسائر من اتحدت فيهم العلة وهو ما يتسق وعموم الرسالة، وهو أيضاً ما ينتظم وعموم الرسالات، وأنها إنما قد اتحدت في أصولها، وإن ذلكم الاتحاد موجب لإعماله؛ كونه متعلقا بسلطان الله تعالى في الأرض، ولأنه متعلق بحكمه النافذ في كونه.

فقد أخرج الإمام مسلم رحمه الله تعالى عن البراء بن عازب قال مر على النبي صلى الله عليه وسلم بيهودي محمما مجلودا، فدعاهم صلى الله عليه وسلم، فقال: هكذا تجدون حد الزاني في كتابكم؟ قالوا: نعم، فدعا رجلا من علمائهم، فقال: أنشدك بالله الذي أنزل التوراة على موسى، أهكذا تجدون حد الزاني في كتابكم قال: لا، ولولا أنك نشدتني بهذا لم أخبرك، نجده الرجم، ولكنه كثر في أشرافنا، فكنا إذا أخذنا الشريف تركناه، وإذا أخذنا الضعيف أقمنا عليه الحد، قلنا: تعالوا فلنجتمع على شيء نقيمه

<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن کثیر: ج۲/ ۵۷

على الشريف والوضيع، فجعلنا التحميم، والجلد مكان الرجم، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: اللهم إني أول من أحيا أمرك إذ أماتوه، فأمر به فرجم، فأنزل الله عز وجل: ﴿يَا أَيُهَا الرَّسُولُ لَا يَحْرُنكَ اللَّهِ عَلَيه وسلم، فإن أَلْكُفْرِ ﴾ إلى قوله ﴿ إِنْ أُوتِيتُ مَهَا فَخُدُوهُ ﴾ يقول: اثتوا محمدا صلى الله عليه وسلم، فإن أمركم بالتحميم والجلد فخذوه، وإن أفتاكم بالرجم فاحذروا، فأنزل الله تعالى ﴿ وَمَن لَمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ الله فَأُولَتِكَ هُمُ الظّلِمُونَ ﴿ وَمَن لَمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ الله وَمَن لَمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ الله وَمَن لَمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ الله وَمَن لَمْ وَمَن لَمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ الله وَلَا الله عليه وسلم فرجم، ولم الأعمش بهذا الإسناد نحوه، إلى قوله: فأمر به النبي صلى الله عليه وسلم فرجم، ولم يذكر ما بعده من نزول الآية (۱).

وليس من شرط أن يقال إن الله تعالى له حكم كذا وهو مغاير لما عليه حكمه تعالى في الحقيقة. كيما يقال إنه كذب عليه تعالى، ومن ثم يكون قائل ذلك كافرا. فاستواء الحكم بغير حكمه تعالى مع الكذب عليه تعالى فيما لم ينزل كونهما يشتركان في حيثية الحكم بغير حكمه تعالى مناطا. فكل ذلك كاف بالدلالة على كفر فاعله.

والقول المنسوب للإمام الحبر الترجمان: (كفر دون كفر) نسبة لما رواه الحاكم في عن ابن عباس، قوله في الحكم بغير ما أنزل الله هو: (كفر دون كفر), فعلى فرض صحته عنه فإنه موقوف عليه رضى الله تعالى عنه، والموقوف على الصحابى لا يؤخذ إلا بشرطين:

أحدهما: ألا يخالف نصًّا من القرآن أو السنة.

والآخر: ألا يخالف صحابيًّا آخر أوثق منه.

والوثوق طول الصحبة؛ لأن الصحابة كلهم عدول.

<sup>(&#</sup>x27;) صحیح مسلم: ۱۷۰۰

وقول: (كفر دون كفر)، إن صحت نسبته إليه رضي الله تعالى عنهما قد خالف قول ابن مسعود الذي قال: (ذاك الكفر)، وعرفه بقوله تعالى: ﴿ وَمَن لَمْ يَحُكُم بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ مُلُولَ هُمُ ٱلۡكِفُونَ ﴾ [المائدة: ٤٤].

ومنه أيضا فلم يقف الناس عند قول ابن عباس وليسوا يقفون على قول ابن مسعود؟! وسبب نزول الآية يزيل الشبهة، فقد نزلت في اليهود حين غيروا حدّ دية القتيل المنزلة في التوراة.

وقائل بأن الاستحلال شرط في ذلك ليس صوابا. ذلك لأن الإيمان قول وعمل. وكلاهما يتعاضدان في إسباغ صفة الإيمان على آحاد الناس. وإذا ما انفكت إحدى الخصلتين عنه فقد خرم هذا الإيمان، وإلا فما أسمينا المنافقين منافقين؛ وإلا لفوات شرط الاعتقاد. كما لم نكفر اليهود لأنهم عملوا ليس بمقتضى علم الشرع وحكمه، وكما لم نكفر النصارى لأنهم عابوه تعالى بغير علم!

ذلك، وأن العلم بأسباب كفر أهل الكتاب ليس محصوراً في مسألة عدم العمل بمقتضى العلم والعمل دون متابعة شرعه تعالى. وبسط هذا في موضع آخر.

وأنبه على أن أسانيد هذا الأثر عن ابن عباس - رضي الله عنهما - في صحتها خلاف. وبعد الحكم بصحة الأثر، يبقى النظر في دلالته، ومناط الحكم فيه.

وإنصافاً للقول فإنه لا يقال في كل واقعة حكم فيها بغير ما أنزل الله إنها كفر أكبر مخرج لصاحبه من الملة. ذلك لأن الأمر في مجموعه مرتبط بحال الحاكم أولاً، وبحال النصوص التي أمامه ليحكم بمقتضاها ثانياً، وبحال الواقع الذي يحكم المجتمع كله. فهذه أمور ثلاثة لا ينفك إحداها عن الأخرى عند النظر إلى هذه المسألة. فالحاكم بها حاكم بشرع مولاه بداية. وهو أصل عام يسير عليه في حكمه. وأمامه نصوص الشرع يدرسها ويقيمها على

حالة أمامه جاءت ليحكم فيها بأمره تعالى ابتداء. وهو من ثم ينتمي إلى (واقع مجتمعي) يدين في مجموعه لله تعالى بالسلطان.

فإذا ما سها أو غلط وحكم بغير ما أنزل الله تعالى نقول إنه ليس حكما بغير ما أنزل الله تعالى من هذا النوع الذي يخرج به صاحبه من الملة. وإلا كان هذا إجحافاً تتأباه الديانة، وعسراً لا ترضاه الملة. وما وجد أحد بغيته خطأ وما وقع حكم بغير تجاوز. وإلا لماذا قال صلى الله عليه وسلم: إذا حكم الحاكم فاجتهد ثم أصاب فله أجران، وإذا حكم فاجتهد ثم أخطأ فله أجران.

وذلكم يقال ليس لأن هناك قول (كفر دون كفر). لكنه لأنه من قواعد الدين، وأصول الملة، ومقتضيات الرحمة، والغفران، وسبل التجاوز، مما تشرفت به الديانة، ومما تسامت به الحنيفية الإبراهيمية.

وذكر ابن جرير عن مسروق، وعلقمة: أنهما سألا ابن مسعود عن الرشوة، فقال: هي السحت. قالا في الحكم؟ قال: ذاك الكفر! تم تلا هذه الآية: ﴿ وَمَن لَّمَ يَحُكُم بِمَا أَنزَلَ السّحت. قالا في الحكم؟ قال: ذاك الكفر! تم تلا هذه الآية: ﴿ وَمَن لَّمَ يَحُكُم بِمَا أَنزَلَ السّحت. قَالًا فَي الحَمْرُونَ فَي ﴾ [سورة المائدة: ٤٤](٢).

وذكر ابن كثير رحمه الله عن علي بن أبي طلحة، عن ابن عباس، قوله: ﴿ وَمَن لَّمْ يَحُكُمُ بِمَا أَنزَلَ الله، فقد كفر. ومن أقر بِمَا أَنزَلَ الله، فقد كفر. ومن أقر به ولم يحكم، فهو ظالم فاسق<sup>(٣)</sup>.

واختيار الطبري أن الآية المراد بها أهل الكتاب، أو من جحد حكم الله المنزل في الكتاب.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري: ٧٣٥٢

<sup>(</sup>۲) تفسير الطبري: ۱۱۹۲۰

<sup>(</sup>۳) تفسیر ابن کثیر: ج۲/ ۷۲

وقول ابن حجر إن الآيات وإن كان سببها أهل الكتاب لكن عمومها يتناول غيرهم لكن لما تقرر من قواعد الشريعة أن مرتكب المعصية لا يسمى كافرا ولا يسمى أيضاً ظالما لأن الظلم قد فسر بالشرك بقيت الصفة الثالثة فمن ثم اقتصر عليها. وقال إسماعيل القاضي في أحكام القرآن بعد أن حكى الخلاف في ذلك ظاهر الآيات يدل على أن من فعل مثل ما فعلوا واخترع حكما يخالف به حكم الله وجعله دينا يعمل به فقد لزمه مثل ما لزمهم من الوعيد المذكور حاكما كان أو غيره)(١).

ومعرفة ما في القوانين الوضعية، وما اشتملت عليه من تغيير الشرع، وتحليل الحرام، وتحريم الحلال أمر لازم كيما يمكن لعالم أن يفتي وكيما يمكن لفقيه أن يفقه.

قال ابن تيمية رحمه الله تعالى والإنسان متى حلل الحرام المجمع عليه أو حرم الحلال المجمع عليه أو بدل الشرع المجمع عليه كان كافرا باتفاق الفقهاء (٢).

وقال أيضاً: ومتى ترك العالم ما علمه من كتاب الله وسنة رسوله واتبع حكم الحاكم المخالف لحكم الله ورسوله كان مرتدا كافرا، يستحق العقوبة في الدنيا والآخرة (٣).

وقال ابن كثير: من ترك الشرع الحكم المنتزل على محمد خاتم الأنبياء عليه الصلاة والسلام وتحاكم إلى غيره من الشرائع المنسوخة كفر، فكيف بمن تحاكم إلى الياسق وقدمها عليه، ومن فعل ذلك كفر بإجماع المسلمين (٤).

وقال الشيخ محمد أمين الشنقيطي رحمه الله: (ومن لم يحكم بما أنزل الله معارضة للرسل وإبطالا لأحكام الله فظلمه وفسقه وكفره كله خرج من الملة)(٥).

<sup>(</sup>١) فتح الباري، ابن حجر: ج ١٣ / ١٠٧

<sup>(</sup>۲) الفتاوي، ابن تيمية: ۳ / ۲۶۷

<sup>(</sup>۳) الفتاوي، ابن تيمية: ۳۷۲ / ۳۷۲

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) البداية والنهاية ١١٩ / ١١٩

<sup>(°)</sup> أضواء البيان، الشنقيطي: ج ٢/ ١٠٤

وذكر ابن كثير رحمه الله تعالى أنه تعالى ينكر على من خرج عن حكم الله الحكم المشتمل على كل خير، الناهي عن كل شر وعدل إلى ما سواه من الآراء والأهواء والاصطلاحات، التي وضعها الرجال بلا مستند من شريعة الله، كما كان أهل الجاهلية يحكمون به من الضلالات والجهالات، عما يضعونها بآرائهم وأهوائهم، وكما يحكم به التتار من السياسات الملكية المأخوذة عن ملكهم جنكز خان الذي وضع لهم اليساق وهو عبارة عن كتاب مجموع من أحكام قد اقتبسها عن شرائع شتى، من اليهودية والنصرانية والملة الإسلامية، وفيها كثير من الأحكام أخذها من مجرد نظره وهواه، فصارت في بنيه شرعا متبعا، يقدمونها على الحكم بكتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم. ومن فعل ذلك منهم فهو كافر يجب قتاله، حتى يرجع إلى حكم الله ورسوله صلى الله وسلم. ومن فعل ذلك منهم فهو كافر يجب قتاله، حتى يرجع إلى حكم الله ورسوله صلى الله عليه وسلم فلا يحكم سواه في قليل ولا كثير (١).

وذهب الشيخ محمد ابن إبراهيم إلى أن من الكفر الأكبر المستبين تنزيل القانون اللعين منزلة ما نزل به الروح الأمين على قلب محمد صلى الله عليه وسلم ليكون من المنذرين، والحكم بخلافه هو الجور والظلم والضلال والكفر والفسوق، ولهذا قال تعالى بعد ذلك: ﴿ وَمَن لَمْ يَحُكُم بِمَا أَنزَلَ اللّهُ فَأُوْلَتَهِكَ هُمُ الْكَيْرُونَ ﴿ وَمَن لَمْ يَحُكُم بِمَا أَنزَلَ اللّهُ فَأُولَتِهِكَ هُمُ الْكَيْرُونَ ﴿ وَمَن لَمْ يَحُكُم بِمَا أَنزَلَ اللّهُ فَأُولَتِهِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ [المائدة: ٤٤] ﴿ وَمَن لَمْ يَحُكُم بِمَا أَنزَلَ اللّهُ فَأُولَتِهِكَ هُمُ الظّلِمُونَ ﴾ [المائدة: ٤٤] ﴿ وَمَن لَمْ يَحُكُم بِمَا أَنزَلَ اللّهُ فَأُولَتِهِكَ هُمُ الظّلِمُونَ ﴾ [المائدة: ٤٤] ﴿ وَمَن لَمْ يَحُكُم بِمَا أَنزَلَ اللّهُ فَأُولَتِهِكَ هُمُ الظّلِمُونَ ﴾ [المائدة: ٤٤]

تحقيق القول والبيان فيما نسب إلى الإمام الترجمان

قال الشيخ عبد العزيز الطريفي في جواب على سؤال: ما صحة حديث (كفر دون كفر) لابن عباس في قوله تبارك وتعالى: ﴿ وَمَن لَمْ يَحَكُم بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ فَأُولَاتِكَ هُمُ ٱلْكَافِرُونَ ١٤٥٠؟

 $(^{\Upsilon})$ رسالة تحكيم القوانين، محمد بن إبراهيم : ٥

<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن کثیر: ج۱۱۲/۱

هو من الموقوف على ابن عباس، ولا يثبت بهذا اللفظ، فقد أخرجه ابن أبي حاتم، والحاكم في المستدرك، والبيهقي في السنن، والمروزي في تعظيم قدر الصلاة، وابن عبد البر في التمهيد عن هشام بن حجير عن طاووس عن ابن عباس، في قوله تعالى: ﴿ وَمَن لَمْ يَكُدُر بِمَا أَنزَلَ اللّهُ فَأُولَاتِكَ هُمُ ٱلْكَوْنَ فَ ﴾ (المائدة: ٤٤)، قال: كفر دون كفر.

وهشام بن حجير ضعفه أحمد وضعفه ابن معين جدًّا، وقال ابن عيينة: "لم نكن نأخذ عن هشام بن حجير ما لا نجده عند غيره"، وقال أبو حاتم: "يكتب حديثه"، وذكره العقيلي في الضعفاء، ووثقه العجلي وابن سعد.

وقد خولف في لفظه؛ فقد رواه المروزي في تعظيم قدر الصلاة، وابن جرير، وعبدالرزاق في المصنف من حديث معمر عن ابن طاووس عن أبيه، قال: سئل ابن عباس عن قوله تعالى: ﴿ وَمَن لَمْ يَحُكُمُ بِمَا أَنزَلَ اللّهُ فَأُوْلَيَكَ هُمُ ٱلۡكَافِرُونَ ۞ ﴿ قال: هي به كفر.

وهذا هو الصحيح<sup>(۱)</sup>.

#### نقض طرق رواية (كفردون كفر)

عن ابن عباس في قوله تعالى: ومن لم يحكم بما انزل الله فأولئك هم الكافرون. قال هي به كفر، وليس كفراً بالله وملائكته وكتبه ورسله (٢).

عن ابن طاووس عن أبيه قال: سئل ابن عباس عن قوله... قال: هي به كفر. قال ابن طاووس: وليس كمن كفر بالله وملائكته وكتبه ورسله (٣).

<sup>(</sup>١) فتاوى الشيخ عبد العزيز الطريفي على الشبكة العكنبوتية.

<sup>(1)</sup> جامع البيان، ابن جرير الطبري: ج (1)

<sup>(</sup>۳) تفسیر ابن کثیر: ۲ / ۲۶

قال الحافظ ابن نصر: حدثنا محمد بن يحي حدثنا عبد الرزاق عن سفيان عن رجل عن طاووس عن ابن عباس في قوله (.. فَأُوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلۡكَيْوِنَ) قال: كفر لا ينقل عن الملة. والإسناد ضعيف لإبهام الرجل.

قال الحافظ ابن نصر: حدثنا يحي ابن يحي ثنا سفيان بن عيينة عن هشام- بن حجير-عن طاووس عن ابن عباس في قوله تعالى ﴿ فَأُوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلۡكَيْوِنَ ۞ ﴾ قال: ليس الكفر الذي يذهبون إليه.

وهذا الإسناد رجاله ثقاتً غير هشام بن حجير المكي. فقد ضعفه الأئمة.

قال علي بن المديني قرأت على يحي بن سعيد: ثنا بن جريج عن هشام بن حجير حديثا، قال يحي بن سعيد: خليق أن أدعه. قلت: أضرب على حديثه؟ قال: نعم.

وذكره العقيلي في الضعفاء.

ومع تضعيف هؤلاء الجبال الرواسي له هشام بن حجير تعلق البعض بتوثيق بعض الأئمة له، فمن هؤلاء الأئمة ابن حبان، وابن سعد، وابن شاهين والعجلي.

أما ابن سعد فلا يعتمد توثيقه إذا خالف الأئمة لأنه يعتمد على الواقدي ومادته في الطبقات منه في الغالب والواقدي ليس بمعتمد.

وأما ابن حبان والعجلي فمشهوران بالتساهل في توثيق المجاهيل ويؤخذ بتوثيقهم لغير المجاهيل. المجاهيل.

روى العقيلي في الضعفاء عن ابن عيينة قال: لم نأخذ منه إلا ما لا نجد عند غيره.

قال ابن جرير الطبري حدثنا المثنى ثنا عبد الله بن صالح قال ثني معاوية بن صالح عن علي بن أبي طلحة عن ابن عباس في قوله تعالى ﴿ فَأُولَاتِكَ هُمُ ٱلۡكَوْوَنَ ۞ ﴾ قال من جحد ما أنزلت فقد كفر ومن أقر به ولم يحكم فهو ظالم فاسق.

عبد الله بن صالح هو: ابن محمد بن مسلم الجهني المصري كاتب الليث بن سعد وهو ضعيف.

قال عبد الله بن أحمد: سألت أبي عن عبد الله بن صالح كاتب الليث بن سعد فقال كان أول أمره متماسك ثم فسد بآخره وليس هو بشيء،

قال ابن المديني: لا أروي عنه شيئاً، وقال النسائي: ليس بثقة.

قال عنه الحافظ ابن حجر: صدوق كثير الغلط ثبت في كتابه فيه غفلة. وقال عنه الذهبي: فيه لين.

### خاتمة: في بيان ما ثبت عن ابن عباس في تفسير هذه الآية

لم يثبت عن عبد الله بن عباس في تفسير هذه الآية إلا ما رواه الإمام ابن جرير عن ابن طاووس، عن أبيه قال: سئل ابن عباس عن قوله: " ومن لم يحكم بما أنـزل الله فأولئك هم الكافرون "، قال هي به كفر، قال: ابن طاووس: وليس كمن كفر بالله وملائكته وكتُبه ورسله(۱).

ومه يُعلم أن عبارة (وليس كمن كفر بالله وملائكته وكُتُبه ورسله) هي من قول طاووس. وسبقت الإشارة إلى حكمه.

وسبق القول أيضاً أن الكفر وإن كان كما قال طاووس فلا يعدل عنه إلى نفيه أو قول إنه كفر دون كفر.

وينضاف إلى ذلك أن الله تعالى قد أكد الكفر في هذه الآية وبَالغَ في وصفه وتغليظه بأسلوب هو من أقوى أساليب اللغة في إفادة المعنى:

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري: ١٢٠٥٥

ومن حيث مجيء الكفر بصيغة المصدر وهو دال على ثبوت الكفر ولزومه، دون الفعل الدال على التجدد والحدوث.

ومن حيث تصدير الاسم بالألف واللام المؤدية لحصول كمال المسمى ﴿ ٱلْكَفِرُونَ ﴾ بما يعنى أنه الكفر الأكبر.

ومن حيث مجيء جواب الشرط في صورة مبتدأ وخبر معرفتين (فَأُوْلَئِكَ)... الْكَافِرُونَ) وَذَلَكُ مِن علامات انحصار الخبر (الكفر) في المبتدأ (فَأُوْلَئِكَ) وهو اسم إشارة يعود على (وَمَن لَمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللهُ)، وانحصار الخبر المعرف بأل في المبتدأ فيه مبالغة في حصول كمال معناه في الحكوم عليه (وهو المبتدأ) أي مبالغة في حصول كمال الكفر لأولئك الذين لم يحكموا بما أنزل الله.

ومن حيث مجيء المبتدأ في جملة جواب الشرط في صيغة اسم الإشارة (أولئك) زيادة في الدلالة على المقصود من اختصاص المذكورين قبله ﴿ وَمَن لَمْ يَحَكُمُ ... ﴾ باستحقاق الكفر.

ومن حيث تقديم المبتدأ على الخبر في جملة جواب الشرط وإن كان هو الأصل في اللغة إلا أنه يفيد في أن كون المبتدأ ﴿ فَأُولَكِكَ ﴾ متصفاً بالخبر ﴿ ٱلْكَفِرُونَ ﴾ هو المطلوب بيانه، كما أن هذا التقديم يفيد زيادة تخصيص.

ومن حيث مجيء ضمير الفصل (هُمُ) بين المبتدأ والخبر ﴿ فَأُوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلْكَنْوِنَ ۞ ﴾ وما يفيده من اختصاص المبتدأ بالخبر، أي اختصاص أولئك (الذين لم يحكموا بما أنزل الله) بالكفر.

ومن حيث أن كل كفر ورد في القرآن - سواء ورد بصيغة الاسم أو الفعل أو المصدر - فالمراد به حقيقة الكفر المطلقة أي الكفر الأكبر. إلا ما جاء على اسم (الكفار) في سورة الفتح. فإنه مقصود به المعنى اللغوي وحسب. وذلك كما في قوله تعالى ﴿ مُحَمَّدٌ رَّسُولُ اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وَالَّذِينَ مَعَهُ وَ أَشِدَّا عُلَى الْكُفَّارِ رُحَمَا اللهُ بَيْنَاهُمْ تَرَاهُمْ رُكِعًا سُجَدًا يَبْتَعُونَ فَضَلَا مِّنَ اللهِ وَرِضُونَا سِيمَاهُمْ فِي وَالْمَاهُمْ فِي الْمَاعُمْ فِي الْمِنْ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ وَاللهَ عَمْلُهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

هذا.. وإن الآية لم تعلق الحكم بالجحود أو الاستحلال. وإنما هو معلق بترك الحكم بما أنزل الله فتعليق الحكم يكون بمناطه وليس لأحد العدول عن ذلك.

وذلك ومثلما طبق الناس هذه القاعدة الأصولية (العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب) مثلما طبقوها على آية الظهار. وآية حد السرقة ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَ وَالسَّارِقَةُ فَاقَطَعُواْ السبب) مثلما طبقوها على آية الظهار. وآية حد السرقة ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقَطَعُواْ السبب) مثلما طبقوها على الله على الله عزينُ حَكِيرٌ ﴿ ﴾ [المائدة: ٣٨]، حيث نزلت في قطع يله سارق رداء صفوان بن أمية؛ إذ جاء صفوان بن أمية إلى النبي صلى الله عليه وسلم برجُل سرق رداءه من تحت رأسه وهو نائم، فلم ينكر دلك الرجل، فأمر به رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يقطع، فقال صفوان: يا رسول الله، لم أرد هذا، ردائي عليه صدقة، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (فهلاً قبل أن تأتيني به)(١).

جاء عن البراء بن عازب، قال: مُرَّ على النبي صلى الله عليه وسلم بيهودي محممًا مجلودًا، فدعاهم صلى الله عليه وسلم، فقال: (هكذا تجدون حد الزاني في كتابكم؟)،

<sup>(&#</sup>x27;) رواه ابن ماجه في سننه: ٢٥٩٥

قالوا: نعم، فدعا رجلاً من علمائهم، فقال: (أنشدك بالله الذي أنزل التوراة على موسى، أهكذا تجدون حد الزاني في كتابكم))، قال: لا، ولولا أنك نشدتني بهذا لم أخبرك، نجده الرجم، ولكنه كثر في أشرافنا، فكنا إذا أخذنا الشريف تركناه، وإذا أخذنا الضعيف أقمنا عليه الحد، قلنا: تعالوا فلنجتمع على شيء نقيمه على الشريف والوضيع، فجعلنا التحميم والجلد مكان الرجم، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (اللهم إني أول من أحيا أمرك إذ أماتوه)، فأمر به فرجم، فأنزل الله عز وجل: ﴿ يَدَأَيْهَا الرَّسُولُ لَا يَحْزُنِكَ ٱلَّذِينَ يُسَرِعُونَ فِي ٱلْكُفْرِ ﴾ [المائدة: ١٤] إلى قوله: ﴿ إِنْ أُوتِيتُمْ هَذَا الله فخذوه، وإن أفتاكم بالرجم فاحذروا؛ فأنزل الله تعالى: ﴿ وَمَن لَمْ يَحُكُم بِمَا أَنزَلَ الله فَأُولَيْكَ هُمُ الْمَاسِقُونَ ﴿ وَمَن لَمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ الله فَأُولَيْكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴿ وَمَن لَمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ الله فَأُولَيْكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴿ المائدة: ٤٤]، ﴿ وَمَن لَمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ الله فَأُولَيْكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴿ وَمَن لَمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ الله فَأُولَيْكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴿ المائدة: ٤٤]، ﴿ وَمَن لَمْ يَخْتُمُ مِمَا أَنزَلَ الله فَأُولَيْكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴿ وَمَن لَوْ يَحْتُمُ بِمَا أَنزَلَ الله فَأُولَيْكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴿ المائدة: ٤٤]، ﴿ وَمَن لَوْ يَحْتُمُ بِمَا أَنزَلَ الله فَأُولَيْكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴿ المائدة: ٤٤] في الكفار كلها.

وجرياً وراء أصل عام تدور عليه ملة الإسلام أن مجيئها أصلاً إنما كان لإخراج العباد من عبادة العباد إلى عبادة رب العباد. ومنه الحكم بما أنزل الله من جانب ومنه رغبة الخير للناس أجمعين أن يكونوا مسلمين قائمين على حدود الله تعالى. ومنه أيضاً يكون البيان صحيحا ليدخل الناس في دين الله تعالى أفواجاً وهم بيقين الناس مسلمين لا أنهم يؤمنون بأن الحكم بغير ما أنزل الله تعالى ليس كفراً بواحاً يخرج الناس من الإسلام كما هم قد دخلوا فيه أول ما دخلوا وهم على غير أساس متين ولا برهان صحيح من الدين فنكون إذن قد أوقعنا الناس في فتنتين فتنة أولى بعدم صواب خطة إدخالهم في الدين ومن ثم يخرجون منها كذلكم بجرة قلم لأنهم لا يحكمون بما أنزل الله أو هم لم يدينوا بأن الحكم بغير ما أنز الله تعالى كفر بواح!.

وقول أراه فصلاً في المسألة: ذلك أن الواقع الذي كان يعيشه الإمام الحبر الترجمان كان واقعا يدين فيه المجتمع كله بدين الله تعالى وشرعه وكان من المعمول به أن الحكم بما أنزل الله تعالى هو الأصل السائد آنذاك. ومنه فقياس الواقع الحاضر أو أي واقع مجتمعي نحيت فيه شريعة الله تعالى ربنا الرحمن ليس قياسا متنزلا، وعليه فلا يقاس تبر بمدر!

ثم إنه على فرض القول أنه كفر دون كفر فلربما انسحب على كونه كفراً أكبر، ولكنه ليس من باب الكفر الأكبر الآخر من مثل كونه ذبحا أو نذرا أو صرف عبادة من هذه العبادات إلى غيره تعالى أو إشراكه سبحانه وتعالى فيها.

هذا وقد مر بنا عدم صحة نسبة قول (كفر دون كفر) على الإمام الحبر الترجمان. ورغم ذلك فإنه على فرض ثبوته فيعد موقوفا عليه وحسب. وغاية ما فيه أنه مأجور على اجتهاده، وليس لأحد قول كقوله متابعة عليه. ذلك لأنه يصطدم مع ظاهر النص الحكيم فيما أنزل الله تعالى ربنا الرحمن في آيات المائدة محل الذكر والبيان من أنه (الكفر والظلم والفسق).

وهو الكفر، وإن كان كفرا دون كفر اليهود بزعمهم أن عزيرا ابن الله. والنصارى في زعمهم أن المسيح ابن الله تعالى الله عن ذلك علوا كبيرا. وكذا عبادة الأوثان كما كان حال مشركي مكة.

وعلى أنه، وإذا كان الحكم بمدلول النص شيء، وإلا أن تنزيله على الواقع فقه آخر، ولما كان منضبطا بمسألتي تحقق الشروط وانتفاء الموانع، وهو ما يعوزه بيان آخر، وإذ ليس هذا من محلنا ههنا.

# العجمّة فالعدريّة عند البرع بالله المحلكة الم

إنَّ مِن أشرف علوم القرآن علمَ نزوله وجهاته، وترتيب ما نزل بمكة ابتداءً ووسطًا وانتهاء، وترتيب ما نزل بالمدينة كذلك، ثم ما نزل بمكة وحُكمه مدني، وما نزل بالمدينة وحكمه مكّي، وما نزل بمكة في أهل المدينة، وما نزل بالمدينة في أهل مكة، ثم ما يُشبه نزول المكي في المدني، وما يشبه نزول المدني في المكي، ثم ما نزل بالجُحْفة، وما نزل ببيت المقدس، وما نزل بالطائف، وما نزل بالحديبية، ثم ما نزل ليلاً، وما نزل نهارًا، وما نزل مشيّعًا، وما نزل مُفرَدًا، ثم الآيات المدنيات في السور المكية، والآيات المكية في السور المدنية، ثم ما خمل مِن مكة إلى المدينة، وما حُمل من المدينة إلى مكة، وما حمل من المدينة إلى أرض الحبشة، ثم ما نزل مجمّلاً، وما نزل مفسّرًا، وما نزل مَرموزًا، ثم ما اختلفوا فيه.

## فوائد معرفة المكي من الدني:

من ذلك:

العلم بالمتأخر، فيكون ناسخاً أو مخصصاً، على رأي من يرى تأخير المخصص.

قال أبو جعفر النحاس \_ رحمه الله \_ (وإنما نذكر ما نزل بمكة والمدينة؛ لأن فيه أعظم الفائدة في الناسخ والمنسوخ؛ لأن الآية إذا كانت مكية، وكان فيها حكم، وكان في غيرها مما نزل بالمدينة حكم غيره عُلم أن المدنية نسخت المكية (١)).

<sup>(</sup>١) الناسخ والمنسوخ: ٢/ ٦١١

ومنه الوقوف على أحد أبعاد إعجاز القرآن الكريم وتعدّر تحريفه، من خلال التأمّل والتدبّر في خصائص السور المكية والمدنية وضبط تاريخ نزولها.

ومنه معرفة الخاص والعام، والمطلق والمقيد، والناسخ والمنسوخ.

ومنه الوقوف على السياسة الحكيمة التي سلكها القرآن في التربية والتي تقوم على التدرج في التشريع.

ومنه الاستعانة به في تفسير القرآن الكريم، إذ إن معرفة مكان نزول الآية يعين على فهم المراد بالآية ومعرفة مدلولاتها، وما يراد منها.

ومنه الاستفادة من أسلوب القرآن في الدعوة إلى الله، ذلك أن أسلوب القرآن المكي في القرآن والمدني منه ليهب دارسه منهجا قويما للسير في طريق دعوته على أرض صلبة مما حفلت آيات القرآن الكريم في هذا.

ومنه أنها تساعدنا على استخراج سيرة الرسول صلى الله تعالى عليه وآله وسلم؛ وذلك بمعرفة أحواله بمكة، ومواقفه في الدعوة فيها، وكذا أحواله في المدينة، وسيرته في الدعوة إلى الله فيها.

ومنه بيان اهتمام المسلمين بالقرآن الكريم وعنايتهم به، حيث إنهم لم يكتفوا بحفظ النص القرآني فحسب، بل تتبعوا أماكن نزوله، ما كان قبل الهجرة، وما كان بعد الهجرة.

ومنه معرفة القول الراجح من المرجوح في تفسير آيات القرآن.

ومنه معرفة أسباب النزول، إذ إننا أثناء دراستنا لمكان نزول الآية نقف على الأحوال والملابسات التي احتفت بنزول الآية.

ومنه الثقة بهذا القرآن وبوصوله إلينا سالًا من التغيير والتحريف.

#### تطبيقاتعنابنعباس

وأريد أن أسوق بعضاً مما جاء عنه رضي الله تعالى عنه بهذا الخصوص إبرازاً لاهتمامه به وأنه من ثم يكون متعلقاً بمنهجه في تفسير كلام الله تعالى.

فقد ورد عن ابن عباس قال: "سألتُ أبيَّ بن كعب عمَّا نزل من القرآن بالمدينة، فقال: نزَل بها سبعٌ وعشرون سورة، وسائرها بمكَّة (١)"

وأخرج ابن أبي حاتم عن ابن عباس قال: لما بعث الله محمدًا رسولاً أنكرَت العربُ ذلك أو مَن أنكر ذلك منهم، فقالوا: الله أعظم من أن يكون رسوله بشرًا، فأنزل الله تعالى: ﴿أَكَانَ لِلنَّاسِ عَبَاً ﴾ [يونس: ٢](٢).

وأخرج النسائي وابن ماجه والبيهقي في شعب الإيمان بسند صحيح وغيرهم عنه قال: لما قدم النبي صلى الله تعالى عليه وسلم المدينة كانوا من أخبث الناس كيلا فأنزل الله تعالى: ويل للمطففين فأحسنوا الكيل بعد ذلك(٣).

وأخرج الحاكم وغيره عن ابن عباس: قال: بعث رسول الله صلى الله عليه وسلم خيلاً فَلَبْت شهرًا لا يأتيه منها خبر، فنزلت: ﴿ وَٱلْعَلِا يَكْتِ ... ﴾(٤).

وقال السيوطي: قد صحَّ النقل عن ابن عباس استثناء: ﴿ قُلْ تَعَالَوْاْ ﴾ [الأنعام: ١٥١](٥).

وفي سورة القصص من قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِتَبَ ﴾ [القصص: ٥٦] إلى قوله: ﴿ٱلجُهِلِينَ ۞ ﴾ [القصص: ٥٥]؛ فقد أخرج الطبراني عن ابن عباس أنَّها نزلت هي وآخر

<sup>(&#</sup>x27;) الإتقان في علوم القرآن: ٢٠

<sup>(</sup>٢) لباب النقول في أسباب النزول، السيوطي: ١١٤

<sup>(&</sup>quot;) تفسير الألوسى: عند تفسير سورة المطففين

<sup>(</sup>١٤ /١ إلإتقان في علوم القرآن: ج ١١ ١٤

<sup>(°)</sup> الإتقان في علوم القرآن: ج ١ / ١٥

الحديد في أصحاب النَّجاشي الذين قَدِموا وشَهِدوا وقعة أحُد، وقوله: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِي فَرَضَ عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَاتَ ﴾ [القصص: ٨٥](١).

# ضوابط القرآن المكي والمدني

ولمعرفة المكى والمدنى طريقان: سماعي، وقياسى:

فالسماعي: ما وصَل إلينا نزوله بمكة أو المدينة.

والقياسي: كل سورة فيها: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ﴾ فقط، أو ﴿ كُلَّ ﴾ أو أوّلها حرف تهجً سوى الزَّهراوينِ والرعد، أو فيها قصة آدم وإبليس، سوى البقرة - فهي مكية. وكل سورة فيها قصص الأنبياءِ والأمم الخالية مكية، وكل سورة فيها فريضة أو حَدُّ فهي مدنية. وكل سورة فيها ذكر المنافقين فمدنية، سوى العنكبوت في قول. وكل سورة فيها سجدة فهى مكية.

### أول ما نزل وآخر ما نزل عند ابن عباس

إن معرفة تاريخ نزول السور والآيات لتفيد في أمور التشريع:

وذلك لكون أن إحداها ناسخة لسابقتها فيؤخذ بالتالي حكما وذلك عند ظهور التباين في حكم كل منهما فيلجأ إلى هذه الطريقة لتقييد مطلق أو تخصيص لعام كما سبق بيانه في مسألة الناسخ والمنسوخ من هذه الأطروحة.

ومنه معرفة أهمية التدرج في تشريع الله تعالى للعباد، والكشف عن يسره تعالى لعباده بهذه الخصيصة فيما شرع سبحانه. ومنه ذكر اهتمام المسلمين بكتاب ربهم حتى ليقال

 $<sup>(^1)</sup>$  حاشية القونوي على تفسير البيضاوي: ج  $(^1)$  حاشية القونوي على تفسير البيضاوي: ج

إنهم لم يتركوا جانبا منه يمكن بحثه ودراسته إلا وقفوا عليه إبانة له وتشرفا به وتفسيرا له ليبقى على نعت الله تعالى له مبيناً ميسوراً.

ومنه إظهار مدى العناية التي أحيط بها القرآن الكريم حتى عرف فيه أول ما نزل وآخر ما نزل, كما عرف مكيه ومدنيه وسفريه وحضريه إلى غير ذلك. ولا ريب أن هذا مظهر من مظاهر الثقة به ودليل على سلامته من التغيير والتبديل. ﴿ لَا بَبَدِيلَ لِكَلِمَتِ ٱللَّهَ فَلُونَ لَا اللَّهُ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهُ اللَّلْحُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

ومدار هذا الأمر على النقل والتوقيف. ولا مجال للعقل فيه إلا بالترجيح بين الأدلة أو الجمع بينها فيما ظاهره التعارض منها.

ومنه بانت أهمية بحث حول أول وآخر ما نزل من الكتاب الحكيم وتعلقه بتأويله ومن ثم وجب قول فيما ورد عن ابن عباس رضي الله تعالى عنه لنبين مدى ما حفل به علمه بسائر علوم القرآن.

وليس المقصود تحري كل أول ما نزل وذكره كما أنه ليس المراد استقصاء كل آخر ما نزل وبسطه. فذلك أمر يطول، وهو ليس بمُعيَّنٍ للبحث. إنما غاية المراد ذكر ما أعتبره دليلا على رسوخ قدم الإمام الحبر الترجمان في كل علم من علوم الكتاب الجيد لنخرج بأيقونة كاملة حول منهجه رضي الله تعالى عنه في تفسير كلام الله تعالى.

ومنه سيكون الكلام مقصورا على: أول ما نزل من القرآن على الإطلاق وآخر ما نزل منه على الإطلاق وهذا هو المقصود المهم. ومن ثم ذكر نماذج من أول ما نزل في بعض الأحكام التشريعية وآخر ما نزل منها أي أوائل وأواخر إضافية مخصوصة ومقيدة ببعض الأحكام.

وسيكون الاعتماد في ذلك على ما جاء عن الإمام الحبر الترجمان بإذن الله تعالى ربنا الرحمن. تبياناً لمنهجه وإبرازاً لطريقته وإعمالاً لمسلكه واعترافاً بفضله.

ذلك وأن أول الوحي كما هو معروف من تلكم الليلة التي تنزل فيها ملك الوحي جبريل عليه السلام على رسولنا صلى الله تعالى عليه وآله وسلم حيث كان يتعبد ربه سبحانه في غار حراء وما تلى ذلك من قوله تعالى له (اقرأ) إلى نهاية اللقاء الأول حيث كان نزول سورة القلم. وكان ذلك على قول بعضهم يوم السابع عشر من رمضان في غزوة بدر. وذلكم تأسيسا على قوله تعالى ﴿ إِن كُنتُمْ اَمَنتُم بِاللّهِ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا يَوْمَ اللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلَى عَلَ

واختلف أهل العلم في آخر آية نزلت من القرآن، على أقوال متعددة، تكلم فيها كلٌّ بما أداه إليه اجتهاده، وليس في شيء من ذلك خبر عن المعصوم، يمكن القطع به.

وأكثرهم على أن آخر آية نزولا هي قوله تعالى في سورة البقرة: ﴿ وَأَتَقُواْ يَوْمَا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللَّهِ أَنُو تُوفَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ أَنُو تُوفَى كُلُ نَفْسِ مَّا كَسَبَتْ وَهُـمْ لَا يُظْلَمُونَ ۞ ﴾ [البقرة: ٢٨١].

وأخرج البخاري عن ابن عباس رضي الله عنهما قال آخر آية نزلت على النبي صلى الله عليه وسلم آية الربا(١).

والمقصود قوله تعالى: ﴿ يَــَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَذَرُواْ مَا بَقِيَ مِنَ ٱلرِّبَوَاْ إِن كُنْتُمر مُّؤْمِنِينَ ۞ ﴾ [البقرة: ٢٧٨].

وَأَخْرَجَ النَّسَائِيُّ مِنْ طَرِيقِ عِكْرِمَةَ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ قَالَ: " آخِرُ شَيْءٍ نَزَلَ مِنَ الْقُرْآنِ: ﴿ وَأَتَقُواْ يَوْمَا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللَّهِ ﴾ "(٢).

ورأى آخرون أن آخر ما نزل هو قول الله تعالى في سورة البقرة أيضاً ﴿ يَــَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَـنُواْ ٱللَّهَ وَذَرُواْ مَا بَقِيَ مِنَ ٱلرِّبُوَاْ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ۞ ﴾ (١).

(۲) تفسير النسائي، سورة البقرة، آية (۲۸۱) ، آية رقم: ۲۸۱، حديث رقم (۷۷): ۲۹۰

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري: ٢٧٠

وعن ابن عباس قال: هذه الآية: ﴿ وَمَن يَقَـٰتُلُ مُؤْمِنَا مُّتَعَـِّمَدًا فَجَـٰزَآؤُهُۥ جَهَـٰثَمُ ﴾ هي آخر ما نزل وما نسخها شيء.

هذا ويمكن حمل ذلك على أنه آخر ما نزل بخصوص حكم قتل المؤمن عمدا لا آخر ما نزل مطلقا.

وجاء أن آخر ما نزل هو سورة ﴿ إِذَا جَـآءَ نَصْرُ ٱللَّهِ وَٱلْفَـتُـحُ ۞ ﴾ (٢).

ويمكن حمل هذا الخبر على أن هذه السورة آخر ما نزل مشعرا بوفاة النبي صلى الله عليه وسلم.

ويؤيده ما روي من أنه قال حين نزلت: "نعيت إلي نفسي " وكذلك فهم بعض كبار الصحابة.

كما ورد أن عمر رضي الله عنه بكى حين سمعها وقال: الكمال دليل الزوال ويحتمل أيضاً أنها آخر ما نزل من السور فقط ويدل عليه رواية ابن عباس: آخر سورة نزلت من القرآن جميعا.

قالوا: لماذا لا تكون آية المائدة آخر ما نزل من القرآن؟ وهي قوله سبحانه: ﴿ ٱلْيُوْمَ ٱكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَا ﴾. مع أنها صريحة في أنها إعلام بإكمال الله لدينه في ذلك اليوم المشهود الذي نزلت فيه وهو يوم عرفة في حجة الوداع بالسنة العاشرة من الهجرة.

والظاهر أن إكمال دينه لا يكون إلا بإكمال نزول القرآن وإتمام جميع الفرائض والأحكام.

<sup>(&#</sup>x27;) أخرجه البخاري عن ابن عباس والبيهقي عن ابن عمر.

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم عن ابن عباس

والجواب قول ابن جرير في تفسير الآية المذكورة: الأولى أن يتأول على أنه أكمل لهم دينهم بإقرارهم بالبلد الحرام وإجلاء المشركين عنه حتى حجه المسلمون لا يخالطهم المشركون<sup>(1)</sup>.

وجاء عن ابن جرير رحمه الله تعالى من طريق معاوية، عن عليّ، عن ابن عباس، قال: كان المشركون والمسلمون يحجون جميعاً، فلما نزلت براءة، فنفى المشركين عن البيت، وحجّ المسلمون لا يشاركهم في البيت الحرام أحد من المشركين، فكأنّ ذلك من تمام النعمة ﴿ وَأَتَمَمّتُ عَلَيْكُم نِعْمَتِي ﴾ (٢).

وغاية القول إن هذه الأقوال رغم جودتها - كونها عن الإمام الحبر الترجمان - إلا أنه يبقى القول إنها ليست بسند صحيح إلى رسول الله صلى الله تعالى عليه وآله وسلم، وبالتالي ينظر إليها من ذلكم جانب. إذ يحتمل أنه أخبر عن آخر ما سمعه من النبي صلى الله عليه وسلم في اليوم الذي مات فيه أو قبل مرضه بقليل، ويحتمل أيضاً أن تنزل هذه الآية التي هي آخر آية تلاها الرسول صلى الله عليه وسلم مع آيات نزلت معها، فيؤمر برسم ما نزل معها بعد رسم تلك، فيظن أنه آخر ما نزل في الترتيب.

<sup>(</sup>١) مناهل العرفان في علوم القرآن: ٦٢

<sup>(</sup>۲) تفسير الطبرى: ۱۱۰۹۲

#### वृष्ण्वाचा

صحبنا سيدنا الإمام الحبر الترجمان عبد الله ابن عباس رضي الله تعالى عنهما صحبة أكرمنا فيها بكرم علمه، وأتحفنا منها بإتحافات فقهه، حتى رأيتني قد تبلغت له حبا فوق الحبة. ذلكم لأنه صحابي فنال حق الصحبة، ونلت وجوب محبة الأصحاب لصحبتهم، وتقدمت في الأمام لابن عباس لعلمه، ولا ينقص لأحدهم مما في الفؤاد لهم حب لا يشوبه إطراء، أو رفع منزلة فوق كونهم جميعاً عدول.

وقد تسامت بنا علومه، وأشرقت لنا الأكوان بنور فيضه، وأبرقت لنا السماء مما خلصت إليه من فقهه. حيث كان منه:

أن ابن عباس رضي الله تعالى عنه كان قد تمكن من كتاب الله تعالى علما لما أوتيه من قلب عقول، ولسان سؤول ،ولكونه قد تفرد به من صحبة النبي الرسول، ولأنه قد تبوأ به من بركة الدعاء من نبي الله تعالى رافع السماء عندما أفرده صلى الله عليه وسلم بدعائه، واختصه صلى الله عليه وسلم بثنائه فقال (اللهم فقهه في الدين وعلمه التأويل) اسبق تخريجه]، ولسبب أنه قد تضلع به من علوم اللغة، وفقه الألفاظ ودلالاتها على اختلافها وتباينها.

وكانت له رضي الله تعالى ملكة الاستدلال على معنى النص القرآني من نص قرآني آخر يبرز معناه، ومن كلامه حوله أدركنا فحواه.

كما كانت له رضي الله تعالى عنه عناية خاصة بحديث رسول الله صلى الله عليه وسلم ما ذكر بعضه إبان الكلام في الأطروحة حتى كان لأحدنا أن يقف مطمئناً على قدمين ثابتتين من علم ما علم عن كتاب الله تعالى تأويلاً وتفسيراً مأخوذاً عن الإمام الحبر الترجمان رضى الله تعالى عنه.

كما كانت له وقفاته السديدة الموفقة لما كان لزاماً أن يستدل من أصل لغوي أو بيان شعري لما لم تسعفه آيات بينات أو أحاديث في الباب.

وكم رأينا كيف أن إحسان نشأة امرئ لسبيل صدق لتقواه. كما أنها طريق خير لهداه. ومنه ننشّئ أجيالنا على مائدة القرآن ليكون لهم سبب حفظ كما أنه كان للأولين طريق خير وهداية.

ورأينا كيف كانت القدوة الحسنة لها أثرها الإيجابي الفعال في تنشئة جيل مسلم حفظ لهذه الأمة ماضيها التليد حتى أسلمها إلى حاضرها الذي وجب ألا يختلف إلا في قليل عن ذلكم الماضي الجميل تحلة قوله صلى الله عليه وسلم (خَيْرُكُمْ قَرْنِي، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ - قالَ عِمْرانُ: لا أَدْرِي: دَكَرَ ثِنْتَيْنِ أَوْ تَلائًا بَعْدَ قَرْنِهِ - ثُمَّ يَلُونَهُمْ، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ - قالَ عِمْرانُ: لا أَدْرِي: دَكَرَ ثِنْتَيْنِ أَوْ تَلائًا بَعْدَ قَرْنِهِ - ثُمَّ يَلُونَهُمْ وَلا يَشُونَ، ويَشْهَدُونَ ولا يُشْتشْهَدُونَ، ويَشْهَدُونَ ولا يُسْتَشْهَدُونَ، ويَظْهَرُ فِيهِمُ السِّمَنُ. (۱)

وأدركنا كيف كانت معالم تفسير كلام الله تعالى للإمام عبد الله ابن عباس واضحة معالمها كذلكم مما أفرزت ولاشك منهجاً كان دربه مستقيماً وكان سبيله معبداً مذللاً لا لبس فيه ولا غموض.

ومنه أفيد سلامة المنهج أولاً قبل وضوحه تاليا ليأتلف الاثنان معاً في إخراج مَعْلَمٍ تفسيري بيِّن لكتاب الله تعالى ربنا الرحمن. وكذا معالم بينات في المنهج كله، وفي الحياة منه بوجه أخص.

وعلمنا كيف كللت معالمه بكثير من القبول لحسن قصد كان قد أوتيه، ولجميل بيان كان قد أعطيه.

ومنه أفيد سلامة القصد وحسن الاتباع سببين لنيل أرفع الدراجات.

ووقفنا على أنه رضي الله تعالى عنه شخصية فريدة من التاريخ كانت لها بصماتها الوضيئة في جعل كتاب الله تعالى سهلاً ميسوراً. حتى كان تناوله تدبراً أيسر، وحتى كان نظره تأويلاً أسهل، والحمد لله تعالى.

وعلمنا كيف أنه رضي الله تعالى عنه كانت شديدة حيطته أخذاً عن أهل الكتاب. إذ لديه ما يغنيه، وإلا كانت الأخرى إسعافاً حال ألا يجد ما عنه قد بحث، وما به يسد به حاجته، وعلى قدرها، ولله دره!

وأدركنا كيف كانت وقفته الحكيمة في مسألة الخوارج حتى أفحم خصماً، وحتى ألجم بالحق معترضاً. فكانت حجته دامغة، وكانت قولته فاصلة، ولما لم يجد عندها خصم إلا الإذعان، وحتى لما انفض القوم إلا وهم مستسلمون نفراً منهم قبولاً للحق، ودرءاً للفتنة في مهدها ولله تعالى الحمد والمنة.

ومنه أفيد قوة حجة لدى المجادل، وبيان سلطان من علم ينهض قويا حتى لا يجد المعارض أمامه سبيلا سوى الإذعان والاستسلام، وذلكم بخلق كريم وجدال حسن كما قال الله تعالى ربنا الرحمن ﴿ أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ وَجَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِى المُحَسَنُ إِنَّ رَبَكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِاللهِ عَلَى النحل: ١٢٥].

ووقفت عند الكلام حول طرق الرواية عنه، وبينت صحيحها من سقيمها ليستقم الأخذ عنه لدى الأجيال، وليبين الحق منه عند الخصوم، والله المستعان.

وبانت طريقة تخليص رواته كيف أن قولاً ربما لم يسند إليه حقيقة، أو خبراً مكذوباً عليه قد تطايرت به الصحف، وتناقلته الأنباء، ولا ثمة من يشير، ولا خبر عمن يصحح سوى نفر قليل في عداد الباحثين – ولله درهم – حتى كانت كثير من المقالات سبيلها التصديق عنه أنه قالها، والصحابى الكريم منها براء. [البخاري: ٦٦٩٥].

وبانت طريقة تخليص رواته كيف أن قولاً ربما لم يسند إليه حقيقة، أو خبراً مكذوباً عليه قد تطايرت به الصحف، وتناقلته الأنباء، ولا ثمة من يشير، ولا خبر عمن يصحح سوى نفر قليل في عداد الباحثين – ولله درهم – حتى كانت كثير من المقالات سبيلها التصديق عنه أنه قالها، والصحابى الكريم منها براء.

ومنه كانت المقولة المشهور (كفر دون كفر) على ما سبق البيان به، والله الهادي.

ذلك أني رأيت وقد سمعت أن قوماً يشار إليهم بالبنان وقد احتجوا بقول (كفر دون كفر ) وعلى أنه من قول الإمام الحبر الترجمان!

وتنامى إلى علمنا الشيء الكثير، والعلم الغزير حتى سمح لنا رأي ارتأيناه أن نُقَعِّد عن الإمام الحبر الترجمان مالم يقعده هو، بل كانت طريقتنا ليست بنائية عما عليه أهل الأصول في التقعيد، وإلا فلم يكن هنالك - من قديم - ثمة تقعيد.

ومنه كيف يسر الله تعالى لعُبيد مسكين كمثلي أن ينحو في مسائل الناسخ والمنسوخ وأسباب النزول ونزول القرآن ومكيه ومدنيه وخاصه وعامه ومطلقه ومقيده ومجمله ومبينه وأوله وآخره وسفره وحضره نحواً ليس بخارج بل خادم لعلوم القرآن الجيد والذكر الحكيم مما أعده منهجاً مقبولاً لإبراز منهج جديد عن الإمام الحبر الترجمان منضافاً إلى ما سبق من بيانه حول معالمه.

وبانت لنا طريقة تناوله رضي الله تعالى عنه لمسائل الناسخ والمنسوخ، وكيف أن غير عالم به لا يجوز له الكلام في الكتاب الحكيم.

وكذا معان قد استقر إليها البحث فيم يخص مسألة نزول القرآن وكيف كان تناولها مهما أهمية الكلام حول أي من علوم القرآن الكريم لما لها من إبراز لأهمية التشريع وتدرجه وكيف كان يتنزل الأمر بناء على الحوادث. ومنه كان سبب تنزله منجماً.

وطفت مع الدراسة شوطاً آخر لأسبر معنى قد استقر في ذهني عن قاعدة (العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب). وذلك لما لها من أهمية في علوم القرآن الكريم وعليها مدار كثير من الآيات، ومنه لزم بحثها وتناولها. فضلاً عن إبراز منهج له رضي الله تعالى في هذا الخصوص مما يكسب البحث إتقاناً، ومما يلبسه زي الجدة ولباس التحرير.

وتربع الدرس مرة حول مسألة جديرة بالكلام حولها، ومتصلة بعلم مناهج التفسير والمفسرين من أوسع أبوابه. تلكم المتعلقة بمسائل المطلق والمقيد والعام والخاص والجمل والمبين وغيره مما عده الناس نسخاً في عرف المتقدمين. ومنه لا يلزم تقديم بحث جديد حول مسألة الناسخ والمنسوخ كما سبق بيانه في عرف المتأخرين.

وتناولت الدراسة دفعاً لدعاوى وأباطيل وجرحاً لسيدنا الإمام الحبر الترجمان. وكلن لزاماً التعرض لمثل ذلكم موقف لدفع الإيهام ولنبين للأجيال براءته من نقيصة ادعوها أو تهمة به رموها. والله تعالى هو المستعان وبه الثقة وعليه التكلان.

ثم راحت الدراسة إلى حيث موقفه رضي الله تعالى عنه من استدلال بأقوال أهل الكتاب وكيف كان مقلاً إلى حد كبير في ذلك.

وانتقل بنا البحث إلى مسألة الوضع في التفسير عموماً، وعنه رضي الله تعالى عنه خصوصاً، وتحت معالجتها على وجه بان هنالك! ملخصه ضعف في راو، أو تهاون عند لآخر، أو تزلف لدى طرف ثالث.

ثم كان لزاماً الإشارة إلى التفسير المنسوب إليه رضي الله تعالى عنه، والموسوم بـ (المقباس من تفسير ابن عباس)، وبيان أنه ليس من صنعه، وإيضاح أنه ليس من عمله. فقد ألفه قوم آخرون ظهر ضعف الرواية عنهم كما بينت هنالك، وبالله تعالى التوفيق.

وكانت صنعته اللغوية الفريدة آلته يوم ألا تسعفه الآية، وحين ألا يقوي ساعده حديث في تجلية معنى آية من كتاب الله تعالى ربنا الرحمن سبحانه.

ومنه كانت مسائله مع نافع ابن الأزرق لذلك بيانا وتوضيحا وإفهاما.

وباعه في القراءات غير خاف. لكنه باد كما البدر ليلة بدره، وفي النصف من شهره!

لكن الإمام الحبر الترجمان ما كان ليجد غضاضة في سؤال غيره عن دليل أو برهان يقوى به بيانه، أو عن نبأ يرقى به سلطانه. ذلك لأنه يدرك حديثاً عن نبي الله تعالى محمد ابن عبد الله صلى الله عليه وسلم نصه كما في حديث أبي داود عن جابر رضي الله تعالى عنه قال (خرجنا في سفر فأصاب رجلاً منا حجر فشجه في رأسه ثم احتلم فسأل أصحابه فقال هل تجدون لي رخصة في التيمم فقالوا ما نجد لك رخصة وأنت تقدر على الماء فاغتسل فمات فلما قدمنا على النبي صلى الله عليه وسلم أخبر بذلك فقال قتلوه قتلهم الله ألا سألوا إذ لم يعلموا فإنما شفاء العي السؤال إنما كان يكفيه أن يتيمم ويعصر أو يعصب شك موسى على جرحه خرقة ثم يمسح عليها ويغسل سائر جسده)(١).

والشاهد قوله صلى الله عليه وسلم: (فإنما شفاء العي السؤال).

ومنه أفيد اقتداء به، وبنص حديثه صلى الله عليه وسلم. كما أهديه لكل باحث عن حق ، ولكل مريد للهدى.

وأقول: إن هي إلا محاولات لإخراج باكورة تتناول منهج حبر الأمة وترجمان القرآن بشيء تفصيلي ينم عن اشتماله على مباحث علوم القرآن كلها أو جلها، وهو ما يناسب علماً قد تركه لنا ذلكم الحبر – حياته – في رحاب القرآن الجيد كلها.

ومنه يمكننا أن نقول — بحق — إن ذلكم هو منهج ابن عباس مع عدم الإخلال أو المس من جهود سبقت مشكور ذووها، وممدوح فعلهم، وجعله الله تعالى في سجل حسناتهم. فعملهم كان اللبنة الأولى وعملنا لبنة من فوق لبنة أخرى. والله الموفق والهادي إلى سواء السبيل.

<sup>(&#</sup>x27;) سنن أبي داود: ٣٣٦

#### हॅंचीया

- ١. القرآن الكريم.
- ٢. صحيح البخاري (٢٥٦هـ).
  - ٣. صحيح مسلم (٢٦١هـ).
- ٤. صحيح ابن حبان (٣٥٤هـ).
  - ٥. سنن أبي داود (٢٧٥هـ).
- ٦. سنن ابن ماجه (٢٠٩هـ ٢٧٣هـ)
  - ٧. سنن الترمذي (٢٧٩هـ).
    - ٨. مسند أحمد (٢٤١هـ).
    - ٩. المستدرك (٥٠٥ هـ).
  - ١٠.البرهان للزركشي (٧٩٤هـ).
  - ١١. الاتقان للسيوطي (٩١١هـ).
- ١٢. لباب النقول في أسباب النزول السيوطي (٩١١هـ).
  - ١٣. مباحث في علوم القرآن مناع قطان (١٤٢٠هـ).
    - ٤١. التفسير والمفسرون (١٣٩٨هـ).
      - ١٥. تفسير الطبرى (٢١٠هـ).
      - ١٦. تفسير ابن كثير (٧٧٤هـ).
      - ١٧. تفسير القرطبي (٦٧١هـ).
      - ١٨. تفسير الزمخشري (٥٣٨هـ).
- ١٩. تفسير الدر المنثور في التفسير بالمأثور/ السيوطى (٩١١هـ).
  - ۲۰. تفسير الألوسي (۱۲۷۰هـ).

- ٢١. تفسير آيات أشكلت على كثير من العلماء المؤلف: أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن تيمية (٧٢٨هـ).
- ٢٢. أضواء البيان محمد المختار بن محمد الأمين بن أحمد مزيد الجكني الشنقيطي (٢٢هـ).
  - ٢٣. البداية والنهاية المتوفى (٧٧٤هـ).
  - ۲۶. مجموع الفتاوي ابن تيمية (۷۲۸هـ).
  - ٢٥. فتح الباري ابن حجر (٨٥٢هـ).
  - ٢٦. كتاب معرفة الصحابة لأبي نعيم (٤٣٠هـ).
  - ٢٧. تنوير المقباس من تفسير ابن عباس الفيروز آبادي (١٧٨هـ).
  - ٢٨. مناهل العرفان في علوم القرآن: محمد عبد العظيم الزُّرْقاني (١٣٦٧هـ).
    - ٢٩. حاشية القونوي على تفسير البيضاوي (١٩٥٥هـ).
    - ٣٠. الناسخ والمنسوخ ابن النحاس: (٦٩٠هـ ٩٢٢هـ).
      - ٣١. لسان العرب لاين منظور (٧١١هـ).
      - ٣٢. سير أعلام النبلاء الذهبي (٤٨ ٧هـ).
    - ٣٣. كتاب تحرير علوم الحديث: عبدالله الجديع الميلاد معاصر.
      - ٣٤. دراسات في علوم القرآن الكريم فهد الرومي معاصر.
        - ٣٥. علم أصول الفقه لعبدالوهاب خلاف (١٣٧٥هـ).
          - ٣٦. ميزان الاعتدال للذهبي (٧٤٨هـ).
    - ٣٧. الإرشاد في معرفة علماء الحديث أبو يعلى الخليلي (٤٤٦هـ).
      - .٣٨ الرد على البكري شيخ الإسلام أحمد بن تيمية (٧٢٨هـ).
        - ٣٩. الحلّى ابن حزم الأندلسي (٥٦ هـ).
      - ٠٤٠. تهذيب التهذيب الحافظ ابن حجر العسقلاني (٨٥٢هـ).
        - ٤١. السيرة النبوية ابن هشام المتوفي سنة (٢١٨هـ).

- ٤٢. أضواء على مناهج بعض المفسرين من زوايا علوم القرآن لعبدالحميد متولي (٢٠١٧).
- ٤٣. المصفى بأكف أهل الرسوخ جمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن محمد الجوزي (٩٧ هـ).
  - ٤٤. أَوْجُهُ البَيَانْ فِي كَلَامِ الرّحْمَنْ: عَدْنَانِ الْغَامِدِي معاصر.
- ٥٤. الجدل حول آية السيف: وقاتلوهم حتى لا تكون فتنة: العلامة الشيخ الدكتور يوسف القرضاوي معاصر
- ٤٦. منهج قراءة التراث الإسلامي بين منهج قراءة التراث الإسلامي: بين تأصيل العالمين وانتحال المبطلين: أبو جميل الحسن معاصر.
  - ٤٧٠. الموافقات الشاطبي (ت ٧٩٠هـ).
  - ٤٨٠.الناسخ والمنسوخ ابن حزم (٥٦١هـ).
  - ٩٤. المعجم الإسلامي: أشرف طه أبو الذهب معاصر.
    - ٠٥. نواسخ القرآن لابن الجوزي (٩٧ هـ).
    - ٥١. شرح المعاني الطحاوي المتوفى: (٣٢١هـ).
      - ۵۲. مجمع الزوائد الهيثمي المتوفى: (۸۰۷هـ).
        - ٥٣. العظمة أبو الشيخ (٣٦٩هـ).
        - ٤٥٠. حلية الأولياء أبو نعيم (٤٣٠هـ).
  - ٥٥. محاضرات في النصرانية. محمد أبو زهرة (١٣٩٤هـ).
    - ٥٦. تهذيب الكمال؛ المزي (٧٤٢هـ).
  - ٥٧. المعجم الحديث في علوم الحديث ساجد الرحمن الصديقي.
    - ٥٨. السلسلة الصحيحة الألباني (١٩٩٩م).
    - ٥٩. نظم الدرر في علم الأثر للإمام السيوطي (٩١١هـ).
  - ٠٠. مناهج المستشرقين البحثية في القرآن الكريم؛ د. حسن عزوزي معاصر.

- ٦١. إعلام الموقعين ابن قيم الجوزية (٥١هـ).
- ٦٢. مختصر تاريخ دمشق: ابن عساكر (٥٧١هـ).
  - ٦٣. فضائل القرآن للقاسم بن سلام (٢٢٤هـ).
- <sup>٦٤</sup>. الآداب الشرعية والمنح المرعية المؤلف: محمد بن مفلح بن محمد بن مفرج، أبو عبد الله، شمس الدين المقدسي الراميني ثم الصالحي الحنبلي (٧٦٣هـ).
- ٦٥. المصنف : أبو بكر عبد الرزاق بن همام بن نافع الحميري اليماني الصنعاني (٢١١هـ).
- ٦٦. مختصرُ استدرَاك الحافِظ الدّهبي على مُستدرَك أبي عبد اللهِ الحَاكم المؤلف: ابن الملقن سراج الدين أبو حفص عمر بن علي بن أحمد الشافعي المصري (٨٠٤هـ).
- ٦٧. منهج ابن عباس وأثره في الاتجاهات اللغوية والبلاغية في التفسير: عمر يوسف هزة.

# فهرسالمحتوبات

| ير           | شكر وتقد    |
|--------------|-------------|
| ٦            | إقرار       |
| بحث٧         | ملخص الب    |
| عباسعباس     | منهج ابن    |
| لقرآن الكريم | في تفسير اا |
| ξ            | المقدمة     |
| <b>ٿ</b>     | حدود الب    |
| حث           | مشكلة الب   |
| حث٧          | أهداف الب   |
| ىث           | أهمية البح  |
| مذا البحث    | عملي في ه   |
| حث           | مصادر الب   |
| ث            | خطة البحه   |
| السابقة      | الدراسات    |
| ثث           | منهج البح   |
| أته          | مولده ونش   |
| مه           | مناقبه وعد  |
| 19           | دعه بالحق.  |

| ۲۰    | إمارته                                    |
|-------|-------------------------------------------|
| Y1    | هجرته                                     |
| 71    | ورعه وزهده                                |
| ۲۲    | من وصاياه                                 |
| ۲٤ 3۲ | خلاصة في فضله رضي الله تعالى عنه          |
| ۲٤    | وفاته رضي الله تعالى عنه                  |
| Υο    | دعاوی وأباطيل حول ابن عباس                |
| Υο    | أولا: وجود ابن عباس:                      |
| ۲۲    |                                           |
| ۲۷    | ومنه يُتَبَيَّنُ أن:                      |
| ۲۸    | فرية روايته لأحاديث موضوعة:               |
| ۲۹    | مادة نهج لغة:                             |
| 79    | والمنهج اصطلاحا أي:                       |
| 79    | لماذا البحث عن منهج ابن عباس في التفسير؟! |
| ٣٠    | والجواب بيسر:                             |
| ٣٢    | استقراء المنهج                            |
| ٣٣    | ابن عباس المجتهد                          |
| ٣٣    | معالم منهج الحبر الترجمان في التفسير      |
| ٣٥    | مدخل للمسألة                              |
| ٤٩    | مع فته بعادات العرب                       |

| مؤاله أهل العلم                                          |
|----------------------------------------------------------|
| ولا: ابن عباس والخوارج: تفسير القرآن بالقرآن             |
| انيا: نماذج من منهج تأويله للقرآن الحكيم                 |
| مريف النسخ لغة:                                          |
| قسم الأول: نسخ الإزالة:٥٧                                |
| قسم الثاني: النسخ بمعنى النقل                            |
| مريف النسخ اصطلاحاً:٧٧                                   |
| ,حده:                                                    |
| واع النسخ                                                |
| لنوع الأول: نسخ التلاوة والحكم:                          |
| لنوع الثاني: نسخ التلاوة دون الحكم:                      |
| منه إطلاقهم النسخ على تبيين المبهم:                      |
| راتب الرواية عن أهل الكتاب                               |
| لرتبة الأولى:                                            |
| لرتبة الثانية:                                           |
| لرتبة الثالثة:                                           |
| صوص من التفسير المنسوب لابن عباس رضي الله تعالى عنهما١١٢ |
| سباب الوضع على ابن عباس:                                 |
| سباب الوضع في التفسير عموما                              |
| السبب سببان:ا                                            |

| 177       | القول الأول:القول الأول                       |
|-----------|-----------------------------------------------|
| 170       | حكمة نزول القرآن الكريم منجماً                |
| 17V       | المقدمة الأولى:                               |
| ١٢٨       | المقدمة الثانية:                              |
| ١٢٨       | وثالثة المقدمات:                              |
| ١٣٤       | فأما أولاهما:                                 |
| ١٣٤       | وأما ثانيهما:                                 |
| ١٣٥       | أحدهما:أحدهما                                 |
| ١٣٥       | والأخر:                                       |
| ان        | تحقيق القول والبيان فيما نسب إلى الإمام الترج |
| 1 & •     | نقض طرق رواية (كفر دون كفر)                   |
| هذه الآية | خاتمة: في بيان ما ثبت عن ابن عباس في تفسير    |
| 187       | وقول أراه فصلاً في المسألة:                   |
| ١٤٧       | فوائد معرفة المكي من المدني:                  |
| 1 & 9     | تطبيقات عن ابن عباس                           |
| 10        | ضوابط القرآن المكي والمدني                    |
| 10        | فالسماعي:فالسماعي                             |
| 10        | والقياسي:                                     |
| 10        | أول ما نزل وآخر ما نزل عند ابن عباس           |
| 17        | ه أقّه ل:                                     |