



إصدار مؤسسة السادة للفكر والثقافة

موسوعة السلوك والتربية

هكذا علمني الإسلام

إعداد محمود أبو نورالدين

الجزء الأول

هكذا علمني الإسلام

إعداد: محمود أبو نورالدين

فقه ، حديث ، تفسير ، أعلام ، سلوك ،سيرة

تقريظ

الأستاذ الدكتور مصطفى مراد صبحي

المستشار العلمي لجامعة الأزهر الشريف، والأستاذ بكلية الدعوة الإسلامية بالقاهرة

الأستاذ الدكتورسعيد قرنى الفيومي

الأستاذ بكلية الدعوة الإسلامية جامعة الأزهر الشريف بالقاهرة والأستاذ بكلية الدارسات الإسلامية

للبنات فرع الفيوم

المشرف العام

ناصربن صالح السادة







### دارمشكاة

#### للطبع والنشر والتوزيع

| ،، الاسلام                   | ،: هكذا علمة | اسم الكتاب      |
|------------------------------|--------------|-----------------|
| طفي مراد ، الدكتور سعيد قرني | الدكتور مص   | تفريظ           |
| و نور الدين                  | : محمود أب   | المؤلف          |
| فت_د أمير محفوظ              | ن: دحسين رأ  | تنسيق وتــدقيق  |
| للخدمات التقنية              | ر: شركة دوام | مصمم الغلاف     |
| 7.7                          | 0/0120 ::    | رقــم الايــداع |
| ٩٧٨_٩٧٧_٨٨٢                  | ره_٩٦_١ : د  | الترقيم الـدولي |
|                              |              |                 |

۳٤ شارع يحيي إبراهيم – محمد مظهر – الزمالك - القاهرة تا ١٠٠٢٢٩٥٤٧ - ١٠١٤٤٤٤٦٤٨ - ١٠٠٢٢٩٥٤٧ .

جميع الحقوق متاحة لكل مسلم







بسم الله الرحمن الرحيم

## كلمة المشرف العام لمؤسسة السادة للفكر والثقافة

الحمد لله رب العالمين،،، ونصلِّي ونسلِّم على المبعوث رحمة للعالمين سيدنا محمد ﷺ وعلى آله وصحبه أجمعين،،

فلما كان للعلوم الشرعيَّة المنضبطة الأهمِّيَّة الكبرى في حياة كل مسلم، وصار العلم الشرعي والحاجة إليه من أساسيات الحياة، وخاصة في هذا الزمان الذي انتشرت فيه الفتن، والشُّبهات والمشكِّكين في ثوابت الدين من هنا وهناك، و حيث انتشر الجهل والبُعد عن طلب العلم والتَّفقُه في دين الله تعالى، فكانت الحاجة للعلوم الشرعية ونشرها كالشمس للدنيا والصِّحة للأبدان.

ومن أجل هذا حملت على عاتقي تأسيس هذه المؤسسة العلميَّة وبمساعدة طيبة من بعض الإخوة المخلصين، والهدف منها نشر العلم الشرعي الصحيح المنضبط المعتدل على منهج أهل السُّنة والجماعة، حتى نقدم لأبناء الأمة الإسلامية مساهمة طيِّبة، ولو كانت بسيطة، عدةً لهم وتحصينًا أمام الشُّهات والفتن بجميع أشكالها. ولقد تعمَّدنا السهولة واليسر، حتى تكون متاحة لعموم المسلمين ولمحبي دراسة العلوم الشرعيَّة، والتَّفقُه في الدين.

و انطلاقا من حديث رسول الله ﷺ عن سيدنا معاوية بن أبي سفيان ۞، قال رسول الله: "ﷺ مَن يُرِدِ اللهُ عَيْرًا يُفَقِّهُهُ في الدِّين". (صحيح البخاري)

وحديث ابن عمر -رضي الله عنهما- قال: "جاء رجل إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: (يا رسول الله! أيُّ الناس أحبُّ إلى الله؟ فقال: أحبُّ الناس إلى الله أنفعهم للناس، وأحبُّ الأعمال إلى الله عز وجل، سرور تدخله على مسلم، تكشف عنه كربة، أو تقضي عنه دينًا، أو تطرد عنه جوعًا، ولأن أمشي مع أخ في حاجة، أحبُّ إلى من أن أعتكف في هذا المسجد، يعني مسجد المدينة شهرًا...(۱).

ولقد ذكر النبي صلى الله عليه وسلم أمورا سبعة يجري ثوابها على الإنسان في قبره وبعد موته ، وذلك فيما رواه البزار في مسنده من حديث أنس بن مالك رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: « سبع يجري للعبد أجرهن وهو في قبره بعد موته :من علم علما، أو أجرى نهرا ، أو حفر بأرا ، أو غرس





<sup>(&#</sup>x27;) (رواه الطبراني في الأوسط والصغير )



نخلا ، أو بني مسجدا ، أو ورث مصحفا ، أو ترك ولدا يستغفر له بعد موته »<sup>(۱)</sup> وفي رواية ابن ماجه من حديث أبي هربرة رضي الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « إن مما يلحق المؤمن من عمله وحسناته بعد موته علما علمه ونشره ، وولدا صالحا تركه ، ومصحفا ورثه أو مسجدا بناه ، أو بنتا لابن السبيل بناه ، أو نهرا أجراه ، أو صدقة أخرجها من ماله في صحته وحياته تلحقه من بعد موته

وروى أحمد والطبراني عن أبي أمامة رضي الله عنه قال : قال رسول صلى الله عليه وسلم « أربعة تجري عليهم أجورهم بعد الموت: من مات مرابطا في سبيل الله ، ومن علم علما أجرى له عمله ما عمل به ، ومن تصدق بصدقة فأجرها يجري له ما وجدت ، ورجل ترك ولدا صالحا فهو يدعو له »<sup>(۱)</sup> وفي صحيح مسلم من حديث أبي هربرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : « إذا مات ابن آدم انقطع عمله إلا من ثلاث: صدقة جاربة ، أو علم ينتفع به أو ولد صالح يدعو له »

## وقد نظمها السيوطي في أبيات فقال:

إذا مات ابن آدم لیس پجری علیه من فعال غیر عشر وغرس النخل، والصدقات تجرى علوم بثها ، ودعاء نجل وراثة مصحف، ورباط ثغر وحفر البئر، أو اجراء نهر وبيت للغريب بناه يأوي إليه ، أو بناء محل ذكر

ونسأله تعالى بجميل فضله وكرمه أن يجعله عملًا صالحًا ولوجهه خالصًا، وأن يكون زخرًا لنا ولكل مسلم، ونورًا على الصراط، وأن يغفر لنا ولوالدينا ولعموم المسلمين...اللهم آمين يارب العالمين،،،

المشرف العام:

ناصربن صالح بن حسين السادة





<sup>(&#</sup>x27;) [ حسنه الألياني رحمه الله في صحيح الجامع برقم : ٥٩٦]. (') [ حسنه الألياني رحمه الله في صحيح ابن ماجه برقم ١٩٨] (') [ وانظر صحيح الجامع حديث رقم ١٩٠]



## تقريظ

للأستاذ الدكتور مصطفى مراد صبحي الاستاذ بكلية الدعوة الإسلامية جامعة الأزهر الشريف وعميد معهد القرآن الكريم الأسبق والحاصل على الدرجة الأولى في القرآن الكريم.

الحمد لله والصلاة والسلام على سيدنا رسول الله وعلى آله وصحبه وسلم

أما بعد

فقد طالعت في كتب الاستاذ الفاضل الاستاذ ، أبي نورالدين حول الأطفال كتاب الحديث ، وكتاب العقيدة ، وكتاب السيرة النبوية ، وكتاب الاخلاق ، وكتاب الفقه.

فوجدت أن هذه المجموعة مفيدة جدا للمسلمين ونافعة لهم، لتأخذ بأيديهم إلى الطريق القويم والصراط المستقيم، والبعد عن المنهج البدعي. كما أن الكتاب يجمع بين التدقيق والتحقيق والأسلوب السهل الجميل، وتقريب المعلومة للنشء المسلم وهذا الكتاب أيضا يمتاز بأنه يعد مفتاحا وبابا لكل صبي وغلام لكي يتعلم علوم الدين، وليحرص على ذلك وليكون فيما بعد من الدعاة الصالحين والعلماء العاملين.

فجزي الله المؤلف خير الجزاء وبارك فيه وفي تصنيفه وبارك في تصانيفه كلها وجعل لها القبول والانتشار

## المقرظ:

الأستاذ الدكتور مصطفى مراد صبحي: الاستاذ بكلية الدعوة الإسلامية جامعة الأزهر الشريف وعميد معهد القرآن الكريم السابق، وأحد علماء الجمعية الشرعية الرئيسية.







#### تقريظ الأستاذ: الدكتورسعيد قرني الفيومي

بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين،،،،

#### وبعد

فلقد اهتم الإسلام بتربية الجيل المسلم أشد اهتمام، فنجد النبي ﷺ دائما التعليم والنصح لهم في كل وقت وكل مناسبة، وهذا ثابت في السنة كثيرا جدا.

ومما يمتازبه ، أنه يهتم بموضوع من الأهمية بمكان خاصة في هذا العصر الذي كثرت فيه الاضطرابات والمشكلات الحياتية والنفسية وغيرها.

وأسأل الله تعالى أن يتقبل منه هذا العمل وأن يجعله في ميزان حسناته إنه نعم المولى ونعم النصير.

ا. د. سعيد قرني الفيومي.

أستاذ الدعوة والثقافة الاسلامية جامعة الازهر

والأستاذ بكلية البنات فرع الفيوم جامعة الأزهر













## بسم الله الرحمن الرحيم المقدمة

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام علي أشرف المرسلين سيدنا محمد وعلي آله وصحبه أجمعين وبعد

فلقد نزل القرآن على سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم فكان أول ما نزل قوله تعالى ﴿ اقْرَأْ بِاسْمِ رَبِّكَ اللّهِ عليه وسلم فكان أول ما نزل قوله تعالى ﴿ اقْرَأْ بِاسْمِ رَبِّكَ اللّهِ عليه وسلم فكان العلم من أشرف الأعمال التي يتقرب بها المسلم لربه سبحانه قال تعالى: ﴿ فَاعْلَمْ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللّهُ وَاسْتَغْفِرْ لِنَنْبِكَ ﴾ [محمد: ١٩].

ولقد أَخبرنا رسولنا علَيه الصلاةُ والسّلام أنَّ العلم النافِع من الأعمال التي لا تنقطع بعد الموت ، فقال: صلى الله عليه وسلم "إذا مات ابن آدَم انقطَعَ عَملُه إلا من ثلاث: صَدقةٍ جارية أو عِلم يُنتَفَع به أو وَلدٍ صالح يدعو له" أخرجه مسلم في صحيحه: من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.

ولقد كان سيدنا علي رضي الله عنه يقول: "كفى بالعلم شرفاً أن يدعيه من لا يحسنه، ويفرح به إذا نسب إليه، وكفى بالجهل ذماً أن يتبرأ منه من هو فيه". (١)

فالعلم هو النور الذي يمحو ظلام الجهل ويزيد المسلم حكمة ورفعة يقول جل شأنه " يُؤْتِي الْجِكْمَةَ مَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُؤْتَ الْجِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِيَ خَيْراً كَثِيراً وَمَا يَذَّكَّرُ إِلاَّ أُولُوا الْأَلْبَابِ] " البقرة:٢٦٩

وقال الله تعالى: (يرفع الله الذين آمنوا منكم والذين أوتوا العلم درجات) المجادلة - الآية ١١

وعن عمر بن الخطاب رضي الله عنه: أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إن اللهَ يَرفعُ بهذا الكِتابِ أقْواماً ويَضَعُ به آخَرِينَ». [رواه مسلم]

ولقد بين رسولنا صلى الله عليه وسلم أن مجالس العلم روضة من رياض الجنة فقال: {إِذَا مَرَرْتُمْ بِرِيَاضِ الْجَنَّةِ قَالَ: "مَجَالِسُ الْعِلْمِ } بِرِيَاضِ الْجَنَّةِ قَالَ: "مَجَالِسُ الْعِلْمِ }

[عن أنس بن مالك رواه الألباني في صحيح الترمذي]





ا تذكرة السامع ص(٧٠)



وقال أيضا: {مَا مِنْ خَارِجٍ يَخْرُجُ مِنْ بَيْتِهِ يَطْلُبُ الْعِلْمَ إِلا وَضَعَتْ لَهُ الْمُلائِكَةُ أَجْنِحَهَا رِضًا بِمَا يَصْنَعُ }[صحيح ابن حبان]

وكان السلف رحمهم الله يقولون مجالس العلم أفضل من كثير من العبادات لأن الرسول قال: {طَلَبُ الْعِلْمِ فَرِيضَةٌ عَلَى كُل مُسْلِمٍ، وَإِنَّ طَالِبَ الْعِلْمَ يَسْتَغْفِرُ لَهُ كُلُّ شَيْءٍ حَتَّى الْجِيتَانُ فِي الْبَحْرِ } صححه الألباني، في صحيح الجامع

ومن فَضْل طَلَبِ العِلْمِ أنه طَّرِيقِ الوصول إلَى الجَنَّةِ، قال رَّسُولُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «وَمَنْ سَلَكَ طَرِيقًا يَلْبَتْغِي فِيهِ طَرِيقًا يَلْبَتْغِي أَلَى الجَنَّةِ»، وَفِي حَدِيثٍ آخَرَ: «مَنْ سَلَكَ طَرِيقًا يَلْبَتْغِي فِيهِ طَرِيقًا يَلْبَتْغِي أَلَى الجَنَّةِ»، وَفِي حَدِيثٍ آخَرَ: «مَنْ سَلَكَ طَرِيقًا يَلْبَتْغِي فِيهِ عِلْمًا سَهَّلَ اللَّهُ لَهُ طَرِيقًا إِلَى الجَنَّةِ، وَإِنَّ الْمُلَائِكَةَ لَتَضَعُ أَجْنِحَتَهَا لِطَالِبِ العِلْمِ رِضًى بِمَا يَصْنَعُ… » حَدِيثٌ عَلَمًا سَهَّلَ اللَّهُ لَهُ طَرِيقًا إِلَى الجَنَّةِ، وَإِنَّ الْمُلَائِكَةَ لَتَضَعُ أَجْنِحَتَهَا لِطَالِبِ العِلْمِ رضًى بِمَا يَصْنَعُ... » حَدِيثٌ حَسَنٌ، أَخْرَجَهُ أَبُو دَاوُدُ وَالتِّرْمِذِيُّ، بَابُ الحَثِّ عَلَى طَلَبِ العِلْمِ.

ولقد بين رسولنا صلى الله عليه وسلم أنه أفضل شيء في الدنيا

فعن أبي هريرة قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: ((ألّا إن الدنيا ملعونة، ملعونٌ ما فيها، إلا ذكر الله وما والاه، وعالم أو متعلِّم))[ رواه الترمذي].

وكان من علامات الساعة رفع العلم وكثرت الجهل فقال صلى الله عليه وسلم فقال: ((إن من أشراط الساعة: أن يُرفع العلم، ويثبت الجهل، ويشرب الخمر، ويظهر الزنا))[ رواه البخاري عن أنس بن مالك].

ولهذا الأمر كان العلماء ورثة الأنبياء فعن أبي الدرداء رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله - صلى الله عليه وسلم - يقول: ((إن العلماء ورثة الأنبياء، إن الأنبياء لم يورِّثوا دينارًا ولا درهمًا، إنما ورثوا العلم، فمن أخذ به أخذ بحظ وافر))[رواه الترمذي]. رزقنا الله وإياكم العلم النافع والقلب الخاشع

#### أكاديمية ترتيل قرآن وسنة







## سورة الحجرات توجيهات ربانية

### بين يدي السورة

سورة الحجرات سورة مدنية نزلت في العام التاسع الهجري، وعدد آياتها ثماني عشرة آية، نزلت بعد سورة المجادلة، وسُميت بالحجرات نسبةً إلى حجرات أمهات المؤمنين زوجات النبي صلى الله عليه وسلم حيث كان للنبي عليه تسع حجرات

- ١- السيدة سودة بنت زمعة
- ٢- السيدة عائشة بنت أبي بكر الصديق
- ٣- السيدة حفصة بنت عمر بن الخطاب
  - ٤- السيدة زينب بنت خزيمة
  - ٥- السيدة رملة بنت أبي سفيان
    - ٦- السيدة هند بنت أمية
    - ٧- السيدة زينب بنت جحش
  - ٨- السيدة جويرية بنت الحارث
  - ٩- السيدة صفية بنت حيي بن أخطب

وكان بناء الحجرات النبوية من الطين واللبن وجريد النخل، وجميع الحجرات كانت في الجهة الشرقية من المسجد النبوي الشريف كما أجمع المؤرخون وأهل السير، وكانت مساحة كل حجرة لا تزيد على أربعة أمتار ونصف المتر طولاً وأربعة أمتار عرضًا، وبارتفاع نحو مترين ونصف المتر تقريبًا.

وقد ظلت الحجرات على بنائها حتى عهد الوليد بن عبد الملك، فأمر والي المدينة سيدنا عمر بن عبد العزيز، حيث قام بتوسعة المسجد النبوي وضم جميع الحجرات داخل المسجد، والمحافظة على







حجرة السيدة عائشة والتي تضم قبر النبي الأكرم صلى الله عليه وسلم وصاحبيه أبو بكر الصديق وعمر بن الخطاب رضي الله عنهما. (١)

وقد كان ﷺ يسكن قبل بناءه للحجرات في بيت الصحابي الجليل أبي أيوب الأنصاري، ومن المعلوم أنه قلم يبنها دفعة واحدة، وانما بدأ ببناء حجرة السيدة سودة بنت زمعة ثم في السنة الثانية من المجرة بنى حجرة للسيدة عائشة، ثم توالي بناء الحجرات كلما تزوج رسول الله ﷺ بواحدة من أمهات المؤمنين

#### رسم توضيحي للحجرات الشريفة



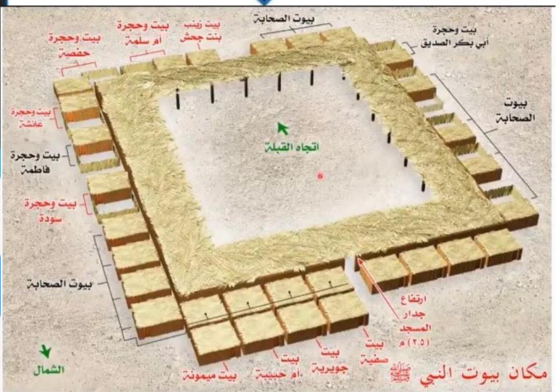
<sup>(&#</sup>x27;) راجع مقالات المدير التنفيذي لمتحف دار المدينة المنورة، المهندس حسان طاهر: بتصرف والحجرات الشريفة سيرة وتاريخاً صفوان داودي





# هَكَذَا عَلَّمَنِي الإِسْلَامُ





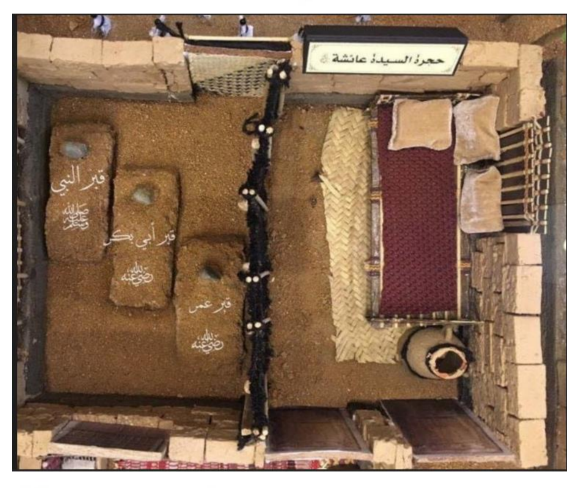
















# هَكَذَا عَلَّمَنِي الإسْلَامُ



وعن عبد الله بن عباس -من طريق عطاء الخُراسانيّ-: أن سورة الحجرات مدنيّة، ونَزَلتْ بعد سورة المجادلة. (۱)»

وتتحدث السورة عن جملة من الأخلاق الحسنة والآداب الرفيعة ومنها كيفية التعامل مع الله ورسوله، والأمر بالتثبت في الأخبار، وقتال الفئة الباغية، ووجوب الصلح بين المسلمين والنهي عن السخرية والاستهزاء والتنابز بالألقاب، والنهى عن سوء الظن والتجسس والغيبة، وفضل التقوى





ا «موسوعة التفسير المأثور» (۲۰/ ٣٦٠):



#### الدرس الأول

## الاستجابة لله وللرسول على

#### الآيات الكريمة من (١) إلى (٥)

قال تعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا لا تقدموا بين يدي الله ورسوله واتقوا الله إن الله سميع عليم (١) يا أيها الذين آمنوا لا ترفعوا أصواتكم فوق صوت النبي ولا تجهروا له بالقول كجهر بعضكم لبعض أن تحبط أعمالكم وأنتم لا تشعرون (٢) إن الذين يغضون أصواتهم عند رسول الله أولئك الذين امتحن الله قلوبهم للتقوى لهم مغفرة وأجر عظيم (٣) إن الذين ينادونك من وراء الحجرات أكثرهم لا يعقلون (٤) ولو أنهم صبروا حتى تخرج إليهم لكان خيرا لهم والله غفور رحيم (٥) ﴾

#### معاني مفردات الآيات الكريمة

- ﴿ لا تقدموا بين يدي الله ورسوله ﴾ :لا تتقدموا بقول ولا فعل علي كتاب الله وسنة رسوله
  - ﴿ ولا تجهروا له بالقول ﴾ : لا ترفعوا أصواتكم عند مخاطبته صلى الله عليه وسلم.-
    - ﴿ أَن تحبط أعمالكم ﴾ :أن تضيع أعمالكم.
    - ﴿ يغضون أصواتهم ﴾ :يخفضون أصواتهم.
      - ﴿ امتحن الله قلوبهم ﴾ :اختبار وامتحان
    - ﴿ الحجرات ﴾ : حجرات زوجات الرسول صلى الله عليه وسلم .-

#### التوجيهات الربانية

تبدأ الآيات بأمر المؤمنين بتنفيذ أوامر الله وأوامر رسوله - صلى الله عليه وسلم - وعدم تركها







ثم أمرهم سبحانه بعدم رفع أصواتهم في حضرته تعظيمًا له، وإجلالا وتوقيرا وألا ينادوه باسمه، مجردا بدون ذكر رسول أو نبي الله ، لكي لا تذهب أعمالهم سدي في حالة عدم تأديهم مع رسول الله - صلى الله عليه وسلم.-

#### ومعنى قوله تعالى

{إِنَّ الذين يَغُضُّونَ أَصْوَاتَهُمْ عِندَ رَسُولِ الله أولئك الذين امتحن الله قُلُوبَهُمْ لِلتَّقْوَى} أي إن الذين عخفضون أصواتهم في حضرة الرسول صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّم َ أولئك الذين أخلص الله قلوبهم للتقوى ومرَّنها عليها وجعلها صفة راسخة راسخة فيها قال ابن كثير: أي أخلصها للتقوى وجعلها أهلا ومحلاً {الَّهُم مَّغْفِرَةٌ وَأَجْرٌ عَظِيمٌ} أي لهم في الآخرة صفحٌ عن ذنوبهم، وثواب عظيم في جنات النعيم.(١).

قال علي بن أبي طلحة، عن ابن عباس: {لا تقدموا بين يدي الله ورسوله} : لا تقولوا خلاف الكتاب والسنة.

وقال الضحاك: لا تقضوا أمرا دون الله ورسوله من شرائع دينكم، وقال سفيان الثوري: {لا تقدموا بين يدي الله ورسوله} بقول ولا فعل.

وعن معاذ بن جبل: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لما أراد أن يبعث معاذا إلى اليمن قال: كيف تقضي إذا عرض لك قضاء؟ قال: أقضى بكتاب الله، قال فإن لم تجد في كتاب الله؟ قال فبسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال فإن لم تجد في سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم ولا في كتاب الله؟ قال أجتهد رأيي ولا آلو؟ فضرب رسول الله صلى الله عليه وسلم صدره وقال: الحمد لله الذي وفق رسول رسول الله لما يُرضي رسول الله. وقد رواه أحمد، وأبو داود، والترمذي، وابن ماجه

 $^{(1)}$  «أي: لا تتقدموا بين يدي الله ورسوله، والمراد: لا تسبقوا الله ورسوله بقولٍ أو بفعل





ا صفوة التفاسير (٣/ ٢١٦)

 $<sup>^{\</sup>prime}$  «تفسير العثيمين: الحجرات - الحديد»  $(ص^{\prime})$ :



#### سبب نزول الآيات

أسباب نزول الآية (١): عن عبد الله بن الزبير قال: «قدم ركب من بني تميم على رسول الله ه ققال أبو بكر: أمر القعقاع بن معبد، وقال عمر: بل أمر الأقرع بن حابس، قال أبو بكر: ما أردت إلا خلافي، وقال عمر: ما أردت خلافك، فتماريا حتى ارتفعت أصواتهما. فنزلت في ذلك الآيات». رواه البخاري.

وعن ابن أبي مليكة قال: كاد الخيران أن يهلكا، أبو بكر وعمر، رضي الله عنهما، رفعا أصواتهما عند النبي صلى الله عليه وسلم حين قدم عليه ركب بني تميم، فأشار أحدهما بالأقرع بن حابس أخي بني مجاشع، وأشار الآخر برجل آخر -قال نافع: لا أحفظ اسمه-فقال أبو بكر لعمر: ما أردت إلا خلافي. قال: ما أردت خلافك. فارتفعت أصواتهما في ذلك، فأنزل الله: {يا أيها الذين آمنوا لا ترفعوا أصواتكم فوق صوت النبي ولا تجهروا له بالقول كجهر بعضكم لبعض} الآية، قال ابن الزبير: فما كان عمر يسمع رسول الله صلى الله عليه وسلم بعد هذه الآية حتى يستفهمه، ولم يذكر ذلك عن أبيه: يعني أبا بكر رضي الله عنه.(۱)

وعن أبي بكر الصديق قال: لما نزلت هذه الآية: {يا أيها الذين آمنوا لا ترفعوا أصواتكم فوق صوت النبي} ، قلت: يا رسول الله، والله لا أكلمك إلا كأخي السرار) رواه البزار «(أي كصاحب السر)»(٢)

أسباب نزول الآية (٢) : قال قتادة : «كانوا يجهرون له بالكلام ويرفعون أصواتهم في حضرته . فأنزل الله ﴿ لا ترفعوا أصواتكم فوق صوت النبي ... ﴾ [الحجرات: ٢] الآية». أخرجه ابن جرير .

وعن أنس بن مالك قال : «لما نزلت هذه الآية ﴿لا ترفعوا أصواتكم ... ﴾ [الحجرات: ٢] الآية، قعد ثابت بن قيس بن شماس في الطريق يبكي، فمر به عاصم بن عدي فقال : ما يبكيك ؟ قال هذه الآية، أتخوف أن تكون نزلت في فيحبط عملي وأكون من أهل النار، وأنا رجل صيت رفيع الصوت، فرفع عاصم ذلك إلى رسول الله فدعا به فقال له : أما ترضى أن تعيش حميدا وتقتل شهيدا وتدخل الجنة ؟





إ صحيح البخاري برقم (٤٨٤٥).

التفسير الوسيط - الزحيلي» (٣/ ٢٤٧٠):

<sup>«(</sup>أي كصاحب السر)»

## هَكَذَا عَلَّمَنِي الإِسْلَامُ



قال: رضيت ببشرى الله ورسوله، ولا أرفع صوتي أبدا على صوت رسول الله، فلما كان يوم اليمامة قتل». رواه البخاري ومسلم.

قال ابن كثير: «أن ثابت بن قيس كان رفيع الصوت، فلما نزلت الآية قال: أنا الذي كنتُ أرفع صوتي على رسول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّم وَ أنا من أهل النار، حبط عملي، وجلس في أهله حزيناً، فافتقده رسول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّم وَ فانطلق بعض القوم إليه فقالوا له: تفقّدك رسول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّم وَ ما لك؟ فقال: أنا الذي أرفع صوتي فوق صوت النبي صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّم وَ حبط عملي عَلَيْهِ وَسَلَّم وَ ما لك؟ فقال النبي صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّم وَ فاخبروه بما قال، فقال النبي صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّم وَ فاخبروه بما قال، فقال النبي صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّم وَ فا أدبره ميداً، وتقتل شهيداً، وتدخل الجنة؟ وَسَلَّم وَ لا أرفع صوتي أبداً على صوت رسول فقال: رضيتُ ببشرى الله تعالى ورسوله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّم وَ ولا أرفع صوتي أبداً على صوت رسول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّم وَ»

قال أنس: فكنا نراه يمشي بين أظهرنا، ونحن نعلم أنه من أهل الجنة. فلما كان يوم اليمامة كان فينا بعض الانكشاف، فجاء ثابت بن قيس بن شماس، وقد تحنط ولبس كفنه، فقال: بنسما تعودون أقرانكم. فقاتلهم حتى قتل (١)

٣- أسباب نزول الآيتين (٤- ٥): عن زيد بن أرقم قال: «جاء ناس من العرب إلى حجر النبي فجعلوا ينادون: يا محمد، يا محمد، اخرج إلينا فمدحنا زين، وذمنا شين، فآذى صوتهم رسول الله فنزلت الآيتان». رواه ابن جرير.

دروس مستفادة من الآيات

احترام كل ما جاء من عند الله - سبحانه وتعالى - وما جاء به الرسول - صلى الله عليه وسلم - والعمل به، وعدم الحكم بما يخالف كتاب الله وسنة رسوله - صلى الله عليه وسلم.-

احترام الرسول - صلى الله عليه وسلم — وتعظيمه وتوقيره وذلك باحترام سنته وما جاء به من عند الله، والاقتداء به والصلاة والسلام عليه عند سماع اسمه، وفي كل وقت.





<sup>&#</sup>x27; تفسیر ابن کثیر ت سلامهٔ (')



أن نذكر رسول الله - صلى الله عليه وسلم - وأصحابه والعلماء الأجلاَّء بألقابهم الشريفة، ولا نتجرًّا عليهم بذكر أسمائهم، ولا نذكرهم في مجالس اللهو أو المزاح؛ احترامًا لهم وتقديرًا لمكانتهم. (أ)

فائدة

قال العلماء: يكره رفع الصوت عند قبره، كما كان يكره في حياته؛ لأنه محترم حيا وفي قبره، صلوات الله وسلامه عليه (٢)

#### نماذج ومواقف من حياة الصحابة والتابعين في الاستجابة لله ولرسوله ﷺ

ا روى البخاري ومسلم عن أنس قال: كنت ساقي القوم يوم حُرمت الخمر في بيت أبي طلحة، فإذا مناد ينادي قال: فاخرج فانظر، فإذا مناد ينادي: ألا إن الخمر قد حُرمت فجرت في سكك المدينة، فقال في أبو طلحة: اخرج فاهرقها فهرقتها.

وفي رواية أحمد: كنت أسقي فلانًا وفلانًا عند أبي طلحة حتى كاد الشراب يأخذ منهم، فأتى آت من المسلمين، فقال: أما شعرتم أن الخمر قد حرمت؟ فقالوا: يا أنس، اسكب ما بقي في إنائك فوالله ما عادوا فها.

وري ابن جرير: بينما أنا أدير الكأس على أبي طلحة وفلان، فسمعت مناديًا ينادي ألا إن الخمر قد حرمت، فما دخل علينا داخل ولا خرج منا خارج، حتى أهرقنا الشراب وكسرننا القلال، وتوضأ بعضنا واغتسل بعضنا، وأصبنا من طيب أم سليم، ثم خرجنا إلى المسجد، فإذا رسول الله صلى الله عليه وسلم يقرأ: ﴿إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمُيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ﴾ [المائدة: ٩٠].





ا تفسير سورة الحجرات للناشئين (الآيات ١ - ١٨) أ. د. عبدالحليم عويس

 $<sup>^{\</sup>prime}$  تفسیر ابن کثیر ت سلامة ( $^{\prime}$ )



وُجُ وهَكُمْ شَطْرَهُ وَإِنَّ الَّـذِينَ أُوتُ وا الْكِتَابَ لَيَعْلَمُ ونَ أَنَّـهُ الْحَـقُّ مِـنْ رَبِّهِـمْ وَمَـا اللَّهُ بِغَافِلٍ عَمَّـا يَعْمَلُونَ}، [البقرة: ١٤٤] وأنه صلى الله عليه وسلم استقبل الكعبة..

عَن عبْدُاللَّهِ ابنُ عُمَرَ رضي الله عنهما قال: (بَيْنَا النَّاسُ بِقُبَاءٍ فِي صَلَاةِ الصُّبْحِ، إِذْ جَاءَهُمْ آتِ فَقَالَ إِنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهم عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَدْ أُنْزِلَ عَلَيْهِ اللَّيْلَةَ قُرْآنٌ، وَقَدْ أُمِرَ أَنْ يَسْتَقْبِلَ الْكَعْبَةَ فَاسْتَقْبِلُوهَا، وَكَانَتْ وُجُوهُهُمْ إِلَى الشَّأْمِ فَاسْتَدَارُوا إِلَى الْكَعْبَةِ) [صحيح] - [متفق عليه]

#### المرأة المسلة وسرعة الاستجابة بالحجاب

جاء في صحيح سنن أبي داود عن أم سلمة قالت: لما نزلت (يدنين عليهن من جلابيبهن)، خرج نساء الأنصار كأن على رؤوسهن الغربان من الأكسية؛ أي إنهن غطين رؤوسهن ووجوههن طاعة لله ورسوله.

عن ابن عباس: (أن رسول الله صلى الله عليه وسلم رأى خاتما من ذهب في يد رجل، فنزعه فطرحه وقال: يعمد أحدكم إلى جمرة من نار فيجعلها في يده، فقيل للرجل، بعدما ذهب رسول الله صلى الله عليه وسلم: خذ خاتمك انتفع به، قال: لا والله، لا آخذه أبدًا وقد طرحه رسول الله صلى الله عليه وسلم)؛ رواه مسلم في صحيحه.

#### الاستجابة في رفع الظلم:

روى عن أبي مسعود البدري قال: "كنتُ أَضرِب غلامًا لي بالسوط، فسمعتُ صوتًا مِن خلفي: ((اعلم أبا مسعود))، فلم أفهم الصوت مِن الغضب، قال: فلما دنا مني إذا هو رسول الله صلى الله عليه وسلم- فإذا هو يقول: ((اعلم أبا مسعود، اعلم أبا مسعود)) قال: فألقيتُ السَّوط من يدي، فقال: ((اعلم أبا مسعود أن الله أقدر عليك منك على هذا الغلام))، قال: فقلت: لا أضرب مملوكًا بعده أبدًا؛ رواه مسلم.

نموذج أخر: عن جابر بن عبدالله -رضي الله عنهما- قال: لما استَوى رسول الله -صلى الله عليه وسلم- يوم الجمعة، قال: ((اجلِسوا))، فسَمِع ذلك ابن مسعود فجلَس على باب







المسجد، فرآه رسول الله -صلى الله عليه وسلم- فقال:((تعالَ يا عبدالله بنَ مسعود))؛ رواه أبوداود وصححه الألباني.

#### قصة خلع النعال:

خلّع النبي -صلى الله عليه وسلم- نعلَيه في الصلاة خلع الصحابة نِعالهم؛ تأسيًا ومُتابعة له، وعن أبي سعيد الخدري -رضي الله عنه- قال: بينما رسول الله -صلى الله عليه وسلم- يُصلّى بأصحابه إذ خلّع نعليه فوضَعهما على يَساره، فلما رأى ذلك القوم ألقوا نِعالهم، فلما قضَى رسول الله -صلى الله عليه وسلم- صلاته، قال: ((ما حملكم على إلقاء نعالكم؟)) قالوا: رأيناك ألقيت نعلَيك فألقَينا نِعالنا، فقال -صلى الله عليه وسلم-: ((إن جبريل - عليه السلام - أتاني فأخبرني أن فها قدرًا))، أو قال: ((أذي)) وقال: ((إذا جاء أحدكم إلى المسجد فلينظرُ فإن رأى في نعلَيه قذرًا أو أذًى فليَمسحه وليُصلّ فهما (١)

هذا أثر فيه قوة في زجر الصحابة لمن لا يستجيب لقول الله ورسوله، فعن ابن عمر -رضي الله عنهما- أن رسول الله -صلى الله عليه وسلم- قال: ((لا تَمنعوا إماء الله أن يُصلِّين في المسجد)) فقال ابنٌ له: "إنا لنَمنعهنَّ"، فغضب غضبًا شديدًا، وقال: "أُحدِّثك عن رسول الله -صلى الله عليه وسلم- وتقول: إنا لنَمنعهنَّ ؟!"[٤]؛ وهو غير قصَّة ولد ابن عمر في الصحيحَى.

عن أبي ذرّ -رضى الله عنه- قال: كنتُ أمشى مع النبي -صلى الله عليه وسلم- في حرة المدينة فاستقبَلَنا أُحدٌ، فقال: ((يا أبا ذر)) فقلت: لبيك يا رسول الله، قال: ((ما يَسرُّني أن عندي مثل أحد ذهبًا تمضى على ثالِثة وعندى منه دينار، إلا شيئًا أرصده لدَين إلا أن أقول به في عباد الله هكذا، وهكذا، وهكذا)) عن يَمينه وعن شماله ومِن خلفه، ثم مشَى فقال: ((إن الأكثرين هم الأَقلُون يـوم القيامـة، إلا مَـن قـال هكـذا وهكـذا عـن يمينـه وعـن شـماله ومـن خلفه، وقليلٌ ما هم))، ثم قال: ((مكانك لا تَعِرحْ حتى آتيك))، ثم انطلَق في سواد الليل حتى





<sup>(</sup>١) رواه الدارمي (١٣٧٨) أبوداود (٦٥٠).



تـوارى فسـمعتُ صـوتًا قـد ارتفَع فتخوَّفتُ أن يكون قـد عـرَضَ للنبي -صلى الله عليـه وسـلم- فـأردتُ أن آتيـه، فـذكرتُ قولـه لي: ((لا تبرَح حتى آتيـك))؛ فلـم أبـرح حتى أتـاني، فقلـتُ: يـا رسـول الله، لقـد سـمعتُ صـوتًا تخوَّفتُ فـذكرتُ لـه، فقـال: ((وهـل سـمعتَه؟))، قلـت: نعـم، قـال: ((ذلـك جبريـل أتـاني فقـال: من مـات مِن أمتـك لا يُشـرِك بـالله شـيئًا، دخـل الجنـة))، قلـت: وإن زنى؟ وإن سرق؟ قال: ((وإن زنى، وإن سرق) (۱)

#### - محبة طعام أحبَّه النبي -صلى الله عليه وسلم-:

عن أنس -رضي الله عنه- أن خياطًا دعا رسولَ الله -صلى الله عليه وسلم- لطعام صنَعه، قال أنس: "فذهبتُ مع رسول الله -صلى الله عليه وسلم- إلى ذلك الطعام، فقرّب إلى رسول الله -صلى الله عليه وسلم- يتتبّع صلى الله عليه وسلم- خبرًا ومرقًا فيه دُبًاء وقديد، فرأيت النبي -صلى الله عليه وسلم- يتتبّع الدباء مِن حوالي القَصعة"، قال: "فلم أزل أُحبُّ الدُّبًاء مِن يومئذ (٢).

#### الفتاة الصالحة:

عن أبي بَرزة الأسلمي -رضي الله عنه- قال: كانت الأنصار إذا كان لأحدهم أيّم لم يُزوِّجها حتى يَعلم هل للنبي -صلى الله عليه وسلم- فها حاجة أم لا؟ فقال رسول الله -صلى الله عليه وسلم- لرجل من الأنصار: (((وَقِجني ابنتك))، فقال: نعم وكرامة يا رسول الله ونُعْم عيني، فقال: ((إني لست أريدها لنفسي))، قال: فلِمَن يا رسول الله؟ قال: ((لجُليبيب))، قال: يا رسول الله، أشاور أمّها، فأتى أُمّها فقال: رسولُ الله -صلى الله عليه وسلم- يخطب ابنتك، فقالت: نعم ونُعمة عيني، فقال: إنه ليس يَخطبها لنفسِه؛ إنما يَخطبها لجليبيب، فقالت: أجليبيب إنِية؟ أجليبيب إنِية؟ أجليبيب إنِية؟ أقلت الجارية: مَن خطبها الله عليه وسلم- ليُخبِره بما قالت أُمّها، قالت الجارية: مَن خطبني إليكم؟ فأخبرتها أمّها، فقالت: أتردُون على رسول الله -صلى الله عليه وسلم- أمره؟! خطبني إليكم؟ فأخبرتها أمّها، فقالت: أتردُون على رسول الله -صلى الله عليه وسلم- أمره؟! ادفعونى؛ فإنه لم يُضيّعنى، فانطلَق أبوها إلى رسول الله -صلى الله عليه وسلم- فأخبره، ادفعونى؛ فإنه لم يُضيّعنى، فانطلَق أبوها إلى رسول الله -صلى الله عليه وسلم- أمره؟!





<sup>(′ٍ)</sup> رواه البخاري (٤٤٤).

 $<sup>\</sup>binom{1}{2}$  رواه البخاري (۲۰۹۲) ومسلم (۲۰۶۱).



فقال: شأنك بها، فزوّجها جليبيبًا، قال: فخَرج رسول الله -صلى الله عليه وسلم- في غزوة له، قال: فلمّا أفاء الله عليه، قال لأصحابه: ((هل تفقدون أحدًا؟)) قالوا: لا، قال: ((لكني أفقد جليبيبًا))، قال: ((فاطلُبوه في القتلى))، فطلبوه فوجدوه إلى جنْب سَبعة قد قتَلهم ثم قتلوه، فأتاه النبي -صلى الله عليه وسلم- فقام عليه، فقال: ((قتل سبعةً وقتلوه؟ هذا مني وأنا منه، هذا مني وأنا منه)) مرّتين أو ثلاثًا، ثمّ وضعه رسول الله -صلى الله عليه وسلم- على ساعِدَيه وحفر له، ما له سَرير إلا ساعِدَا رسول الله -صلى الله عليه وسلم- ثم وضعه في قبره، ودعا لها رسول الله -صلى الله عليه وسلم- ثم وضعه في قبره، ودعا كدًا رسول الله عليه وسلم- ثم ولا تجعل عيشها كدًا كدًا))، فما كان في الأنصار أيّم أنفق منها (١)

الاستجابة لوصية رسول الله على الله على الربير عن عريف الأنصار شيءٌ؛ فهم به أي (أرد زجره والنيل منه)، فدخَل عليه أنس -رضي الله عنه- فقال له: سمعتُ رسول الله يقول: ((استوصوا بالأنصار خيرًا - أو قال: معروفًا - اقبَلوا مِن مُحسِنهم، وتجاوَزوا عن مُسيئهم))، فألقى مُصعب نفسه عن سريره، وألزَق خدَّه بالبِساط، وقال: أمْرُ رسول الله -صلى الله عليه وسلم- على الرأس والعين، فترك

#### الاستجابة في الأسرى:

قال ابن استحاق: وحدَّثني نبيه بن وهب أخو بني عبدالدار أن رسول الله -صلى الله عليه وسلم-حين أقبل بالأسارى فرَقهم بين أصحابه، وقال: ((استوصوا بالأسارى خيرًا)) قال: وكان أبو عزيز بن عُمير بن هاشم - أخو مصعب بن عمير لأبيه وأمه - في الأسارى، قال: فقال أبو عزيز: مرَّ بي أخي مصعب بن عمير ورجلٌ مِن الأنصار يَأسِرني، فقال: شُدَّ يدكَ به؛ فإن أمّه ذات متاع لعلَّها تفديه منك، قال: وكنتُ في رهط مِن الأنصار حين أقبَلوا بي من بدر، فكانوا إذا قدَّموا غداءهم وعشاءهم خصُّوني بالخُبزِ وأكلوا التمر؛ لوصية رسول الله -صلى





<sup>(&#</sup>x27;) رواه أحمد ورجاله رجال الصحيح.

<sup>(</sup>۲) رواه أحمد.

# هَكَذَا عَلَّمَنِي الإِسْلَامُ ۗ



الله عليه وسلم- إيَّاهم بِنا، ما تقعُ في يد رجل منهم كِسرة خُبرٍ إلا نفَحني بها، قال: فأستَحيي فأردُّه على أحدهم فيردُّها عليَّ ما يَمَسُّها (١)





<sup>(&#</sup>x27;) السيرة النبوية لابن هشام



## الدرس الثاني

## التثبت في الأخبار

## الآيات الكريمة من (٦) إلى (٨)

(يا أيها الذين آمنوا إن جاءكم فاسق بنبإ فتبينوا أن تصيبوا قوما بجهالة فتصبحوا على ما فعلتم نادمين (٦) واعلموا أن فيكم رسول الله لو يطيعكم في كثير من الأمر لعنتم ولكن الله حبب إليكم الإيمان وزينه في قلوبكم وكره إليكم الكفر والفسوق والعصيان أولئك هم الراشدون (٧) فضلا من الله ونعمة والله عليم حكيم (٨))

معاني مفردات

﴿ فاسق ﴾ :متهم في صدقه وعدالته.

﴿ بنبأ ﴾ :بخبر.

﴿ فتبينوا ﴾ :فتثبتوا وتأكدوا من صحة الخبر.

﴿ أن تصيبوا قومًا بجهالة ﴾ :لكيلا تصيبوا وتؤذوا قومًا بأذى بعدم معرفتك الحقيقة.

﴿ لعنتم ﴾ :لوقعتم في الحرج والإثم «لوقعتم في العَنَت، قال ابن الأثير: العنت: المشقة، والفساد، والهلاك»(١)

﴿ وزينة في قلوبكم ﴾ :وحسنه في قلوبكم.

﴿ الفسوق ﴾ :الخروج عن طاعة الله.

﴿ العصيان ﴾ :جميع المعاصي.





<sup>&#</sup>x27; «روائع البيان تفسير آيات الأحكام» (٢/ ٤٧٢):



﴿ الراشدون ﴾ :الثابتون على دينهم والمهتدون.

﴿ فَضِلاً مِنِ اللهِ ونعمة ﴾ :عطاء من الله وكرم.

#### التوجيهات الربانية

يأمرنا ربنا سبحانه وتعالى بالتثبت في نقل الأخبار وعدم التسرع فها حتى لا يحدث فساد وهلاك بسبب هذا التسرع ونصبح بعد ذلك نادمين لأننا كنا سببا في فساد وقع ، وكذلك الأمر بعدم نشر الأخبار الكاذبة والمعلومات المغلوطة ، حتى لا تحدث فتنة في المجتمع

#### يقول الإمام السعدي

«بل الواجب عند خبر الفاسق، التثبت والتبين، فإن دلت الدلائل والقرائن على صدقه، عمل به وصدق، وإن دلت على الصادق مقبول، وخبر الصادق مقبول، وخبر الكاذب، مردود»(۱)

«واعلموا - أيها المؤمنون - أن فيكم السيّد المبجّل، والنبيّ المعظّم (رسول الله صلى الله عليه وسلم والمعصوم الذي لا ينطق عن الهوى، الذي يطلعه الله على الخفايا، فلا تحاولوا أن تستميلوه لرأيكم، ولو أنه استجاب لكم، وأطاعكم في غالب ما تشيرون به عليه، لوقعتم في الجهد والهلاك، ولكنّ الله بمنّة وفضله - حفظه وحفظكم، ونوّر بصائر أتباعه المؤمنين، وحبّب إليهم الإيمان، وبغّض إليهم الكفّر والفسوق والعصيان، وأرشدهم إلى سبيل الخير والسعادة»(٢)

#### سبب نزول الآيات

«عن ثابت مؤلى أمّ سلمة، عن أمّ سلمة، قالت: "بعث رسول الله صلى الله عليه وسلم رجلا في صدقات بني المصطلق بعد الوقعة، فسمع بذلك القوم، فتلقوه يعظمون أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال: فحدّثه الشيطان أنهم يريدون قتله، قالت: فرجع إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال: إن بني المصطلق قد منعوا صدقاتهم، فغضب رسول الله صلى الله عليه وسلم والمسلمون قال: فبلغ القوم





ا «تفسير السعدي = تيسير الكريم الرحمن» (ص٨٠٠):

<sup>ٌ «</sup>روائع البيان تفسير آيات الأحكام» (٢/ ٤٧٤):



رجوعه قال: فأتوا رسول الله صلى الله عليه وسلم فصفوا ، له حين صلى الظهر فقالوا: نعوذ بالله من سخط الله وسخط رسوله بعثت إلينا رجلا مصدقا، فسررنا بذلك، وقرّت به أعيننا، ثم إنه رجع من بعض الطريق، فخشينا أن يكون ذلك غضبا من الله ومن رسوله، فلم يزالوا يكلمونه حتى جاء بلال، وأذّن بصلاة العصر؛ قال: ونزلت (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَإٍ فَتَبَيَّنُوا أَنْ تُصِيبُوا قَوْمًا بِجَهَالَةٍ فَتُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ)»(۱)

قال مجاهد وقتادة: أرسل رسول الله الوليد بن عقبة إلى بني المصطلق ليصدقهم، فتلقوه بالصدقة، فرجع فقال: إن بني المصطلق قد جمعت لك لتقاتلك -زاد قتادة: وإنهم قد ارتدوا عن الإسلام-فبعث رسول الله خالد بن الوليد إليهم، وأمره أن يتثبت ولا يعجل. فانطلق حتى أتاهم ليلا فبعث عيونه، فلما جاءوا أخبروا خالدا أنهم مستمسكون بالإسلام، وسمعوا أذانهم وصلاتهم، فلما أصبحوا أتاهم خالد فرأى الذي يعجبه، فرجع إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فأخبره الخبر، فأنزل الله هذه الآية. قال قتادة: فكان رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: "التبين من الله، والعجلة من الشيطان". (٢)

#### يقول ابن الجوزي

«نزلت في الوليد بن عقبة بن أبي معيط، بعثه رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى بني المصطلق ليقبض صدقاتهم، وقد كانت بينه وبينهم عداوة في الجاهليّة، فلما سمع به القوم تلقّوه تعظيما لأمر رسول الله صلى الله عليه وسلم، ثم إنه رجع إلى النبيّ صلى الله عليه وسلم وقال: إنّ بني المصطلق قد منعوا الصدقة وأرادوا قتلي، فصرف رسول الله صلى الله عليه وسلم البَعْثَ إليهم، فنزلت هذه الآية»(٣)

#### يقول وهبة الزحيلي

«تناقل الأخبار آفة المجتمعات، فقد يكون بعضها إشاعة، أو كذبا، وقد يكون هناك كثير من المبالغة في الخبر وتضخيمه، وغالبا ما يكون نقل الخبر بحاجة ماسة إلى الدقة في النقل، وضبط اللفظ، وفهم المراد، وتأويل المسموع، لذا كان لا بد من الكتابة أو التدوين أو التسجيل ليكون الخبر صحيحا أو





<sup>&#</sup>x27; «تفسير الطبري» (٢٢/ ٢٨٧ ط التربية والتراث):

 $<sup>^{\</sup>prime}$  تفسیر ابن کثیر ت سلامهٔ  $(^{\prime}/^{\prime})$ 

<sup>&</sup>quot; «زاد المسير في علم التفسير» (٤/ ١٤٦):

## هَكَذَا عَلَّمَنِي الإسْلَامُ



مطابقا للواقع، وقد يكون الخبر كله ملفقا أو موضوعا لدوافع سياسية أو مناصرة اتجاه معين أو لبذر بذور الفرقة، وتأجيج نار الخلاف بين الناس، الأقارب أو الأباعد، لذا أوجب القرآن التثبت من الأخبار، تحقيقا للمصلحة العامة أو الخاصة، ومنعا من إيقاع الفتنة، وزرع الفرقة، فقال الله تعالى»(١)

«- قال مقاتل بن سليمان: {ولكِنَّ اللَّهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ الإيمانَ} يعني: التصديق، {وزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ} للثواب الذي وعدكم، {وكَرَّهَ إِلَيْكُمُ الكُفْرَ والفُسُوقَ} يعني: الإثم، {والعِصْيانَ} يعني: بغَّضَ إليكم المعاصي للعقاب الذي وعد أهله، {أُولئِكَ هُمُ الرّاشِدُونَ} يعني: المهتدين، {فَضْلًا مِنَ اللَّهِ ونِعْمَةً} يقول: الإيمان الذي حبّبه إليكم فضلًا من الله ونعمة، يعني: ورحمة، {واللَّهُ عَلِيمٌ} بخلْقه، {حَكِيمٌ} في أمره. (١)»

ما ترشد إليه الآيات

التثبت في الأخبار؛ حتى لا يؤدي عدم التثبت إلى نتائج سيئة وآثار ضارة بالأفراد والمجتمعات.

يجب أن نصدق المؤمنين الموثوق بهم فيما ينقلون إلينا من أخبار وأقوال ما دُمنا لم نجرِّب عليهم كذبًا قبل ذلك. (٣)





<sup>&#</sup>x27; «التفسير الوسيط - الزحيلي» (٣/ ٢٤٧١):

<sup>ٌ «</sup>موسوعة التفسير المأثور» (٢٠/ ٣٩٢):

<sup>&</sup>quot; تفسير سورة الحجرات للناشئين (الآيات ١ - ١٨ عبدالجليم عويس



الدرس الثالث

## الأخوة الإسلامية

## الآيات الكريمات ٩\_ ١٠

#### قال تعالى

﴿ وإن طائفتان من المؤمنين اقتتلوا فأصلحوا بينهما فإن بغت إحداهما على الأخرى فقاتلوا التي تبغي حتى تفيء إلى أمر الله فإن فاءت فأصلحوا بينهما بالعدل وأقسطوا إن الله يحب المقسطين (٩) إنما المؤمنون إخوة فأصلحوا بين أخويكم واتقوا الله لعلكم ترحمون (١٠) ﴾

#### التوجيهات الربانية

عن عبد الله بن عمرو؛ أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "إن المقسطين في الدنيا على منابر من لؤلؤ بين يدي الرحمن، بما أقسطوا في الدنيا". ورواه النسائي

#### يقول الإمام الصابوني

إذا رأيتم أيها المؤمنون طائفتين من إخوانكم جنحتا إلى القتال والعدوان، فابذلوا جهدكم للتوفيق بينهما، وادعوهما إلى النزول على حكم الله، فإن اعتدت إحدى الطائفتين على الأخرى وتجاوزت حدّها بالظلم والطغيان، وأرادت أن تبغي في الأرض، فقاتلوا تلك الطائفة الباغية، حتى تثوب إلى رشدها، وترضى بحكم الله عز وجل، وتقلع عن البغي والعدوان، فإذا كفّت عن العدوان فأصلحوا بينهما بالعدل، لأنهم إخوتكم في الدين، ومن واجب المسلمين أن يَصْلحوا بين الإخوان، لا أن يتركوا البغضاء







تدبّ، والفرقة تعمل عملها، لأنّ المؤمنين جميعاً إخوة، جمعتهم (رابطة الإيمان) وليس ثمة طريق إلى إعادة الصفاء إلاّ بالإصلاح بين المتخاصمين، فهو سبيل الفلاح وطريق الفوز والنجاح، واتقوا الله لتنالكم رحمته، وتسعدوا بمرضاته ولقائه (۱)

معاني الكلمات

﴿ طائفتان ﴾ :فئتان وجماعتان.

﴿ بَغَتْ ﴾ :تجاوزت حدها.

﴿ التي تبغي ﴾ :الفئة الباغية.

 $^{(7)}$  «تبغي: لا ترضى بصلح رسول الله صلى الله عليه وسلم، أو بقضاء رسول الله صلى الله عليه وسلم»

﴿ حتى تفيء إلى أمر الله ﴾ :حتى ترجع إلى حكم الله

﴿ وأقسطوا ﴾ :واعدلوا

﴿ المقسطين ﴾ :الحاكمين بالعدل.

#### أسباب نزول الآية

عن أنس قال: «قلت يا نبي الله لو أتيت عبد الله بن أبي، فانطلق إليه النبي ه، فركب حمارا وانطلق المسلمون يمشون وهي أرض سبخة، فلما أتاه النبي قال: إليك عني، فو الله لقد آذاني نتن حمارك، فقال رجل من الأنصار: لحمار رسول الله أطيب ربحا منك، فغضب لعبد الله رجل من قومه، وغضب لكل واحد منهما أصحابه، وكان بينهم ضرب بالجريد والأيدي والنعال، فبلغنا أنه أنزلت فيهم ﴿وإن طائفتان من المؤمنين اقتتلوا فأصلحوا بينهما ﴾ [الحجرات: ٩].». رواه البخاري ومسلم.

فضل الأخوة في الله الله الله





<sup>«</sup>روائع البيان تفسير آيات الأحكام» (٢/ ٤٧٤):

<sup>&#</sup>x27; «تفسير الطبري» (٢٢/ ٢٩٤ ط التربية والتراث):



قال تعالى: ﴿ وَاذْكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنْتُمْ أَعْدَاءً فَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُمْ بِنِعْمَتِهِ إِخْوَانًا ﴾ [آل عمران:١٠٣].

الإخوة في الله صفة ملازمة للإيمان؛ قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ ﴾ [الحجرات:١٠].

و عن أنس رضي الله عنه قال: قال عليه الصلاة والسلام: (ثلاث من كن فيه وجد حلاوة الإيمان ... أن يحب المرء لا يحبه إلا لله... )؛ رواه مسلم وغيره.

فالحب في الله سبب لتذوق حلاوة الإيمان

وقال ﷺ: (من سرَّه أن يجد طعم الإيمان، فليحب المرء لا يحبه إلا لله عز وجل)؛ رواه أحمد وسنده حسن.

وقال ﷺ: (إن الله يقول يوم القيامة: أين المتحابون بحلالي، اليوم أظلهم في ظلي يوم لا ظل إلا ظلي)؛ رواه أحمد وإسناده حسن.

وقال علية الصلاة والسلام: (سبعة يظلهم الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله ... ورجلان تحابا في الله اجتمعا عليه وتفرقا عليه...)؛ رواه مسلم

#### فضل العدل وحرمة الظلم.

قال تعالى: (فَلِذَلِكَ فَادْعُ وَاسْتَقِمْ كَمَا أُمِرْتَ وَلا تَتَّبِعْ أَهْوَاءَهُمْ وَقُلْ آمَنْتُ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنْ كِتَابٍ وَأُمِرْتُ لَاعْدِلَ بَيْنَكُمُ)[الشورى/ ١٥].

وقال تعالى: (وَأَقِيمُواْ ٱلْوَزُنَ بِٱلْقِسُطِ وَلَا تُخْسِرُواْ ٱلْمِيزَانَ)[الرحمن: ٩].

وقال سبحانه: (إِنَّ اللَّهُ يَأْمُرُ بِالعَدلِ وَالإِحسَانِ )[النحل: ٩٠].

وقال صلى الله عليه وسلم: ((اتقُوا الظُّلْمَ؛ فإن الظلم ظلُّمات يوم القيامة))[رواه مسلم].

بعض ما جاء في تحريم الظلم:







قال تعالى: {وتلك القرى أهلكناهم لما ظلموا وجعلنا لمهلكهم موعدا} (سورة الكهف:٥٩)، وقال سبحانه: {وما ظلمناهم ولكن كانوا هم الظالمين} (سورة الزخرف:٢٧)، وقال: {والله لا يحب الظالمين} (سورة آل عمران:٥٧)، وقال: {ولا يظلم ربُك أحدًا} (سورة الكهف:٤٩)، وقال: {وما ربك بظلام للعبيد} (سورة فصلت:٢٤)، وقال: {ولا يظلم ربُك أحدًا} (سورة الكهف:٤٩)، وقال: {وما ربك بظلام للعبيد} (سورة الشورى:٥٤)، والآيات كثيرة في القرآن الكريم تبين ظلم العبد لنفسه، وأن هذا الظلم على نوعين: الشرك، وهو أعظم الظلم كما بينا، والمعاصي، قال تعالى: {ثم أورثنا الكتاب الذين اصطفينا من عبادنا فمنهم ظالم لنفسه ومنهم مقتصد ومنهم سابق بالخيرات بإذن الله ذلك هو الفضل الكبير} (سورة فاطر:٢٣)، أما ظلم العبد لغيره بالعدوان على المال والنفس وغيرها، فهو المذكور في مثل قوله تعالى: {إنما السبيل على الذين يظلمون في الأرض بغير الحق أولئك لهم عذاب أليم} (سورة الشورى:٢٤).

وعن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن الله ليملي للظالم، حتى إذا أخذه لم يفلته، ثم قرأ: {وكذلك أخذ ربك إذا أخذ القرى وهي ظالمة إن أخذه أليم شديد} » (رواه البخاري ومسلم).

وعن عائشة رضي الله عنها أنها قالت لأبي سلمة بن عبد الرحمن، وكان بينه وبين الناس خصومة: يا أبا سلمة اجتنب الأرض، فإن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «من ظلم قيد شبر من الأرض طوقه من سبع أرضين» (رواه البخاري ومسلم).

وعن حذيفة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا تكونوا إمعة، تقولون: إن أحسن الناس أن تحسنوا، وإن أحسن الناس أن تحسنوا، وإن أحسن الناس أن تحسنوا، وإن أساءوا فلا تظلموا» (رواه الترمذي).

وعن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا تُقتل نفس ظلمًا إلا كان على ابن آدم كفل. نصيب. من دمها، لأنه كان أول من سنَّ القتل» (رواه البخاري ومسلم).

وعن أبي هربرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا تحاسدوا ولا تناجشوا ولا تباغضوا، وكونوا عباد الله إخوانًا، المسلم أخو المسلم، لا يظلمه، ولا يخذله، ولا يحقره، التقوى ها







هنا .ويشير إلى صدره ثلاث مرات ، بحسب امرئٍ من الشر أن يحقر أخاه المسلم، كل المسلم على المسلم حرام، دمه وماله وعرضه» (رواه مسلم).

وقال علي بن أبي طالب رضي الله عنه: «يوم المظلوم على الظالم أشد من يوم الظالم على المظلوم»

وكان معاوية رضي الله عنه يقول: «إني لأستجي أن أظلم من لا يجد علي ناصرًا إلا الله»

وقال أبو العيناء: «كان لي خصوم ظلمة، فشكوتهم إلى أحمد بن أبي داود، وقلت: قد تضافروا عليً وصاروا يدًا واحدة، فقال: يد الله فوق أيديهم، فقلت له: إن لهم مكرًا، فقال: ولا يحيق المكر السيء إلا بأهله، قلت: هم من فئة كثيرة، فقال: كم من فئة قليلة غلبت فئة كثيرة بإذن الله».

وقال يوسف بن أسباط: «من دعا لظالم بالبقاء، فقد أحب أن يُعْصَى الله في أرضه».

وقال ابن مسعود رضي الله عنه: «لما كشف العذاب عن قوم يونس عليه السلام ترادوا المظالم بيهم، حتى كان الرجل ليقلع الحجر من أساسه فيرده إلى صاحبه».

وقال غيره: لو أن الجنة وهي دار البقاء أسست على حجر من الظلم، لأوشك أن تخرب».

وقال بعض الحكماء: «اذكر عند الظلم عدل الله فيك، وعند القدرة قدرة الله عليك، لا يعجبك رَحْبُ الذراعين سفَّاكُ الدماء، فإن له قاتلاً لا يموت».

وكان يزيد بن حاتم يقول: «ما هِبْتُ شيئًا قط هيبتي من رجل ظلمته، وأنا أعلم أن لا ناصر له إلا الله، فيقول: حسبي الله، الله بيني وبينك»

وبكى عليٌّ بن الفضيل يومًا، فقيل له: ما يبكيك؟ قال: أبكي على من ظلمني إذا وقف غدًا بين يدي الله على ا

ونادى رجل سليمان بن عبد الملك . وهو على المنبر : يا سليمان اذكر يوم الأذان، فنزل سليمان من على المنبر، ودعا بالرجل، فقال له: ما يوم الأذان؟ فقال: قال الله تعالى: {فأذن مؤذن بينهم أن لعنة الله على الظالمين} (سورة الأعراف:٤٤).







وقال أبو الدرداء رضى الله عنه: «إياك ودمعة اليتيم، ودعوة المظلوم، فإنها تسري بالليل والناس نيام».

وقيل: إن الظلم ثلاثة: فظلم لا يُغفر، وظلم لا يُترك، وظلم مغفور لا يُطلب، فأما الظلم الذي لا يغفر فالشرك بالله، نعوذ بالله تعالى من الشرك، قال تعالى: {إن الله لا يغفر أن يشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء} (سورة النساء: ٤٨)، وأما الظلم الذي لا يترك، فظلم العباد بعضهم بعضًا، وأما الظلم المغفور الذي لا يطلب، فظلم العبد نفسه.

ومر رجل برجل قد صلبه الحجاج، فقال: يا رب إن حلمك على الظالمين قد أضر بالمظلومين، فنام تلك الليلة، فرأى ذلك المصلوب في أعلى عليين، وإذا منادٍ ينادي، حلمي على الظالمين أحلَّ المظلومين في أعلى عليين.

كان يقال: «من طال عدوانه زال سلطانه». قال عمر رضي الله عنه: «واتقِ دعوة المظلوم، فإن دعوة المظلوم مستجابة».

وقال عليٌّ رضي الله عنه: «إنما أهلك من كان قبلكم أنهم منعوا الحق حتى استشرى، وبسطوا الجور حتى افتدى»،

وقال ابن الجوزي: «الظلم يشتمل على معصيتين: أخذ مال الغير، ومبارزة الرب بالمخالفة، والمعصية فيه أشد من غيرها، لأنه لا يقع غالبًا إلا بالضعيف الذي لا يقدر على الانتصار، وإنما ينشأ الظلم عن ظلمة القلب، ولو استنار بنور الهدى لاعتبر».

وقال ابن تيمية: «إن الناس لم يتنازعوا في أن عاقبة الظلم وخيمة، وعاقبة العدل كريمة»، ويروى: «إن الله ينصر الدولة الطالمة وإن كانت مؤمنة»."(١)

#### نماذج من الأخوة في الله تعالى

عن الفاروق عمر بن الخطاب رضي الله عنه قوله ( ما حاججت أحداً إلا وتمنيت أن يكون الحق على لسانه ) .





<sup>(&#</sup>x27;) راجع : د/سعيد عبد العظيم مساوئ الأخلاق بتصرف



أخرج أبو نعيم في الحلية عن نافع قال: كان أبن عمر رضي الله عنهما ليُفرق في المجلس ثلاثين ألفاً ثم يأتي عليه شهر فما يأكل مزعة لحم).

قال أبن عباس رضي الله عنهما: (ثلاثة لا أُكافئهم ، رجل يبدأني بالسلام ، ورجل وسع لي في المجلس ، ورجل الله : قيل من هو ؟ ورجل اغبرت قدماه في المشي إليّ يريد السلام عليّ ، أما الرابع : فلا يكافئه عني إلا الله : قيل من هو ؟ قال : رجل نزل به أمراً فبات ليلته يفكر بمن ينزله ، ثم رآني أهلاً لحاجته فأنزلها بي ) .

شتم رجل الأحنف ، وجعل يتبعه حتى بلغ حيه ، فقال الأحنف: يا هذا إن بقي في نفسك شيء فهاته وأنصرف ، لا يسمعك بعض سفهائنا فتلقى ما تكره .

كان أبن عباس كأبي بكر وكثير من الصحابة يرى أن الجد في الميراث يُسقط جميع الأخوة كالأب ، وكان زيد كعلي وأبن مسعود يرى بتوريثهم مع الجد فقال أبن عباس يوماً ( ألا يتقي الله زيد يجعل الابن إبناً ولا يجعل أب الأب أباً) ثم قال : ( ودت إن الذين يخالفونني يجتمعون بي عند الركن ثم نبتهل فنجعل لعنة الله على الكاذبين ) وذلك لثقته بصحة إجتهاده .

وبعد وقت رأى أبن عباس زيد بن ثابت راكباً دابة فأخذ بركابه يقوده فقال له زيد تنح يا بن عم رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال له: هكذا أُمرنا أن نفعل بعلمائنا وكبرائنا فقال زيد: أرني يدك فأخرج أبن عباس يده فقبلها زيد وقال: هكذا أُمرنا أن نفعل بأهل بيت رسولنا صلى الله عليه وسلم، ولما مات زيد قال أبن عباس هكذا يذهب العلم لقد دُفن اليوم علماً كثيراً.

كان الشافعي حين يحدث عن أحمد لا يسميه تكريماً له بل يقول: (حدثنا الثقة من أصحابنا أو أخبرنا الثقة من أصحابنا).

روى أبو نعيم عن أبي وائل الراسبي قال: (أتي أبن عمر بعشرة آلاف ففرقها وأصبح يطلب لراحلته علفاً بدرهم نسيئة).

ورد عن عطاء بن رباح أنه قال : ( إن الشاب ليحدثني حديثاً فاستمع له كأني لم أسمعه وقد سمعته قبل أن تلده أمه ) .







عند البخاري أن أبا هريرة رضي الله عنه وهو يصف كرم جعفر بن أبي طالب لإخوانه فقال: (كان خير الناس للمساكين فكان ينقلب بنا فيطعمنا ما كان في بيته، حتى إنه ليخرج إلينا العكة التي ليس فيها شيء فنشقها فنلعق ما فيها).

وفي طبقات أبن سعد عن حُسن عشرة أبن عمر رضي الله عنهما عن مجاهد قال: (كنت أُسافر مع عبد الله بن عمر فلم يكن يطيق شيئاً من العمل الأعمله ولا يكله إلينا ولقد رأيته يطأ على ذراع ناقتي حتى أركبها).

- قال أبن مفلح في الآداب الشرعية عن إيثار الإمام أحمد: قال يعى بن هلال الوراق: (جئت إلى محمد بن عبد الله بن نمير فشكوت إليه ، فأخرج أربعة دراهم أو خمسة وقال: هذا نصف ما أملك وجئت مرة إلى الإمام أحمد فأخرج إلى أربعة دراهم وقال: هذا جميع ما أملك).
- في الأدب المفرد عن أُخُوّةِ أنس بن مالك رضي الله عنه أنه إذا أصبح دهن يده بدهنٍ طيب لمصافحة إخوانه).

وعند الطبري في الكبير ورجاله رجال الصحيح عن سلامة صدر أبن عباس رضي الله عنهما (أن أبي بريدة الأسلمي قال شتم رجل أبن عباس فقال له: أتشتمني وفي ثلاث خصال إني لا أتي على أيةٍ إلا تمنيت أن جميع الناس يعلمون منها ما أعلم، ولا سمعت بقاضي عادل الا فرحت ودعوت له وليس لي عنده قضية، ولا سمعت بالغيث في بلد إلا حمدت الله وفرحت وليس لي ناقة ولا شاة).

وفي السلسلة الصحيحة عن أبي سليمان الدارني أنه قال: ( إني لأضع اللقمة في فم أخٍ من أخواني فأجد طعمها في حلقي ).

وفي الآداب الشرعية قال عبد الله بن عثمان شيخ البخاري: (ما سألني أحدٌ حاجة إلاَّ قمت بها بنفسي فإن تم وإلا قمت بها بنافسي فإن تم وإلا أستعنت له بالمطان)

- في تاريخ بغداد قال ابن مرار: تكلم عبد الله بن عياش المنتوف بكلام أراد به إساءة أبن عمه عمر أبن ذر فقام عمر فدخل منزله فندم أبن عياش فأتى عمر فقال: أيدخل الظالم فقال نعم ، مغفور له والله ما كافأت من عصى الله فيك بمثل أن تطيع الله فيه).





# هَكَذَا عَلَّمَنِي الإسْلَامُ



دخل عمر بن عبد العزيز المسجد ليلة في الظلمة فمر برجل نائم فعثر به فرفع رأسه فقال أمجنون أنت فقال عمر: لا ، فهم الحرس فقال عمر: مه ، إنما سألني أمجنون أنت فقلت: لا.

عن عبيد الله بن أبي الوسيم الجمال قال أتينا عمران بن موسى بن طلحة بن عبيد الله نسأله في دين على رجل من أصحابنا فأمر بالموائد فنُصبت ثم قال لا حتى تُصيب من طعامنا فيجب علينا حقكم وذمامكم قال: فأصبنا من طعامه فأمر لنا بعشرة الاف درهم في قضاء دين وخمسة الاف درهم نفقة لعياله (مكارم الأخلاق)

قال محمد بن مناذر كنت أمشى مع الخليل بن احمد فأنقطع شسعي فخلع نعله فقلت ما تصنع قال أواسيك في الحفاء.

كان الحسن البصري رحمة الله إذا فقد الرجل من إخوانه أتاه فسلم عليه وسأله عن حاله فإذا خرج من عنده دعا الخادمة فأعطاها صرة فها دراهم فقال أدفعها لمولاتك فقولي استعملها ولا تُخبري بها سيدك).

قال مسور بن الوراق: ما كنت لأقول لرجل إنى أُحبك في الله تعالى فأمنعه شيئاً من الدنيا.

وجاءت يزيد بن عبد الملك بن مروان غلة من عماله فجعل يصررها ويبعث بها إلى إخوانه ويقول إني أستعي من الله عز و جل أن أسال الجنة لاخ من إخواني وابخل عنه بدينار أو درهم.

كان الحسن إذا فقد الرجل من إخوانه أتى منزله فإن كان غائباً وصل أهله وعياله وإن كان شاهداً سأله عن أمره وحاله ثم دعا بعض ولده من الأصاغر فأعطاهم الدراهم ووهب لهم وقال أبا فلان أن الصبيان يفرحون بهذا.

كان بشر بن منصور إذا زاره الرجل من إخوانه قام معه حتى يأخذ بركابه.

كان طلحه بن مصرف يأتي أُم عمارة بن عمير يبرها بالنفقة والكسوة والصلة وذلك بعد أن مات عمارة ببضع عشرة سنة.







لقي الحسن بعض إخوانه فلما أراد أن يفارقه خلع عمامته فألبسه وقال: إذا أتيت أهلك فبعها وأستخدم ثمنها.

في مناقب الإمام أحمد أن أبا بكر المروزي قال: قال لي أبو عبدالله وذكر رجلاً فقيراً فقال لي: أذهب إليه وقل له أي شيء تشتهي نعمل لك ودفع إلىّ طيباً وقال لي طيبه.

دخل علي بن الحسين زين العابدين على محمد بن أُسامة بن زيد يعوده فبكى ابن أُسامة فقال ما يبكيك قال عليّ دين قال وكم هو قال خمسة عشر ألف دينار وفي رواية سبعة عشر الف دينار قال هي عليّ.

عن الحسن قال: إن كان الرجل ليخلف أخاه في أهله بعد موته أربعين سنة.

قال مجاهد: صحبت أبن عمر أُربد أن أخدمه فكان هو الذي يخدمني.

قام عمر بن عبد العزيز رحمه الله يطلب النصحية من عمرو بن مهاجر وقال له: (يا عمرو إذا رأيتني قد ملت عن الحق فضع يدك في تلابيبي ثم هزني ثم قل لي: ماذا تصنع). تاريخ بغداد

قال عبد الله بن الإمام أحمد: (لما أُطلق أبي من المحنة خشي أن يجئ إليه إسحاق بن راهوية فرحل أبي إليه فلما بلغ الري دخل إلى مسجد فجاء مطر كأفواه القرب فلما كانت العتمة قالوا له: أُخرُج من المسجد فأنا نريد أن نغلقه فقال لهم هذا مسجد الله وأنا عبد الله فقيل له: أيهما أحب أن تخرُج أو نجُر رجلك قال أحمد فقلت سلاماً فخرجت من المسجد والمطر والرعد والبرق فلا أدري أين أضع رجلي ولا أين أتوجه فإذا رجل قد خرج من داره فقال لي: يا هذا أين تمر في هذا الوقت؟ فقلت لا أدري أين أمر فقال لي أدخل فأدخلني داراً ونزع ثيابي وأعطوني ثياباً جافة وتطهرت للصلاة فدخلت إلى بيت فيه كانون فحم ولبود ومائدة منصوبة فقيل لي:كل فأكلت معهم فقال لي:من أين أتيت فقلت من بغداد فقال لي تعرف رجلاً يقال له أحمد بن حنبل فقلت أنا أحمد بن حنبل فقال لي: وأنا إسحاق بن راهوية) المناقب لابن الجوزي.







- وفي تاريخ بغداد: (إن فتح الموصلي جاء إلى صديق له يقال له عيسى النجار فلم يجده فقال للخادمة أخرجي إلى كيس أخي فأخرجته ففتحه فأخذ منه درهمين وجاء عيسى لمنزله فأخبرته الخادمة بأخذ الدرهمين فقال إن كنتِ صادقة فأنت حره لوجه الله فنظر فإذا هي صادقة فعُتقت)

قال الإمام عبد الرحمن بن أبي ليلى (ما ماريتُ أخي أبداً لاني أن ماريتهُ إما أن أُكذبه وإما أن أُغضِبه)الآداب الشرعية

يذكر الإمام أحمد عن أبن راهوية وكان يخالفه في أُمور فيقول (لم يعبُر الجسر إلى خرسان مثل إسحاق بن راهوية وإن كان يخالفنا في أشياء فإن الناس لم يزل يخالف بعضهم بعضاً)

روى الخطيب بسنده عن عبد الله بن عبد الكريم قال: (سمعت أحمد بن حنبل وذكر عنده إبراهيم بن طهمان وكان متكئاً من علة فاستوى جالساً وقال: لا ينبغي أن يذكر الصالحون فيُتكئ)

روى الخطيب عن عبد الله بن الخطيب (أن الطيب إسماعيل أبا حمدون من القراء المشهورين كانت له صحيفة مكتوب فها ٣٠٠ من أصدقائه وكان يدعوا لهم كل ليلة فتركهم ليلة فنام فقيل له في نومه لم لم تُسرج مصابيحك الليلة فقعد فأسرج وأخذ الصحيفة فدعا لهم واحداً واحداً حتى فرغ)

وعن تحريم تحقير المسلمين قال تاج الدين السبكي (كنت جالساً بدهليز دارنا فأقبل كلب فقلت أخسأ كلب بن كلب فزجرني الوالد من داخل البيت فقلت أليس هو كلب بن كلب قال: شرط الجواز عدم قصد التحقير فقلت هذه فائدة).

عن عبد الله بن الزبير مع معاوية بن أبي سفيان في الحلم وحُسن العِشرة وطيب الأُخوة. إنه كان لعبد الله بن الزبير مزرعة بمكة بجوار مزرعة معاوية وكان عمال معاوية يدخلونها فكتب أبن الزبير لمعاوية خطاباً كتب فيه ( من عبد الله بن الزبير أبن ذات النطاقين وأبن حواري الرسول صلى الله عليه وسلم إلى معاوية بن هند بنت أكلت الأكباد أن عمالك يدخلون مزرعتي فإن لم تنههم ليكونن بيني وبينك شأن والسلام). فلما وصل الخطاب لمعاوية كتب له خطاباً ذكر فيه (من معاوية بن هند بنت أكلت الأكباد إلى أبن الزبير أبن ذات النطاقين وأبن حواري الرسول صلى الله عليه وسلم لو كانت الدنيا لي فسألتها لاعطيتكها ولكن إذا وصلك خطابي هذا فضُم مزرعتي إلى مزرعتك وعمالي إلى عمالك فهي لك والسلام)





# هَكَذَا عَلَّمَنِي الإِسْلَامُ ۗ



فلما قرأها بلها بالدموع وركب من مكة إلى معاوية في الشام وقبّل رأسه وقال له لا أعدمك الله عقلاً أنزلك هذه المنزلة.

(') المسلم بن المسلم صيد الفوائد







الدرس الرابع

#### من صفات المسلم الحميدة

الآيات ١١ -١٢-١٣

قال تعالى

﴿يا أيها الذين آمنوا لا يسخر قوم من قوم عسى أن يكونوا خيرا منهم ولا نساء من نساء عسى أن يكن خيرا منهن ولا تلمزوا أنفسكم ولا تنابزوا بالألقاب بئس الاسم الفسوق بعد الإيمان ومن لم يتب فأولئك هم الظالمون (١١)يا أيها الذين آمنوا اجتنبوا كثيرا من الظن إن بعض الظن إثم ولا تجسسوا ولا يغتب بعضكم بعضا أيحب أحدكم أن يأكل لحم أخيه ميتا فكرهتموه واتقوا الله إن الله تواب رحيم (١٢) يا أيها الناس إنا خلقناكم من ذكر وأنثى وجعلناكم شعوبا وقبائل لتعارفوا إن أكرمكم عند الله أتقاكم إن الله عليم خبير (١٣) ﴾

#### التوجهات الربانية

أمرنا الله تعالى بعدم السخرية والاستهزاء من الناس فمن الممكن أن يكون الشخص الذي سخر منه أفضل عند الله الله المرنا الله تعالى بعدم التنابز بالألقاب وتسمية بعضنا بعضا بأسماء قبيحة ، وكذلك أمرنا سبحانه بأن نحسن الظن وعدم التعامل مع الناس بالشك والاتهامات الباطلة.

وكذلك أمرنا الله تعالى بعدم التجسس وتتبع العورات ففي الصحيح أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "لا تجسسوا، ولا تباغضوا، ولا تدابروا، وكونوا عباد الله إخوانا".

يقول بن كثير

يقول تعالى ناهيا عباده المؤمنين عن كثير من الظن، وهو التهمة والتخون للأهل والأقارب والناس في غير محله؛ لأن بعض ذلك يكون إثما محضا، فليجتنب كثير منه احتياطا، وروينا عن أمير المؤمنين







عمر بن الخطاب، رضي الله عنه، أنه قال: ولا تظنن بكلمة خرجت من أخيك المسلم إلا خيرا، وأنت تجد لها في الخير محملا(١)

معاني الكلمات

﴿ لا يسخر ﴾ :من السخرية والاستهزاء .

﴿ ولا تلمزوا أنفسكم ﴾ :ولا يعب بعضكم بعضًا ولا يطعن فيه.

واللمز: بالقول، والهمز: بالفعل

﴿ ولا تنابزوا بالألقاب ﴾ :ولا يدعُ بعضكم بعضًا بلقب يكرهه.

﴿ بئس الاسم الفسوق ﴾ :الذي يفعل هذا يسمى الفاسق.

﴿ إِن بعض الظن إثم ﴾ :إنَّ بعض الظن ذنب يستحق صاحبه العقوبة عليه.

﴿ ولا تجسسوا ﴾ :ولا تتبعوا عورات المسلمين ولا تبحثوا عن عيوبهم.

﴿ ولا يغتب بعضكم بعضًا ﴾ :ولا يذكر أحدكم أخاه بما يكرهه، وإن كان فيه ما يذكره به.

﴿ ذَكَرٍ وَأُنتَىٰ ﴾ آدم وحواء عن حذيفة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "كلكم بنو آدم. وآدم خلق من تراب

﴿لِتَعَارَفُوا ﴾ لِيَعْرِف بَعْضِكُمْ بَعْضًا لَا لِتُفَاخِرُوا بِعُلُوِّ النَّسَبِ وَإِنَّمَا الْفَخْر بِالتَّقْوَى

ومعني التجسس

كما قال الأوزاعي: التجسس: البحث عن الشيء. والتحسس: الاستماع إلى حديث القوم وهم له كارهون، أو يتسمع على أبوابهم. والتدابر: الصرم. رواه ابن أبي حاتم.





<sup>&#</sup>x27; تفسیر ابن کثیر ت سلامة (')



وقوله: {ولا يغتب بعضكم بعضا} فيه نهي عن الغيبة، وقد فسرها الشارع كما جاء في الحديث الذي رواه أبو داود: حدثنا القعنبي، حدثنا عبد العزيز بن محمد، عن العلاء، عن أبيه، عن أبي هريرة قال: قيل: يا رسول الله، ما الغيبة؟ قال: "ذكرك أخاك بما يكره". قيل: أفرأيت إن كان في أخي ما أقول؟ قال: "إن كان فيه ما تقول فقد عبته". ورواه الترمذي (۱)

# يقول الامام الطبري

«يقول تعالى ذكره: يا أيها الذين صدّقوا الله ورسوله، لا يهزأ قوم مؤمنون من قوم مؤمنين (عَسَى أَنْ يَكُونُوا خَيْرًا مِنْهُمْ) يقول: ولا يهزأ نساء مؤمنات من نساء مؤمنات، عسى المهزوء منهم خير من الهازئين (وَلا نِسَاءٌ مِنْ نِسَاءٍ) يقول: ولا يهزأ نساء مؤمنات منى المهزوء منهن أن يكنّ خيرا من الهازئات» (٢)

## يقول السعدى

أي: بئسما تبدلتم عن الإيمان والعمل بشرائعه، وما تقتضيه، بالإعراض عن أوامره ونواهيه، باسم الفسوق والعصيان، الذي هو التنابز بالألقاب»(٢)

## حرمة المسلم

عن عبد الله بن عمر قال: رأيت النبي صلى الله عليه وسلم يطوف بالكعبة ويقول: "ما أطيبك وأطيب ريحك، ما أعظمك وأعظم حرمتك. والذي نفس محمد بيده، لحرمة المؤمن أعظم عند الله حرمة منك، ماله ودمه، وأن يظن به إلا خير. رواه ابن ماجه.

وعن أبي هربرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إياكم والظن فإن الظن أكذب الحديث، ولا تجسسوا ولا تحسسوا، ولا تنافسوا، ولا تحاسدوا، ولا تباغضوا، ولا تدابروا، وكونوا عباد الله إخوانا". رواه البخاري





 $<sup>^{\</sup>prime}$  تفسیر ابن کثیر ت سلامهٔ ( $^{\prime}$ )

<sup>\* «</sup>تفسير الطبري» (٢٢/ ٢٩٧ ط التربية والتراث):

<sup>&</sup>quot; «تفسير السعدي = تيسير الكريم الرحمن» (ص٨٠١):



وعن أنس [رضي الله عنه] قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "لا تقاطعوا، ولا تدابروا، ولا تباغضوا، ولا تحاسدوا، وكونوا عباد الله إخوانا، ولا يحل للمسلم أن يهجر أخاه فوق ثلاثة أيام". رواه مسلم والترمذي —

#### حرمة الغيبة

جاء في الآيات التحريم الشديد، في الغيبة والنهي عنها

يقول ابن كثير

ولهذا شبهها تعالى بأكل اللحم من الإنسان الميت، كما قال تعالى: {أيحب أحدكم أن يأكل لحم أخيه ميتا فكرهتموه} ؟ أي: كما تكرهون هذا طبعا، فاكرهوا ذاك شرعا؛ فإن عقوبته أشد من هذا وهذا من التنفير عنها والتحذير منها، كما قال، عليه السلام، في العائد في هبته: "كالكلب يقيء ثم يرجع في قيئه"(۱)

ولقد حرم الإسلام الأموال والأعراض فقال رسول الله ﷺ

"إن دماءكم وأموالكم وأعراضكم عليكم حرام، كحرمة يومكم هذا، في شهركم هذا، في بلدكم هذا".

وعن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "كل المسلم على المسلم حرام: ماله وعرضه ودمه، حسب امرىء من الشر أن يحقر أخاه المسلم". رواه الترمذي

## أسباب نزول الآية (١١):

عن أبي جبير بن الضحاك قال: «نزلت فينا بني سلمة. قدم النبي المدينة وليس فينا رجل إلا وله اسمان أو ثلاثة، فكان إذا دعا أحدا منهم باسم من تلك الأسماء قالوا: يا رسول الله ، إنه يكرهه ويغضب منه فنزلت ﴿ولا تنابزوا بالألقاب ... ﴾ [الحجرات: ١١].». رواه أحمد وأصحاب السنن.





<sup>&#</sup>x27; تفسیر ابن کثیر ت سلامهٔ (')









## أسباب نزول الآية (١٣):

«لما كان يوم الفتح رقى بلال على ظهر الكعبة فأذن فقال بعض الناس: أهذا العبد الأسود يؤذن على ظهر الكعبة ؟ فقال بعضهم: إن يرد الله شيئا يغيره، فأنزل الله الآية». رواه ابن أبي حاتم وابن المنذر.

ولقد نهى الإسلام عن العصبيات القبلية

فقال الله تعالى [يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ واحِدَةٍ وخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وبَثَّ مِنْهُمَا رَجَالاً كَثِيراً ونِسَاءً...] (سورة النساء)

فالناس جميعهم متساوون، عربهم وعجمهم، وجاء التفضيل بالتقوى والعمل الصالح

وعن أبي هريره رضي الله عنه قال: قال الرسول صلى الله عليه وسلم أ: (إنَّ اللهَ قد أذهب عنكم عُبِّيَّةَ الجاهليةِ وفخرَها بالآباءِ، مؤمنٌ تقيُّ، وفاجرٌ شقيُّ، أنتم بنو آدمَ، وآدم من تراب، لَيَدَعَنَّ رجالٌ فخرَهم بأقوامٍ، إنما هم فحمٌ من فحْمِ جهنمَ، أو لَيكونُنَّ أهونَ على اللهِ من الجِعْلَانِ التي تدفعُ بأنفْها النَّتِنَ) رواه أبو داوود وهو في صحيح الجامع.

مر النبي صلى الله عليه وسلم بقبرين فقال: "إنهما يعذبان وما يعذبان في كبير، أما أحدهما فكان يمشي بالنميمة، وأما الآخر فكان لا يستتر من البول" متفق عليه، وروى أبو داود والترمذي وابن حبان في صحيحه عن أبي الدرداء أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "ألا أخبركم بأفضل من درجة الصيام والصلاة والصدقة؟ قالوا: بلى قال: إصلاح ذات البين، فإن إفساد ذات البين هي الحالقة".

قال ابن حجر الهيتمي في كتابه الزواجر: قال الحافظ المنذري أجمعت الأمة على تحريم النميمة، وأنها من أعظم الذنوب عند الله . عز وجل ..







# [نماذج من الحسد المذموم]

حسد إبليس: خلق الله جل وعلا آدم عليه السلام وشرفه وكرمه، وأمر الملائكة بالسجود له، ولكن إبليس تكبر وبغى وحسده على هذه المنزلة؛ قال تعالى: ولقد خلقناكم ثم صورناكم ثم قلنا للملآئكة اسجدوا لآدم فسجدوا إلا إبليس لم يكن من الساجدين قال ما منعك ألا تسجد إذ أمرتك قال أنا خير منه خلقتني من نار وخلقته من طين [الأعراف: ١١ - ١٢] قال قتادة: (حسد عدو الله إبليس آدم عليه السلام ما أعطاه من الكرامة، وقال: أنا ناري وهذا طيني)، وقال ابن عطية: (أول ما عصي الله بالحسد، وظهر ذلك من إبليس).

ومن شدة حسد إبليس أنه لما تبين مقت الله له وغضبه عليه، أراد أن يغوي بني آدم ليشاركوه المقت والغضب، وقد ذكر الله حال إبليس هذا، قال تعالى: قال فبما أغويتني لأقعدن لهم صراطك المستقيم ثم لآتينهم من بين أيديهم ومن خلفهم وعن أيمانهم وعن شمآئلهم ولا تجد أكثرهم شاكرين [الأعراف: ١٦ - ١٧]

قال ابن القيم: (الحاسد شبيه بإبليس، وهو في الحقيقة من أتباعه؛ لأنه يطلب ما يحبه الشيطان من فساد الناس وزوال نعم الله عنهم، كما أن إبليس حسد آدم لشرفه وفضله، وأبى أن يسجد له حسدا، فالحاسد من جند إبليس).

# حسد قابيل لأخيه هابيل:

قال تعالى: واتل عليهم نبأ ابني آدم بالحق إذ قربا قربانا فتقبل من أحدهما ولم يتقبل من الآخر قال لأقتلك لأقتلك لأقتلك عنه الله من المتقين لئن بسطت إلى يدك لتقتلني ما أنا بباسط يدي إليك لأقتلك إني أخاف الله رب العالمين إني أريد أن تبوء بإثمي وإثمك فتكون من أصحاب النار وذلك جزاء الظالمين فطوعت له نفسه قتل أخيه فقتله فأصبح من الخاسرين [المائدة: ٢٧ - ٣٠]

قال سراج الدين ابن عادل: (وأيضا فإن آدم - عليه السلام - لما بعث إلى أولاده، كانوا مسلمين مطيعين، ولم يحدث بينهم اختلاف في الدين، إلى أن قتل قابيل هابيل؛ بسبب الحسد والبغي)







#### حسد إخوة يوسف:

قال تعالى: لقد كان في يوسف وإخوته آيات للسائلين إذ قالوا ليوسف وأخوه أحب إلى أبينا منا ونحن عصبة إن أبانا لفي ضلال مبين اقتلوا يوسف أو اطرحوه أرضا يخل لكم وجه أبيكم وتكونوا من بعده قوما صالحين [يوسف: ٧ - ٩]

قال الماوردي: (كان يعقوب قد كلف بهما لموت أمهما وزاد في المراعاة لهما، فذلك سبب حسدهم لهما، وكان شديد الحب ليوسف، فكان الحسد له أكثر، ثم رأى الرؤيا فصار الحسد له أشد





<sup>(&#</sup>x27;) كتاب موسوعة الأخلاق الإسلامية



الدرس الخامس

# نعمة الإيمان

# الآيات الكريمات من ١٤ إلى ١٨

﴿قالت الأعراب آمنا قل لم تؤمنوا ولكن قولوا أسلمنا ولما يدخل الإيمان في قلوبكم وإن تطيعوا الله ورسوله لا يلتكم من أعمالكم شيئا إن الله غفور رحيم (١٤) إنما المؤمنون الذين آمنوا بالله ورسوله ثم لم يرتابوا وجاهدوا بأموالهم وأنفسهم في سبيل الله أولئك هم الصادقون (١٥) قل أتعلمون الله بدينكم والله يعلم ما في السماوات وما في الأرض والله بكل شيء عليم (١٦) يمنون عليك أن أسلموا قل لا تمنوا علي إسلامكم بل الله يمن عليكم أن هداكم للإيمان إن كنتم صادقين (١٧) إن الله يعلم غيب السماوات والأرض والله بصير بما تعملون (١٨)

معاني مفردات الآيات الكريمة

﴿ الأعراب ﴾ :قوم يسكنون البوادي والصحراء.

﴿ ولما يدخل الإيمان في قلوبكم ﴾ :عندما يدخل الإيمان إلى قلوبكم.

﴿ لا يلتكم ﴾ :لا ينقصكم.

﴿ لم يرتابوا ﴾ :لم يشكوا في إيمانهم

﴿ أَتُعلِّمون الله بدينكم ﴾ :أتخبرونه - سبحانه وتعالى - بقولكم: (آمنا)؟! (والاستفهام للتوبيخ والإنكار عليهم فالله تعالى يعلم حالهم

﴿ يمنون عليك أن أسلموا ﴾ :يزكون ويتفضلون عليك يا محمد بإسلامهم

﴿ بِلِ اللهِ يمنُّ عليكم ﴾ :فالله هو صاحب الفضل عليكم الذي يمن .

﴿ غيب السموات والأرض ﴾ :ما غاب فيهما ولم تصل إليه العقول والإدراك







التوجهات الربانية

بين الله تعالى أنه صاحب الكرم والجود على الإنسان فالله تعالى هو الهادي إلى الطريق المستقيم ولا يجوز لأحد أن يمن على الله تعالى وبتكبر بعبادة وطاعة فالله تعالى فهو المنان الكريم

وعندما فعل ذلك مجموعة من الأعراب أنكر الله تعالى عليهم، وبين سبحانه أنه يعلم ما في الصدور ومطلع عليه ، وأن درجات الإيمان أعلي من درجات الإسلام فالإسلام ظاهر والإيمان باطن خفي لا يعلمه إلا الله

ووصف الله تعالى حال الذين آمنوا بالله ورسوله ثم لم يرتابوا ويشكوا وجاهدوا بأموالهم وأنفسهم في سبيل الله أولئك هم الصادقون

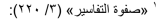
ثم قال تعالى: {وإن تطيعوا الله ورسوله لا يلتكم من أعمالكم شيئا} أي لا ينقصكم من أجوركم شيئا {إن الله غفور رحيم} أي لمن تاب وأناب

يقول الصابوني رحمه الله «أي زعم الأعراب أنهم آمنوا قل لهم يا محمد: إنكم لم تؤمنوا بعد، لأن الإيمان تصديقٌ مع ثقة واطمئنان قلب، ولم يحصل لكم، وإلا لما مننتم على الرسول بالإسلام وترك المقاتلة، ولكنْ قولوا استسلمنا خوف القتل والسبي»(١)

سبب نزول الآيات

الآية (١٧): عن ابن عباس قال: «قدم عشرة من بني أسد على رسول الله سنة سبع وفيهم طلحة بن خويلد، وكان رسول الله في المسجد مع أصحابه فسلموا وقال متكلمهم: يا رسول الله، إنا شهدنا أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأنك عبده ورسوله، وجئناك ولم تبعث إلينا بعثا، ولم نقاتلك كما قاتلك بنو فلان، ونحن لمن وراءنا سلم، فأنزل الله الآية». رواه البزار والطبراني.

قال ابن كثير









قال مجاهد: نزلت في بني أسد بن خزيمة، وقال قتادة: نزلت في قوم امتنوا بإيمانهم على رسول الله صلى الله عليه وسلم، والصحيح الأول أنهم قوم ادعوا لأنفسهم مقام الإيمان ولم يحصل لهم بعد فأدبوا وأعلموا أن ذلك لم يصلوا إليه بعد، ولو كانوا منافقين لعنفوا وفضحوا، وإنما قيل لهؤلاء تأديبا: {قل لم تؤمنوا ولكن قولوا أسلمنا ولما يدخل الإيمان في قلوبكم} أي لم تصلوا إلى حقيقة الإيمان بعد. (۱)

مراتب الدين

المرتبة الأولى: الإسلام

والإسلام: هو الانقياد والتسليم لله ، والخضوع له بفعل أوامره، وترك نواهيه، قال تعالى ﴿ إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللَّهِ الإِسْلامُ ﴾[آل عمران:١٩]

وقوله تعالى: (ورضيت لكم الإسلام دينا) المائدة/٣، وقوله: (ومن يبتغ غير الإسلام دينا فلن يقبل منه) آل عمران/٨٥

المرتبة الثانية: الإيمان

وهو قول باللسان، وتصديق بالجنان (القلب)، وعمل بالأركان (الجوارح)، قال الإمام أحمد بن حنبل: الإيمان قول وعمل، يزيد وينقص.

وقال الإمام الشافعي -كما في شرح أصول اعتقاد أهل السنة-: وكان الإجماع من الصحابة، والتابعين من بعدهم ممن أدركنا: أن الإيمان: قول، وعمل، ونية، لا يجزئ واحد من الثلاثة عن الآخر.

قال صلى الله عليه وسلم: إنه لا يدخل الجنة إلا المؤمنون أخرجه مسلم

وصفاتهم في قوله تعالى





ا مختصر تفسیر ابن کثیر (۲/ ۳۲۹)



﴿ إِنَّمَا الْلُؤُمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوهُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْمِ مْ آيَاتُهُ زَادَثُهُمْ إِيمَاناً وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ \* الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ \* أُولَئِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقّاً لَهُمْ دَرَجَاتٌ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَمَغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ ﴾ الأنفال/٢-٤.

في قوله تعالى: ﴿وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ أَمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْأَخِرِ وَالْلَائِكَة وَالْكِتَابِ وَالنَّبِيِّنَ وَأَتَى الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ ذَوِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالسَّائِلِينَ وَفِي الرِّقَابِ وَأَقَامَ الصَّلَاةَ وَأَتَى الزَّكَاةَ وَالْمُوفُونَ بَوْ الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالسَّائِلِينَ وَفِي الرِّقَابِ وَأَقَامَ الصَّلَاةَ وَأَثَى الزَّكَاةَ وَالْمُؤُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدُوا وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالضَّرَّاءِ وَحِينَ الْبَأْس أُولَئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُتَقُونَ ﴾ البقرة/١٧٧،

والفارق بين الإسلام والإيمان دل عليه حديث جبريل الذي رواه مسلم في صحيحه

(عن عُمَرُ بُنُ الْخَطَّابِ رضي الله عنه قَالَ: يَيْنَمَا نَحْنُ عِنْدَ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ذَاتَ يَوْمٍ إِذْ طَلَعَ عَلَيْنَا رَجُلُّ شَدِيدُ بَيَاضِ الثِّيَابِ شَدِيدُ سَوَادِ الشَّعَرِ لا يُرى عَلَيْهِ أَثُرُ السَّفَرِ وَلا يَعْرِفُهُ مِنَّا أَحَدٌ حَتَّى طَلَعَ عَلَيْنَا رَجُلُّ شَدِيدُ بَيَاضِ الثِّيلِ فَاسْنَدَ رُكُبَتَيْهِ إِلَى رُكُبَتَيْهِ وَوَضَعَ كَفَيْهِ عَلَى فَخِذَيْهِ وَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ جَلَسَ إِلَى النَّهِ عَنْ الْإِسْلامُ أَنْ تَشْهَدَ أَنْ لا إِلَهَ إِلا اللهُ وَأَنَّ أَخْبِرْنِي عَنْ الْإِسْلامُ أَنْ تَشْهَدَ أَنْ لا إِللهَ إِلا اللهَ وَأَنَّ مُحَمَّدُ ارَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَتُعِيمَ الصَّلاةَ، وَتُوثِيَ الرَّكَاةَ، وَتَصُومَ رَمَضَان، وَتَحُجَّ الْبَيْتَ إِنْ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَتُقِيمَ الصَّلاةَ، وَتُوثِيَ الرَّكَاةَ، وَتَصُومَ رَمَضَان، وَتَحُجَّ الْبَيْتَ إِنْ اللهَ وَأَنْ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَتُقِيمَ الصَّلاةَ، وَتُوثِيَ الرَّكَاةَ، وَتَصُومَ رَمَضَان، وَتَحُجَّ الْبَيْتَ إِنْ السَّعَطَعْتَ إِلَيْهِ سَبِيلا. قَالَ: صَدَقْت. قَالَ: فَعَجِبْنَا لَهُ يَسْأَلُهُ وَيُصَدِّقُهُ. قَالَ: فَأَخْبِرْنِي عَنْ الإِيمَانِ. قَالَ: "مَا الْإِيمَانِ ؟ قَالَ: صَدَقْت. قَالَ: فَعَجِبْنَا لَهُ يَسْأَلُهُ وَيُصَدِّقُهُ. قَالَ: فَأَخْبِرْنِي عَنْ الإِحْسَانِ ؟ قَالَ: قَالَ: عَبْدُ اللهَ كَانَاتُ مَا يَاللهُ وَيُعْرِنِي عَنْ أَمَارَيَهَا ؟ قَالَ: "مَا الْمُسْتُولُ عَنْهَا بِأَعْلَمَ مِنْ السَّائِلِ" قَالَ: فَأَخْبِرْنِي عَنْ أَمَارَيَهَا ؟ قَالَ: " أَنْ تَلِدَ اللَّمَ فَرَبُولُ عَنْهِا إِلْعَلْمَ مِنْ السَّاعِلِ" قَالَ: فَأَخْبِرْنِي عَنْ أَمَارَيَهَا ؟ قَالَ: " مَا الْمُسْتُولُ عَنْهَا بِأَعْلَمَ مِنْ السَّائِلِ" قَالَ: قَالَ: ثُمَّ الْطَلَقَ فَلَوْتُ مُلْكُمْ يُعَلِمُ مَلْ السَّاعِلُ إِنْ تَكُلْ السَّاعِيْ الْمُعْرَاقِ الْمَالِقَ فَلَوْتُهُ اللهُ عَلَى الللهُ وَالْمُ لَكُنْ تَرَاهُ وَاللَّهُ مُنْ السَّاعُ الْمُعَلِّي الْمُعْلَقِ فَلَا لَيْ اللَّهُ الْمُعْلِقُ فَلَا لَيْ الللهُ الْمُعْلَى الللهُ اللهُ اللهُ عَلَى السَّاعُ اللهُ الْمُعْتَى الْمُعْلَقُ اللهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ الللهُ اللَّهُ ال

المرتبة الثالثة: الإحسان

الإحسان لغة: هو فعل ما هو حسن، مع الإجادة في الصنع. وشرعا: أن تعبد الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه، فإن لم تكن تراه، فإنه يراك.







ومقام المحسنين هو مقام الإخلاص [والمراقبة]

ففي الحديث: " فإن لم تكن تراه فإنه يراك " فإنك إلا تكن تراه فإنه يراك"

قال تعالى ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالْإِحْسَانِ وَإِيتَاءِ ذِي الْقُرْبَى وَيَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ وَالْبَغْي يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ٩٠﴾ سورة النحل.

ويكون الإحسان في كل شيء

مع الزوجة والولد والجيران ومع المسلم وغير المسلم وحتى مع الدواب والحجر والشجر فعن أبي يعلى شداد بن أوس رضي الله عنه عن رسول الله ه قال: إن الله كتب الإحسان على كل شيء، فإذا قتلتم فأحسنوا القِتلة، وإذا ذبحتم فأحسنوا الذّبحة، وليُحدّ أحدكم شفرته، وليرح ذبيحته [اخرجه مسلم،].

نماذج من الإحسان عند الصحابة

# - إحسان أبي بكر الصديق رضي الله عنه:

من صور إحسان أبي بكر رضي الله عنه إنفاقه على قرابته، ومنهم مسطح، لكنه لما تكلم في عائشة رضي الله عنها قطع عنه أبو بكر هذه النفقة، ثم عفا عنه امتثالاً لأمر الله، وأعاد إليه النفقة التي كان يجريها عليه؛ ففي الحديث الذي روته عائشة رضي الله عنها عن حادثة الإفك قالت: (قال أبو بكر الصديق رضي الله عنه -وكان ينفق على مسطح بن أثاثة لقرابته منه-: والله لا أنفق على مسطح شيئا أبدا بعد ما قال لعائشة، فأنزل الله تعالى: ولا يأتل أولو الفضل منكم والسعة أن يؤتوا [النور: ٢٧] إلى قوله: والله غفور رحيم [النور: ٢٧] ، فقال أبو بكر: بلى والله، إني لأحب أن يغفر الله لي، فرجع إلى مسطح الذي كان يجري عليه) .

# - إحسان أبي هريرة رضي الله عنه إلى أمه:

يخبر أبو هريرة رضي الله عنه عن حاله مع أمه فيقول: (كنت أدعو أمي إلى الإسلام وهي مشركة، فدعوتها يوما، فأسمعتني في رسول الله صلى الله عليه وسلم ما أكره! فأتيت رسول الله صلى الله عليه







وسلم وأنا أبكي، قلت: يا رسول الله إني كنت أدعو أمي إلى الإسلام، فتأبى علي، فدعوتها اليوم فأسمعتني فيك ما أكره، فادع الله أن يهدي أم أبي هريرة، فقال: اللهم اهد أم أبي هريرة، فخرجت مستبشرا بدعوة نبي الله صلى الله عليه وسلم، فلما جئت فصرت إلى الباب، فإذا هو مجاف، فسمعت أمي خشف قدمي، فقالت: مكانك يا أبا هريرة، وسمعت خضخضة الماء، قال: فاغتسلت، ولبست درعها، وعجلت عن خمارها، ففتحت الباب، ثم قالت: يا أبا هريرة: أشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أن محمدا عبده ورسوله! فرجعت إلى رسول الله فأتيته وأنا أبكي من الفرح! قال: قلت: يا رسول الله أبي هريرة، فحمد الله، وأثنى عليه، وقال خيرا، قال: قلت: يا رسول الله صلى رسول الله عباده المؤمنين، ويحببهم إلينا، قال: فقال رسول الله صلى رسول الله عليه وسلم: اللهم حبب عبيدك هذا -يعني أبا هريرة- وأمه إلى عبادك المؤمنين، وحبب إليهم المؤمنين، وحبب إليهم المؤمنين؛ فما خلق مؤمن يسمع بي ولا يراني إلا أحبني).

# - إحسان ابن عمر رضي الله عنهما إلى صديق أبيه:

عن عبد الله بن دينار، عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما: أنه كان إذا خرج إلى مكة، كان له حمار يتروح عليه إذا مل ركوب الراحلة، وعمامة يشد بها رأسه، فبينا هو يوما على ذلك الحمار إذ مر به أعرابي، فقال: ألست ابن فلان بن فلان؟ قال: بلى، فأعطاه الحمار وقال: اركب هذا، والعمامة، قال: اشدد بها رأسك، فقال له: بعض أصحابه: غفر الله لك! أعطيت هذا الأعرابي حمارا كنت تروح عليه، وعمامة كنت تشد بها رأسك! فقال: إني سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: ((إن من أبر البر صلة الرجل أهل ود أبيه بعد أن يولي))، وإن أباه كان صديقا لعمر . فأحسن عبد الله بر أبيه عمر بن الخطاب رضي الله عنهما بعد مماته بهديته لهذا الأعرابي؛ فمن أفضل أنواع البر إحسان الرجل لأهل ود أبيه، وهم أهل محبة أبيه وصداقته، بعد أن «يولي» وهو كناية عن الموت، وإنما كانت الوصية بأولياء الوالد بعد موته أبر؛ لأن ذلك يؤدي إلى كسب الدعاء له وبقاء المودة .

## - إحسان سعيد بن العاص:

- باع أبو الجهم العدوي داره بمائة ألف درهم، ثم قال: فبكم تشترون جوار سعيد بن العاص؟ قالوا: هل يشترى جوار قط؟! قال: ردوا علي داري وخذوا مالكم، ما أدع جوار رجل إن قعدت سأل عني، وإن







رآني رحب بي، وإن غبت حفظني، وإن شهدت قربني، وإن سألته قضى حاجتي، وإن لم أسأله بدأني، وإن نابتنى جائحة فرج عنى. فبلغ ذلك سعيدا فبعث إليه مائة ألف درهم!

# - إحسان أبي اليسر رضي الله عنه:

-عن عبادة بن الوليد بن عبادة بن الصامت قال: ((خرجت أنا وأبي نطلب العلم في هذا الحي من الأنصار قبل أن يهلكوا، فكان أول من لقينا أبا اليسر صاحب رسول الله صلى الله عليه وسلم، ومعه غلام له، معه ضمامة من صحف، وعلى أبي اليسر بردة ومعافري، وعلى غلامه بردة ومعافري... قال: فقلت له أنا: يا عم، لو أنك أخذت بردة غلامك، وأعطيته معافريك، وأخذت معافريه وأعطيته بردتك، فكانت عليك حلة وعليه حلة، فمسح رأسي، وقال: اللهم بارك فيه، يا ابن أخي، بصر عيني هاتين، وسمع أذني هاتين، ووعاه قلبي هذا -وأشار إلى مناط قلبه- رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو يقول: أطعموهم مما تأكلون، وألبسوهم مما تلبسون، وكان أن أعطيته من متاع الدنيا أهون علي من أن يأخذ من حسناتي يوم القيامة!)).

وعن عبادة بن الوليد بن عبادة بن الصامت قال: ((خرجت أنا وأبي نطلب العلم في هذا الحي من الأنصار قبل أن يهلكوا، فكان أول من لقينا أبا اليسر صاحب رسول الله صلى الله عليه وسلم، ومعه غلام له، معه ضمامة من صحف، وعلى أبي اليسر بردة ومعافري، وعلى غلامه بردة ومعافري، فقال له أبي: يا عم، إني أرى في وجهك سفعة من غضب! قال: أجل، كان لي على فلان بن فلان الحرامي مال، فأتيت أهله، فسلمت، فقلت: ثم هو؟ قالوا: لا، فخرج على ابن له جفر، فقلت له: أين أبوك؟ قال: فأتيت أهله، فسلمت، فقلت: ما حملك على أن اختبأت مني؟ قال: أننا -والله- أحدثك ثم لا أكذبك، خشيت -والله- أن أحدثك فأكذبك، وأن أعدك فأخلفك، وكنت صاحب رسول الله صلى الله عليه وسلم، وكنت والله معسرا، قال: قلت: آلله؟ قال: الله. قلت: آلله؟ قال: الله. قلت: آلله؟ قال: الله. قال: الله. قال: فأتى بصحيفته فمحاها بيده! فقال: إن وجدت قضاء فاقضني، وإلا أنت في حل، فأشهد بصر عيني هاتين -ووضع إصبعيه على عينيه- وسمع أذني هاتين،





# هَكَذَا عَلَّمَنِي الإِسْلَامُ



ووعاه قلبي هذا -وأشار إلى مناط قلبه- رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو يقول: من أنظر معسرا أو وضع عنه، أظله الله في ظله)) .

فقد أحسن الصحابي أبو اليسر رضي الله عنه إلى المدين، وجعله في حل من السداد ما دام معسرا، ومن إحسانه أنه محا ما كان مكتوبا في الصحيفة بيده؛ لئلا يبقى الدين مسجلا، وإنما فعل ذلك لأنه عزم على ألا يطالبه بالدين بعد ذلك إلا أن يجد سعة فيؤديه بنفسه (١)

تم بفضل الله تعالى والحمد لله رب العالمين





<sup>(&#</sup>x27;) موسوعة الأخلاق والسلوك الدرر السنية











## الحديث الأول

# (إنما الأعمال بِالنيّات)

عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إنما الأعمال بِالنيَّات، وإنما لكل امرئ ما نوى، فمن كانت هجرتُه إلى الله ورسوله فهجرتُه إلى الله ورسوله، ومن كانت هجرتُه لدنيا يصيبها أو امرأةٍ ينكِحها فهجرته إلى ما هاجر إليه». [متفق عليه]

راوي الحديث:

هو أبو حفص عمر بن الخطاب العدوي القرشي، المُلقب بالفاروق، وهو ثاني الخلفاء الراشدين ومن كبار أصحاب الرسول محمد صلى الله عليه وسلم، ومن أشهر القادة في التاريخ الإسلامي.

اسمه :الصحابي الجليل عمر بن الخطّاب بن نفيل بن عبد العزي بن رباح بن عبد الله بن قرط بن رزاح بن عدي بن كعب بن لؤي القرشي العدوي،

وكنيته أبو حفص، وأمّه حنتمة بنت هاشم بن المغيرة وهو أحد العشرة المبشرين بالجنة، ومن علماء الصحابة الكرام.

ولد بعد عام الفيل، وبعد مولد الرسول صلى الله عليه وسلم بثلاث عشرة سنة

وتولَّى الخلافة الإسلامية بعد وفاة سيدنا أبو بكر الصديق في جمادى الآخرة سنة ١٣ هـ

تزوّج في الجاهليّة بزينب بنت مظعون أخت عثمان بن مظعون، فأنجبت له عبد الله، وعبد الرحمن الأكبر، وحفصة.

وبلغ عدد أولاده ثلاثة عشر ولداً، وأمّا نساؤه فقد بلغ عددهنّ سبعة نساء ممّن تزوجهّن في الجاهليّة والإسلام،

وكان إسلام عمر بن الخطاب بعد الهجرة الأولى إلى الحبشة والتي كانت في العام الخامس من البعثة، وقيل إنّه أسلم في السنة السادسة من البعثة،







ومن أهم الفتوحات والأحداث في زمانه فتوحات الشام؛ مثل دمشق، والأردن، ، وبيت المقدس، وفتوح العراق؛ ومعركة الجسر، ووقعة البويب، ومعركة القادسيّة، وفتح المدائن، وفتح مصر وغيرها من الفتوحات.

وكان استشهاده يوم الأربعاء ومات يوم الخميس، وكان عمره ثلاث وستون عاماً، وقيل: واحد وستون

- في السّنة ٢٣هـ الثالثة والعشرين للهجرة على يد أبو لؤلؤة المجوميّ لعنه الله أثناء الصلاة.

وسبب تسميته بالفاروق، لأنه فرق الله عز وجل به بين الحق والباطل.

#### معانى كلمات الحديث

النيّة: هي القصد والإرادة والنيات: جمع نية، وشرعا عزم القلب على الشيء مقترنا بفعله.

ومعنى الهجرة: الانتقال من دار الكفر إلى دار الإسلام، أو من دار المعصية إلى دار الطاعة.

معني ينكحها أي يتزوجها .

إنما الأعمال: إنما للحصر، أي جميع الأعمال الظاهرة والباطنة

معني امرئ: الإنسان.

معنى ما نوى: ما قصد من خير أو شر.

والهجرة لغة: الترك، وشرعا: الانتقال من بلد الشرك إلى بلد الإسلام أو من بلد المعاصي إلى بلد الاستقامة ، و دار الطاعة .

#### سبب الحديث

قيل أن رجلاً هاجر من مكة إلى المدينة ، ليس لله تعالى ولا لرسول الله ﷺ ، ولكن لكي يتزوج امرأة يقال له: أجروثواب الهجرة في سبيل الله ، فكان يقال له: مهاجر أم قيس.





# هَكَذَا عَلَّمَنِي الإِسْلَامُ



فعن شقيق قال: قال عبد الله: " من هاجريبتغي شيئا فهوله، قال: هاجررجل ليتزوج امرأة يقال لها: أم قيس وكان يسمى مهاجر أم قيس (١).

قال ابن حجر - رحمه الله -: "وهذا إسناد صحيح على شرط الشيخين " لكن ليس فيه أن حديث الأعمال سيق بسبب ذلك ، ولم أرفي شيء من الطرق ما يقتضي التصريح بذلك " انتهى

وقال ابن رجب الحنبلي – رحمه الله -: " وقد اشتُهر أن قصة " مهاجر أم قيس " هي كانت سبب قول النبي صلى الله عليه وسلم ( من كانت هجرته إلى دنيا يصيبها أو امرأة ينكحها) وذكر ذلك كثير من المتأخرين في كتبهم ، ولم نرَلذلك أصلاً يصح " انتهى (٣)

#### أهمية هذا الحديث

هذا حديث عظيم ومهم جدا: يقول الإمام الشافعي -رحمه الله تعالى-: (هذا الحديث ثلث العلم، ويدخل في سبعين بابا من الفقه).

والسبب أن أعمال المسلم تكون بالقلب وتسمى الأعمال القلبية كالحب والبغض والحسد والحقد والرباء والإخلاص

ثانيا العمل باللسان وتسمى الأقوال كذكر الله تعالى وقراءة القرآن وغير ذلك

والقسم الثالث عمل الجوارح كعمل اليد والرجل والنظر وهكذا.

#### المعنى العام للحديث

يفهم من الحديث أن المؤمن يثاب بحسب نيته، فمن كانت أعماله خالصة لله تعالى ، فهي مقبولة عند الله تعالى، وإن كانت قليلة يسيرة بشرط أن تكون موافقة للسنة، ومن كانت أعماله من أجل الدنيا ومن أجل الناس ، ولكي يكون مشهورا ومعروفا عند الناس ، فهي غير مقبولة عند الله عز وجل وإن كانت أعماله عظيمة وكثيرة.





<sup>( )</sup> رواه الطبراني في " الكبير " ( ٨٥٤٠ ) .

<sup>(ُ )</sup> مُنَ " فتح البارّي " ( ١ / ١٠ ـُ

<sup>( )</sup> من " جامع العلوم والحِكم " ( ص ١٤ )



فكل عمل أراد المسلم به غير وجه الله، لا يقبله الله منه أبدا ويكون العمل مردود عليه.

الدروس المستفادة من الحديث:

١\_ أن الله عز وجل- لا يقبل عملا بدون نية.

٢\_ أن الله -سبحانه وتعالى- يعطي الأجر والثواب أيضا على الأعمال العادية من الأكل والشرب والنوم
 واليقظة وغيرها لو قصد المسلم بها وجه الله سبحانه.

٣\_ المسلم الذكي يمكن أن يتحصل على أجور كثيرة على قيامه بالعمل الواحد إذا نوى فيه أكثر من نية
 في نفس الوقت.

٤\_ يجب على المسلم أن لا ينتظر مدحا ولا ثناء من أحد ، فلابد من العمل أن يكون خالصا لوجه الله عز وجل.

٥\_ضرورة الإخلاص لله -سبحانه وتعالى- في جميع الأعمال والأقوال.

٦\_ ترك الرباء والشرك والنفاق وحب الشهرة وكل ما يغضب الله تعالى.

# التحذير من الرباء

حذر الإسلام من الرياء والافتخار بالعمل لأن هذه الصفة من صفات المنافقين

فقال عز وجل: ﴿ يُرَاؤُونَ النَّاسَ ولاَ يَذْكُرُونَ اللَّهَ إِلاَّ قَلِيلاً مُذَبْذَبِينَ بَيْنَ ذَلِكَ لاَ إِلَى هَوُلاءِ وَلاَ إِلَى هَوُلاءِ ﴾ [النساء ١٤٢]

وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((قال الله تعالى: أنا أغنى الشركاء عن الشرك، من عمل عملاً أشرك فيه معي غيري، تركتُهُ وشركَهُ))[مسلم]

#### شروط قبول العمل الصالح

١: أن يكون العمل خالصًا لله.







٢ أن يكون موافقًا لسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم.

كما قال الله تعالى { فمن كان يرجو لقاء ربه فليعمل عملا صالحا ولا يشرك بعبادة ربه أحدا } ( الكهف . ١١٠ ) .

# بعض ما جاء في النية

رواية حنبلٍ: أُحِبُّ لكلِّ مَنْ عَمِلَ عملاً مِنْ صلاةٍ، أو صيامٍ، أو صَدَقَةٍ، أو نوعٍ مِنْ أنواعِ البِرِّ أنْ تكونَ النِّيَّةُ متقدِّمةً في ذلك قبلَ الفعلِ، قال النبيُّ - صلى الله عليه وسلم -: الأعمالُ بالنِّيَّاتِ ، فهذا يأتي على كلِّ أمرٍ من الأمور.

وقال الفضلُ بنُ زيادٍ: سألتُ أبا عبد الله - يعني: أحمدَ - عَنِ النِّيَّةِ في العملِ، قلت: كيف النيةُ؟ قالَ: يُعالجُ نفسَه، إذا أراد عملاً لا يريدُ به النّاس.

وقد صِنَّفَ أبو بكر بنُ أبي الدُّنيا مصِنَّفاً سمَّاه: كتاب الإخلاص والنية

وروى ابنُ أبي الدُّنيا بإسنادٍ منقطعٍ عن عُمَر، قال: لا عَمَلَ لِمَنْ لا نيَّةَ له، ولا أَجْرَ لَمَنْ لا حِسْبَةَ لهُ، يعني: لا أجر لمن لم يحتسب ثوابَ عمله عندَ الله - عز وجل -.

عن ابنِ مسعودٍ، قال: لا ينفعُ قولٌ إلاَّ بعملٍ، ولا ينفعُ قولٌ وعملٌ إلاَّ بنيَّة، ولا ينفعُ قولٌ وعملٌ ونيَّةٌ إلاَّ بما وافق السُّنَّةَ.

وعن يحيى بن أبي كثير، قال: تعلَّموا النِّيَّة، فإنَّها أبلغُ من العَمَلِ.

وعن زُبَيدٍ اليامي، قال: إنِّي لأحبُّ أن تكونَ لي نيَّةٌ في كلِّ شيءٍ، حتى في الطَّعام والشَّراب،

وعنه أنَّه قال: انْوِ في كلِّ شيءٍ تريدُه الخيرَ، حتى خروجك إلى الكُناسَةِ .

وعن داود الطَّائِيِّ، قال: رأيتُ الخيرَ كلَّه إنَّما يجمعُه حُسْنُ النِّيَّة، وكفاك به خيراً وإنْ لم تَنْصَبْ.

وعن سفيانَ الثَّوريِّ، قال: ما عالجتُ شيئاً أشدَّ عليَّ من نيَّتي؛ لأنَّها تتقلَّبُ عليَّ.







وعن يوسُفَ بن أسباط، قال: تخليصُ النِّيةِ مِنْ فسادِها أشدُّ على العاملينَ مِنْ طُولِ الاجتهاد .

وقيل لنافع بن جُبير: ألا تشهدُ الجنازة؟ قال: كما أنتَ حتَّى أنوي، قال: ففكَّر هُنيَّة، ثم قال: امضِ

وعن مطرِّف بن عبدِ الله قال: صلاحُ القلب بصلاح العملِ، وصلاحُ العملِ بصلاح النيَّةِ .

وعن بعض السَّلَف قال: مَنْ سرَّه أن يَكْمُلَ له عملُه، فليُحسِن نيَّته، فإنَّ الله

- عز وجل - يأجُرُ العَبْدَ إذا حَسُنَت نيَّته حتى باللُّقمة.

وعن ابن المبارك، قال: رُبَّ عملٍ صغيرٍ تعظِّمهُ النيَّةُ، وربَّ عمل كبيرٍ تُصَغِّره النيَّةُ.

وقال ابن عجلان: لا يصلحُ العملُ إلاَّ بثلاثِ: التَّقوى لله، والنِّيَّةِ الحسنَةِ، والإصابة.

وقال الفضيلُ بنُ عياضٍ: إنَّما يريدُ الله - عز وجل - منكَ نيَّتَك وإرادتكَ.

وعن يوسف بن أسباط، قال: إيثارُ الله - عز وجل - أفضِلُ من القَتل في سبيله.

وروى فيه بإسنادٍ منقطعٍ عن عُمَر - رضي الله عنه -، قال: أفضلُ الأعمال أداءُ ما افترضَ الله - عز وجل -، والورعُ عمّا حرَّم الله - عز وجل -، وصِدْقُ النِيَّة فيما عندَ اللهِ - عز وجل -.

وبهذا يعلم معنى ما رُوي عن الإمامِ أحمدَ: أنَّ أُصولَ الإسلام ثلاثةُ أحاديث: حديثُ: الأعمال بالنِّيَّات ، وحديثُ: مَنْ أحدثَ في أمرِنا ما ليس منه فهو رَدُّ ، وحديثُ: الحلالُ بَيِّن والحرامُ بيِّن . فإنّ الدِّين كلَّه يَرجعُ إلى فعل المأموراتِ، وترك المحظورات، والتَّوقُّف عن الشُّهُاتِ، وهذا كلُّه تضمَّنه حديثُ النُّعمان بن بشيرِ وإنَّما يتمُّ ذلك بأمرين:

أحدهما: أنْ يكونَ العملُ في ظاهره على موافقَةِ السُّنَّةِ، وهذا هو الذي تضمَّنه حديثُ عائشة: مَنْ أحدَثَ في أمرنا ما ليس منه فهو رَدُّ.







والثاني: أنْ يكونَ العملُ في باطنه يُقْصَدُ به وجهُ الله - عز وجل -، كما تضمَّنه حديث عمر: الأعمالُ بالنِّيَّاتِ (١)

الحديث الثاني.

آداب الطعام والشراب

عن عمر بن أبي سلمة قال :

كُنْتُ غُلَامًا في حَجْرِ رَسولِ اللّهِ صَلَّى اللهُ عليه عليه وسلّم، وكَانَتْ يَدِي تَطِيشُ في الصَّحْفَةِ، فَقالَ لي رَسولُ اللّهِ صَلَّى اللهُ عليه وسلّمَ: يا غُلَامُ، سَمِّ اللّهَ، وكُلْ بيَمِينِكَ، وكُلْ مَمَّا يَلِيكَ. فَما زَالَتْ تِلكَ طِعْمَتي بَعْدُ. مقوعه

تُطيشُ في الصَّحْقَةِ، يعني: يُحرِّكُها في جوانبِ إِناءِ الطَّعَامِ؛ لِيلتَقَطَه، فأمرَه بِالتَّسمِيةَ عند الطُعَامِ، وَأَنْ يَأْكُلَ بِيمِينَه، وَأَنْ يَأْكُلَ مِنَ الجَانَبِ الَّذِي يَقْرُبُ مِنَه مِنَ الطُعَامِ، يقولُ عمرُ بنُ سَلَمَةَ؛ أنني التَّرْمَتُ بما أَمْرَ به صلَّى اللهُ عليه وسلَّم، فأنا أفعلُ ذلك في طَعامي منذُ سمعتُ ذلك مِنَ النَّبِيُ صلَّى اللهُ عليه وسلَّم.

## متن الحديث

عن عمر بن أبي سلمة رضي الله عنهما قال: (كنت غلامًا في حجر رسول الله صلى الله عليه وسلم، وكانت يدي تطيش في الصحفة، فقال لي رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((يا غلام، سمِّ الله، وكُلْ بيمينك، وكُلْ مما يليك))، فما زالت تلك طُعمتي بعد). متفق عليه





<sup>(&#</sup>x27;) خرَّج ذلك ابنُ أبي الدُّنيا في كتاب " الإخلاص والنيَّة ". راجع العلوم والحكم ابن رجب الحنبلي



## معانى الكلمات:

- معنى الغلام: الصَّبِّيُّ من أول أن يُولَد إلى أن يكون شابا.
- معنى تطيش يده في الصحفة، أي يأكل من هنا وهنا ولا يأكل من أمامه.
  - معنى الصحفة قصعة الطعام والأواني التي يوضع فيها الطعام.
- معني حجر رسول الله صلى الله عليه وسلم أي: في كَنَفه وحمايته وكان ابن زوجة الرسول
  - معنى طُعمتى أي أكلتى.

# راوي الحديث

هو الصحابي عمر بن أبي سلمة المخزومي يكنى بأبي حفص، ولد قبل الهجرة بسنتين بأرض الحبشة وتوفي سنة ٨٣ ه هجرية )

وهو ربيب النبي صلى الله عليه وسلم (أي ابن زوجته أم سلمة أم المؤمنين)

روى أحاديث عن النبي صلى الله عليه وسلم، ولاه سيدنا علي بن أبي طالب على البحرين وبلاد فارس.

### المعنى العام للحديث

يأمرنا الرسول صلى الله عليه وسلم، بأن نأكل باليد اليمني وأن نأكل من الإناء والماعون الذي أمامنا.

وان نقول قبل الطعام والشراب بسم الله، حتى نبعد عنا الشيطان فلا يشاركنا في الطعام والشراب، لأن الشيطان إن شاركنا في الطعام والشراب سوف يصبح قوي فيكثر من الإغواء والإفساد في الأرض.

وكذاك لا نأكل باليد اليسرى لأن الذي يأكل بشماله يكون شبيه بالشيطان الرجيم ، وإن لا ينسى المسلم أن يسمى في أول الطعام فإن نسى فيُسمّى بعد ذلك فيقول: "بسم الله أوله وآخره"

#### الدروس المستفادة من الحديث.

الدروس الأول: أن يحرص المسلم علي التسمية عند الطعام، لأن ذكر الله يطرد الشيطان.







الدروس الثاني: الحرص على أن يأكل المسلم بيمينه، وهذا هو فعل النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه رضى الله عنهم، والمسلمون.

يقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((لا تأكلوا بالشمال؛ فإن الشيطان يأكل بالشمال))؛ رواه مسلم

ويقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((إذا أكل أحدكم فليأكل بيمينه، وإذا شرب فليشرب بيمينه؛ فإن الشيطان يأكل بشماله، ويشرب بشماله))؛ رواه مسلم

الدرس الثالث: أهمية تعليم الأطفال الصغار آداب الطعام.



آداب الطعام والشراب في الإسلام

التسمية قبل تناول الطعام:

أولا: من آداب الطعام قول (بسم الله) ويجوز أن يقول "بسم الله الرحمن الرحيم" قبل البدء قال الرسول صلى الله عليه وسلّم: "إذا أكل أحَدُكم طعامًا، فلْيقُلْ: بسمِ اللهِ، فإنْ نسِيَ في أولِه، فلْيقُلْ: بسمِ اللهِ في أولِه، فلْيقُلْ: بسمِ اللهِ في أولِه وآخِرِه".

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: ويقول عند الأكل: باسم الله. فإن زاد «الرحمن الرحيم» كان حسنًا؛ فإنه أكمل.

ثانيا: الدعاء فنقول كما ورد عن الرسول ﷺ عن عبد الله بن عباس رضي الله عنه "( إذا أكل أحدُكم طعامًا فلْيَقُل: اللهمَّ باركْ لنا فيه وأطعِمْنا خيرًا منه) وواه أبو داود.

ثالثا: تناول الطعام باليد اليمني: فالأكل والشرب باليد اليمني من أهم آداب الطعام والشراب.







عن عبد الله بن عمر قال رسول الله ﷺ "لا يَأْكُلَنَّ أَحَدٌ مِنكُم بشِمالِهِ، ولا يَشْرَبَنَّ بها، فإنّ الشَّيْطانَ يَأْكُلُ بشِمالِهِ، ونَشْرَبُ بها) صحيح مسلم.

رابعا: عدم تناول الطعام متكئاً: لقول رسول الله ﷺ: "أمّا أنا فلا آكُلُ مُتَّكِئًا" أخرجه ابن حبان.

خامسا: إكرام الطعام وعدم اهانته:

قال رسول الله ﷺ : "أكرِموا الخبزَ فإنّ اللهَ أكرَمه، وأخرجه لكم من بركاتِ السَّماواتِ والأرضِ" حديث حسن

سادسا: أن يحمد الله بعد انتهاء الطعام:

فلقد كان رسول الله ﷺ إذا فرغ من الطعام والشراب قال "الحمدُ للهِ الَّذي أطعَمَنا وسقانا وجعَلَنا مُسلِمِينَ" سنن أبي داود"

وعن معاذِ بن أنسٍ رضي الله عنهُ، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم "مَنْ أَكَلَ طَعاماً فَقالَ: الحمدُ لِلّهِ الَّذِي أَطْعَمَنِي هَذَا وَرَزَقنيهِ مِنْ غَيْرِ حَوْلٍ مِنِّي وَلاَ قوةٍ؛ غُفِرَ لهُ ما تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ" سنن أبي داود"

سابعا: ألا يعيب الطعام ولا يذمه أبدا.

عن أبي هربرة رضي الله عنه قال: ما عاب النبي صلى الله عليه وسلم طعامًا قط، إن اشتهاه أكله، وإلا تركه. حديث صحيح

ثامنا: أن يجعل ثلثا لطعامه وثلثا لشرابه وثلثا لنفَسه: قال: رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: ((ما ملاً آدميًّ وعاءً شرًّا من بطنه بحسب ابن آدم أكلات يُقِمْن صلبه، فإن كان لا محالة فثُلُث لطعامه، وثلث لشرابه، وثلث لنفَسه) رواه الترمذي

# ولا ننسى هذه النصائح المفيدة

• غسل اليدين قبل وبعد الأكل:







- عدم ترك بواقى طعام في الإناء ومسح الإناء إن أمكن:
  - إغلاق الفم أثناء الأكل:
  - عدم ملء الفم بالطعام:
- تناول الطعام على لقيمات صغيرة ، ومضغه بشكل جيد وبلعه قبل أخذ اللقمة الثانية.
  - لعق الأصابع بعد الانتهاء من الطعام.
    - تناول الطعام ببطء وهدوء.
- عدم إصدار أصوات مزعجة من الفم عند المضغ أو عند شرب السوائل و أخذ الوقت الكافي
   في المضغ
  - عدم الاستعجال في تناول الطعام.
  - عدم استخدام الأجهزة الالكترونية على المائدة:
    - عدم النفخ في الطعام والشراب
  - عدم ترك اللقمة الساقطة فيزيل عنها الأذى ويأكلها.

ففي صحيح مسلم عن أنس رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان إذا أكل طعاما لعق أصابعه الثلاث. قال: وقال: إذا سقطت لقمة أحدكم فليمط عنها الأذى وليأكلها ولا يدعها للشيطان، وأمرنا أن نسلت القصعة. (نمسح الإناء) قال: فإنكم لا تدرون في أي طعامكم البركة)

قال النووي في شرح صحيح مسلم أثناء ذكره سنن الأكل: واستحباب أكل اللقمة الساقطة بعد مسح أذى يصيبها، هذا إذا لم تقع على موضع نجاسة، فإن وقعت على موضع نجس تنجست ولا بد من غسلها إن أمكن، فإن تعذر أطعمها حيوانا ولا يتركها للشيطان.







الحديث الثالث

# فضل تعلم القرآن الكريم



متن الحديث

عن عثمان بن عفان رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه على من تعلم القرآن وعلمه) [رواه البخاري].

راوي الحديث

هو عُثمَانُ بْنُ عَفَّانَ الأُمُوِيُّ القُرَشِيُّ وكنيته أبو عَبدِ اللهِ ، كان يعرف بين الصحابة ذو النورين والسبب لأنه تزوج اثنتين من بنات رسول الله صلى الله عليه وسلم حيث تزوج من السيدة رقية ثم بعد وفاتها تزوج من السيدة أم كلثوم رضى الله عنهن.

وهو ثالث الخلفاء الراشدين، و أحد العشرة المبشرين بالجنة، ومن السابقين إلى الإسلام.

وكان عثمان أول مهاجر إلى أرض الحبشة ومعه بنت الرسول صلى الله عليه وسلم السيدة رقية ،ثم تبعه سائر المهاجرين إلى أرض الحبشة. ثم هاجر الهجرة الثانية إلى المدينة المنورة. وكان رسول الله يثق به ويحبه ويكرمه لحيائه وأخلاقه ، وكان كثير الإنفاق على الفقراء والمساكين ، وأخبره الرسول صلى الله عليه وسلم بأنه سيموت شهيداً. ولد سنة (٤٧ ق.ه - أستشهد سنة ٣٥ هـ) رضي الله عنه

معني العام للحديث: يوضح النبي صلى الله عليه وسلم أن الذي يتعلم القرآن ويعلم الناس القرآن ويعلم الناس القرآن ويصحح لهم القراءة هو من خير الناس شرفا وفضلا ومنزلة ، وهذه الخيرية يستحقها ويفوز بها المسلم في الدنيا وفي القبر، وفي الآخرة ،ويعيش المسلم حياة سعيدة طيبة.

ومن ضمن المحاسن التي يفوز بها المسلم عند تعلم القرآن.







ما قاله رسول الله صلى الله عليه وسلم: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُول اللهِ ﷺ: (ومَا اجْتَمَعَ قَوْمٌ فِي بَيْتٍ مِنْ بُيوتِ اللهِ يَتْلُونَ كِتَابَ اللهِ، ويتَدَارسُونَه بيْنَهُم، إِلاَّ نَزَلتْ علَهم السَّكِينَة، وغَشِيَةُهُمْ الرَّحْمَة، وَحَفَّتُهُم الملائِكَةُ، وذَكَرهُمْ الله فيمنْ عِنده) رواه مسلم.

وقال رسول صلى الله عليه وسلم: «من قرأ حرفًا من كتاب الله فله به حسنة، والحسنة بعشر أمثالها، لا أقول (الم) حرف، ولكن ألف حرف، ولام حرف، وميم حرف»رواه الترمذي



# فضل تعلم وحفظ القرآن

تعلم القرآن الكريم له ثواب عظيم وأجر كبير. فعن عبد الله بن عمرو رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: (يقال لصاحب القرآن اقرأ وارتق ورتل كما كنت ترتل في الدنيا فإن منزلتك عند آخر آية تقرأ بها) رواه أبو داود الترمذي.

ثواب الصبر علي تعليم القرآن الكريم:

عن عائشة رضي الله عنها قالَتْ: قالَ رسولُ اللهِ ﷺ :الَّذِي يَقْرَأُ القُرْآنَ وَهُو ماهِرٌ بِهِ معَ السَّفَرةِ الكِرَامِ البَرَرَةِ، وَالَّذِي يقرَأُ القُرْآنَ ويَتَتَعْتَعُ فِيهِ وَهُو عليهِ شَاقٌ لَهُ أَجْران متفقٌ عَلَيْهِ.







والماهر هو الذي يجيد القرآن ويتقن أحكام التجويد ،يكون مع السفرة الكرام البررة، وهم الملائكة؛ كما قال تعالى ﴿ في صحف مكرمة ، مرفوعة مطهرة ، بأيدي سفرة ، كرام بررة ﴾ "عبس: ١٣ - فالماهر مع الملائكة في الدرجة عند الله، وأما الذي يتتعتع فيه يتهجاه وهو عليه شاق، له أجران؛ الأول: للتلاوة، والثاني: للتعب والمشقة:

وعن عمرَ بن الخطابِ رضي الله عنه :أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ :إِنَّ اللَّه يَرْفَعُ بِهِذَا الكِتَابِ أَقوامًا، ويضَعُ بِهِ آخَرِين رواه مسلم.

وعنِ ابن عمر رضي الله عنهما، عن النَّبِيّ ﷺ قَالَ :(لا حَسَدَ إِلَّا فِي اثْنَتَيْن: رجُلٌ آتَاهُ الله القُرآنَ، فهوَ يقومُ بِهِ آناءَ اللَّيلِ وَآنَاءَ النَّهارِ) متفقٌ عَلَيْهِ.

الغبطة هنا معناها ، أن يتمنى مثل النعمة التي عند غيره من غير زوالها عن صاحبها.

# ولا ننسى أن حافظ القرآن:

يَلبس والداه تاجًا يوم القيامة؛ إكرامًا لهما على تربيته وعلى حفظه القرآن الكريم، يقول الرسول صلى الله عليه وسلم: «من قرأ القرآن وعمل بما فيه، أُلبس والداه تاجًا يوم القيامة، ضوؤه أحسنُ من ضوء الشمس في بيوت الدنيا لو كانت فيكم، فما ظنكم بالذي عمل بهذا؟».

وفي رواية (من قرأ القرآن، وتعلمه، وعمل به، ألبس والداه يوم القيامة تاجا من نور، ضوؤه مثل ضوء الشمس، ويكسى والداه حلتين لا تقوم بهما الدنيا! فيقولان: بم كسينا؟! فيقال: بأخذ ولدكما القرآن). قال الألباني صحيح

ويروى أن الإمام السَّمعاني: رُؤيَ بعدَ مَوتِه: فقال: غَفَرَ اللَّهُ لي بتعليمي الصِّبيانَ الفاتحة»

ولابد أن يفتخر المسلم أنه من أهل القرآن

فعَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ( إِنَّ لِلهِ أَهْلِينَ مِنْ النَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ( إِنَّ لِلهِ أَهْلِينَ مِنْ النَّاسِ) قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ ، مَنْ هُمْ ؟ قَالَ: هُمْ أَهْلُ الْقُرْآنِ ، أَهْلُ اللهِ وَخَاصَّتُهُ ) "صحيح ابن ماجة "









#### الدروس المستفادة من الحديث

- بيان منزلة القرآن وفضل
- بيان فضل حافظ القرآن الكريم
  - بيان منزلته في الدنيا والآخرة
- فضل تعلم القرآن الكريم وتعليمه.

فأهل القرآن هم الذين قال الله تعالى فهم: (ثُمَّ أَوْرَثْنَا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا) [فاطر: ٣٢].

وعن عن عبد الله بن بريدة -رضي الله عنه- قال: كنت عند رسول الله -صلى الله عليه وسلم- فسمعته يقول: "إن القرآن يلقى صاحبه يوم القيامة حين ينشق عنه قبره كالرجل الشاحب يقول له: هل تعرفني؟ فيقول: ما أعرفك، فيقول له: أنا صاحبك القرآن الذي أظمأت نهارك، وأسهرت ليلك، وإن كل تاجر من وراء تجارته، وإنك اليوم من وراء كل تجارة، قال: فيعطى الملك بيمينه، والخلد بشماله، ويوضع على رأسه تاج الوقار، ويكسى والداه حلتين، لا يقوم لهما أهل الدنيا، فيقولان: بم كسينا هذا؟ قال: فيقال لهما: بأخذ ولدكما القرآن، ثم يقال له: اقرأ واصعد في درج الجنة وغرفها، فهو في صعود ما دام يقرأ هذا كان أو ترتيلا (١)





<sup>(&#</sup>x27;) رواه الإمام أحمد وحسنه الحافظ بن كثير].



قال ابن الجزري -رحمه الله-:

وَبَعْدُ فَالإِنْسَانُ لَيْسَ يَشْرُفُ لِذَاكَ كَانَ حَامِلُو الْقُرْآنِ

وَإِنَّهُمْ فِي النَّاسِ أَهْلُ اللهِ وَقَالَ فِي الْقُرْآنِ عَنَّهُمْ وَكَفَى

وَهْوَ فِي الْأُخْرَى شَافِعٌ مُشَفَّعُ يعْطَى بِهِ الْمُلْكَ مَعَ الْخُلْدِ إِذَا

يَقْرَا ويَرقَى دَرَج الْجِنَانِ إِلَّا بِمَا يَحْفَظُهُ وَيَعْ رِف

أَشْرَافَ الأُمَّةِ أُولِي الْإِحْسَانِ وَإِنَّ رَبَّنَا بِهِمْ يُبَــاهِي

بأنَّهُ أَوْرَثَهُ مَن اصْطَفَى فِيهِ وَقَوْلُهُ عَلَيْهِ يُسْمَعُ

تَوّجّه تاجَ الْكَرامَةِ كَذَا وَأَبَوَاهُ مِنْهُ يُكسَيَانِ

وأهل القرآن هم أسياد الأمة، والمدافعين عن الملة فلقد حافظوا على كتاب الله تعالى، من الضياع فالشرف كل الشرف لهم، فحسبهم أن كل قاريء لكتاب الله تعالى يعود الثواب لهم وينالون مثل أجره، لأنهم هم الذين نقلوه وبلغوه، قال السيوطي رحمه الله: «ثم لما اتسع الخرق وكاد الباطل يلتبس بالحق، قام جهابذة الأمة وبالغوا في الاجتهاد، وجمعوا الحروف والقراءات، وعَزَوْا الوجوه والروايات، وميزوا الصحيح والمشهور والشاذ، بأصول أصلوها وأركان فصلوها» (٢)

ويكفي مجالسهم شرفا بأن الله تعالى

يباهي ملائكته بها روى مسلم عن أبى هريرة- رضى الله عنه- أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «مَا اجْتَمَعَ قَوْمٌ فِى بَيْتٍ مِنْ بُيُوتِ اللَّهِ يَتْلُونَ كِتَابَ اللَّهِ وَيَتَدَارَسُونَهُ بَيْنَهُمْ إِلاَّ نَزَلَتْ عَلَيْمُ السَّكِينَةُ، وَغَشِيَتُهُمُ الرَّحْمَةُ، وَحَقَّتُهُمُ الْمَلاَئِكَةُ، وَذَكَرَهُمُ اللَّهُ فِيمَنْ عِنْدَهُ» (٣)

<sup>(ً ) [</sup>صحيح مسلم، كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار، باب فضل الاجتماع على تلاوة القرآن وعلى الذكر].



<sup>(&#</sup>x27;) [ [طيبة النشر في القراءات العشر ج ١ ص ٣١]

 $<sup>\</sup>binom{1}{2}$  [الإتقان في علوم القرآن، ج ١، ٢٥٣]



وهؤلاء هم الذين يحسدوا، وأعني بالحسد الحسد المحمود الذي لا يحمل حقدا ولا بغضا ولكن يحمل حبا واحتراما وتقديرا ورجاء أن ننال ما نالوه من فضل واختصاص.

روى البخاري ومسلم في صحيحهما عن عبد الله ابن عمر: عَنْ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم قَالَ:"لَا حَسَدَ إِلَّا فِي اثْنَتَيْنِ رَجُكٌ آتَاهُ اللَّهُ الْقُرْآنَ فَهُوَ يَتْلُوهُ آنَاءَ اللَّيْلِ وَآنَاءَ النَّهَارِ وَرَجُكٌ آتَاهُ اللَّهُ مَالًا فَهُوَ يُتْلُوهُ آنَاءَ اللَّيْلِ وَآنَاءَ النَّهَارِ"

آنَاءَ اللَّيْلِ وَآنَاءَ النَّهَارِ"

وأهل القرآن هم أهل التقديم والتوقير فعن أنس بن مالك -رضي الله عنه – قال: قال صلى الله عليه والله عليه وسلم: "إن لله أهلين من الناس" قالوا: يا رسول الله من هم؟ قال "هُمْ أَهْلُ الْقُرْآنِ، أَهْلُ اللهِ وَخَاصَّتُهُ". رواه النسائي وابن ماجه

وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أَشْرَافُ أُمَّتِي حَمَلَهُ الْقُرْآنِ» (١) فعن ابن عباس -رضي الله عنه-قال: "كان القراء أصحابَ مجلس عمر -رضي الله عنه- ومشاورته كهولًا كانوا أو شبابًا". ويقول ابن القيم: "من استظهر القرآن -أي حفظ القرآن- ورأى أن أحد أفضل منه، فما قدر نعمة الله عليه".

يقول الإمام الشاطبي في "حرز الأماني ووجه التهاني:

جَزَى اللهُ بِالْخَيْرَاتِ عَنَّا أَئِمَّةً. فَمِنْهُمْ (بُدُورٌ سَبْعَةٌ) قَدْ تَوَسَّطَتْ

لَهَا شُهُبٌ عَنْهَا اسْتَنَارَتْ فَنَوَّرَتْ وسوف تراهم واحدا بعد واحد

تخيرهم نقادهم كل بارع فأما الكريم السر في الطيب نافع

وقالون عيسى ثم عثمان ورشهم لَنَا نَقَلُوا القُرْآنَ عَذْباً وَسَلْسَلاً

سَمَاءَ الْعُلَى واَلْعَدْل زُهْراً وَكُمَّلاً سَوَادَ الدُّجَى حَتَّى تَفَرَّق وَانْجَلاً

مع اثنين من أصحابه متمثلا وليس على قرآنه متأكلل

فذاك الذي اختار المدينة منزلا بصحبته المجد الرفيع تأثلا





<sup>(&#</sup>x27;) المعجم الكبير للطبراني، باب العين: الضحاك، عن ابن عباس ص١٢٥]









الحديث الرابع

#### صفات المؤمن

متن الحديث

عن أبي هربرة رضي الله عنه: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ((من كان يؤمن بالله واليوم الآخر، فليقل خيرًا أو ليصمت، ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم جاره، ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم ضيفه)) رواه البخاري ومسلم.

عن أبي هُريرةَ رَضِي اللهُ عَنْهُ، أنَّ رسولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قالَ:

مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَلْيَصْمُتْ، فَلْيَصْمُنْ بَاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَمَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَلْيُكْرِمْ جَارَهُ، فَلْيُكْرِمْ جَارَهُ، وَمَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِر وَمَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِر فَمَنْ ضَدْ فَكُنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِر فَمَنْ فَهُ الْآخِر فَلْيُكْرِمْ ضَيْفَهُ

رواه البخاري ومسلمٌ.

راوي الحديث

أَبُوْ هُرَيْرَة عَبْدِ ٱلْرَّحْمَٰنِ بْنُ صَخْرَ ٱلدَّوْسِيّ رضي الله عنه ، ولد سنة ٢١ قبل الهجرة، وتوفي سنة - ٥٩









وهو صحابي و محدث وفقيه وحافظ للسنه ، ويعد أكثر الصحابة روايةً وحفظًا للحديث النبوي الشربف . وعدد الأحاديث التي تروى عن أبي هربرة في كتب السنة ، نحو (٥٣٧٤) حديث

أسلم سنة ٧ هـ، ولازم النبي صلى الله عليه وسلم طوال حياته ولم تركه أبدا.

تولى أبو هريرة ولاية البحرين في عهد الخليفة عمر بن الخطاب، و تولى إمارة المدينة في أكثر من مرة:

وكان يجاهد في سبيل ولا يخاف من الأعداء عاش في المدينة المنورة لكي يُعلّم الناس الحديث النبوي، ويُفتهم في أمور دينهم، حتى وفاته سنة ٥٩ هـ

معاني كلمات الحديث:

• يؤمن: أي الإيمان الكامل.

• ليصمت: يسكت.

المعني العام للحديث

أمرنا رسول الله صلى الله عليه وسلم بحفظ اللسان ، فالمسلم لا يؤذي أحدا بلسانه أبدا ولا يشتم ولا يقول إلا الكلام الطيب الجميل الذي يرضي الله تعالى،

وكذلك أمرنا الرسول صلى الله عليه وسلم أن نكرم الجيران ولا نؤذيهم بأي شيء ونحسن اليهم

وأمرنا أيضا بإكرام الضيوف والإحسان الهم.

والسبب من هذه الأشياء ، لكي يكون المجتمع مجتمع مترابط مبني علي الاخوة في الله عز وجل والحب في الله تعالى:







# قال رسول الله علياب المسلم فسوق وقتاله كفر متقعيه

#### أهمية هذا الحديث

هذا الحديث مهم جدا لكل مسلم لأنه يدعو إلى الترابط المجتمعي ، والحفاظ على الحب والأخوة في الله تعالى.

وهذا الحديث: من الآداب الإسلامية الجامعة

• قال ابن حجر الهيتمي رحمه الله وهو أحد العلماء الكبار: هذا الحديث من القواعد العظيمة؛ لأن الرسول بين فيه أحكام اللسان الذي هو أكثر الجوارح فعلًا، فهو بهذا الاعتبار يصح أن يقال فيه: إنه ثلث الإسلام وقيل فيه: إنه نصف الإسلام.

قال الله تعالى: ﴿ مَا يَلْفِظُ مِنْ قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ سورة ق - الآية ١٨

فلابد أن نعلم أن كل ما يفعله الإنسان يحاسب عليه يوم القيامة.

سبب ورود الحديث:

أن رجلا ذهب إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: آذاني جاري، فقال: ((اصبر))، ثم عاد إليه الثانية، فقال: آذاني جاري، فبين رسول الله الثانية، فقال: آذاني جاري، فبين رسول الله صلى الله عليه وسلم مكانة حفظ اللسان و ان يقول الانسان الكلام الجميل وإكرام الضيوف وعدم التعرض للإنسان بأي إيذاء)









الدروس المستفادة من الحديث:

١ - وجوب إكرام الجار؛ بكف الأذى، وبذل المعروف.

٢ - وجوب إكرام الضيف.

٣ - حث الإسلام علي حسن الجوار وكرم ولضيافة.

٤ - التحذير من آفات اللسان.

٥ - الحث على التخلق بمكارم الأخلاق.

٦ - هذه الخصال من شُعَب الإيمان.

#### ومن أسباب دخول الجنة:

ما قاله النبي -صلى الله عليه وسلم-: (يا أيها الناس، أفشوا السلام، وأطعموا الطعام، وصلوا والناس نيام تدخلون الجنة بسلام) صححه الألباني.





# هَكَذَا عَلَّمَنِي الإِسْلَامُ



وفي الحديث عن النبي -صلى الله عليه وسلم- أنه قال: (إن في الجنة لغرفا يرى بطونها من ظهورها، وظهورها من بطونها " فقال أعرابي: يا رسول الله لمن هي؟ قال: " لمن أطاب الكلام، وأطعم الطعام، وصلى لله بالليل والناس نيام) " رواه أحمد وحسنه الأرناؤوط.







الحديث الخامس

### حب الخيرللناس



#### متن الحديث

عن أنس بن مالك رضي الله عنه خادم رسول الله صلى الله عليه وسلم أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ( لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه ) رواه البخاري ومسلم

#### ترجمة الراوي:

أنس بن مالك بن النضر الخزرجي الأنصاري، و كنيتة أبو حمزة ، صاحب الرسول صلى الله عليه وسلم وخادمه من أخوال النبي فبنو النجار، وهم أخوال عبدالمطلب جدِّ النبي صلى الله عليه وسلم، خدَمَ الرسولَ صلى الله عليه وسلم عشر سنين، فيقول أنس: فما قال له النبي صلى الله عليه وسلم -: أفِّ قط، ولا قال لشيءٍ فعلتُه: لم فعلتَه؟ ولا لشيءٍ تركته: لم تركتَه؟ ، وهذا يدل على أخلاق النبي العظيمة. واستمر في خدمته للرسول الله إلى أن توفي صلى الله عليه وسلم وهو عنه راضٍ، جاهد سيدنا أنس وغزا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم ثمان غزوات، وأقام بالمدينة، وشهد الفتوحات





الإسلامية ، ثم انتقل إلى البصرة في خلافة سيدنا عمر بن الخطاب رضي الله عنه، روى عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ٢٢٨٦ حديثًا، ومات بالبصرة سنة ثلاث وتسعين، وهو آخر من مات من الصحابة بالبصرة

#### معاني كلمات الحديث:

لا يؤمن: أي الإيمان الكامل. ما يحب لنفسه: أي مِثلَ الذي يحب لنفسه: من الخير، والخير اسم جامع لكل أنواع الفضائل

أحدكم: أي الواحد منكم وهو المسلم، ومعني لأخيه:: في الإسلام.



#### أهمية هذا الحديث:

هذا الحديث مهم جدا حيث أنه يرسخ معني الحب والأخوة والتراحم في المجتمع المسلم، و فيه نهي عن البغضاء والكراهية والشحناء والأشياء التي تفسد المجتمع المسلم.

قال أبو داود السجستاني -وهو أحد العلماء رحمه الله -: إنه من الأحاديث التي عليها مدار الإسلام وهذا الحديث يتفق مع قول الله تعالى ﴿ وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُوا ﴾ [آل عمران: ١٠٣]

#### المعنى العام للحديث:

يوضح النبي صلى الله عليه وسلم للمسلمين فيقول ((لا يؤمن أحدكم)): أي لا يكتمل ايمانه





# هَكَذَا عَلَّمَنِي الإسْلَامُ



حتى يحب لأخيه: المسلم، ما يحب لنفسه أي من الخير، والخير معناه جميع الاشياء التي فها نفع سواء في الدنيا والآخرة.

وهذا المعني بينه رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال ﷺ: لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه من الخير)

فالمسلم كامل الإيمان يحب أن يكون أخوه المسلم سعيد مطمئن معافى من الأمراض والأحزان.

ولا يتمنى له إلا الخير فأهل الإيمان مع بعضهم كالجسد الواحد القوي

وهذه الأشياء تجعل المسلم كامل الإيمان

قال صلى الله عليه وسلم: وأحب للناس ما تحب لنفسك تكن مسلما)

كما جاء في الحديث – عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ (مَن يَاخُذُ عَنِي هؤلاءِ الكلماتِ فيعمَلَ مِنَّ أو يُعلِّمَهنَّ مَن يعمَلُ مِنَّ قال أبو هُرَيْرَةَ قُلْتُ أنا يا رسولَ اللهِ فأخَذ النَّبِيُّ صلَّى اللهُ عليه وسلَّم بيدي فعقَد فها خَمسًا وقال اتَّقِ المحارِمَ تكُنْ أعبَدَ النَّاسِ وارْضَ بما قسَم اللهُ لكَ تكُنْ أعبَدَ النَّاسِ وأحسِنْ إلى جارِكَ تكُنْ مُؤمِنًا وأحِبَّ للنَّاسِ ما تُحِبُ لنفسِكَ تكُنْ مُسلِمًا ولا تُكثِرِ الضَّجِكَ فإنَّ كثرةَ الضَّجِكِ تُميتُ القلبَ) رواه الطبراني

#### الدروس المستفادة من الحديث:

- ١ فيه الحث على محبة الخير للمؤمنين.
  - ٢ تقوية الروابط بين المؤمنين.
- ٣ إن من خصال الإيمان أن يحب الإنسان لأخيه ما يحب لنفسه.
- ٤ الحديث يدل على أن الإيمان يزيد وينقص، يزيد بالطاعة وفعل الخيرات، وينقص بالمعصية.















الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف المرسلين سيدنا محمد، وعلى آله وصحبه أجمعين،، وبعد:

#### أهمية علم الفقه:

لابد أن نعلمَ جيدًا أن التفقّه في الدين مِن أفضلِ الأعمال وأجلّ الأفعالِ، وأطيبِ الخصالِ؛ فبالفقه تصح العبادةُ، ويستقيم السلوك، ويتقرّب الإنسانُ إلَى مولاه سبحانه وتعالى قال تعالى: ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ﴾ [فاطر: ٢٨]. وقال تعالى: ﴿يَرْفَعِ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ ﴾ [المجادلة: ١١]. وقال تعالى: ﴿قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَمَا يَتَمَا الْخِلْمَ وَرَجَاتٍ ﴾ [المجادلة: ١١]. وقال تعالى: ﴿قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَمَا

وفي حديث مُعَاوِيَةَ رضي الله عنه، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم: «مَنْ يُرِدِ اللَّهُ بِهِ خَيْرًا يُفَقِّهُهُ فِي الدِّينِ» [رواه الشيخان].

وقال أبو ذر رضي الله عنه: «بابٌ من العِلم نتعلمه أحب إلينا من ألف ركعة تطوّعًا ».

وقال سفيان ابن عُيينة: « لم يعطَ أحدٌ بعد النبوّة أفضل من العلمِ والفقهِ في الدين ».

ولا شك أن الجيل المسلم الصغير يحتاج إلى رعايةٍ واهتمامٍ، وتربية وتوعية وتعليمٍ؛ لذا قمت بهذا العملِ المتواضع، سائلا المولى -سبحانه وتعالى- أن يجعله خالصًا لوجهِه الكريم.

قال تعالى: ﴿ وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَاءَ وَيُقِيمُوا الصَّلَاةَ وَيُؤْتُوا الزَّكَاةَ وَ وَلَا تَعَالَى: ﴿ وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهِ مَا يَقُولُ: ﴿ إِنَّمَا وَذُلِكَ دِينُ الْقَيِّمَةِ ﴾ [البينة: ٥]، وعن عُمَرَ بْنَ الخَطَّابِ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﴿ يَقُولُ: ﴿ إِنَّمَا الْأَعْمَالُ بِالنِّيَّاتِ، وَإِنَّمَا لِكُلِّ امْرِئٍ مَا نَوَى، فَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَى دُنْيَا يُصِيبُهَا، أَوْ إِلَى امْرَأَةٍ يَنْكِحُهَا، فَهِجْرَتُهُ إِلَى مَا هَاجَرَ إِلَيْهِ ﴾. (رواه البخاري ومسلم).







#### الدرس الأول: أولا الطهارة

كانت البداية دائمًا بالطهارة في كتب الفقه؛ لأن الطهارة هي مفتاح الصلاة، وهي شرط من شروطِ صحةِ الصلاة، فلا تكون الصلاة صحيحة إلا بالطهارة.

وتتحقق الطهارة بشيئين اثنين: (أصل، وبديل):

الأصلُ هو الماء، والبديلُ هو التراب، ويستخدم في حالة عدم وجود الماء، أو عدم القدرة على استعمال الماء، وبعرف بالتيمم وسوف نتكلم عنه إن شاء الله.

فالحديث الآن عن الأصل وهو الماء، والماء هو: السائل الذي جعله الله عماد الحياة في الأرض، ويتركب من اتحاد الأكسجين والهيدروجين معًا، قال تعالى: ﴿ وَجَعَلْنا مِنَ الْمَاءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيٍّ ﴾ [الأنبياء: ٣٠].

#### أقسام الماء:

القسم الأول الماء المطلق، أي: الذي لم يختلط بشيء، وهو الماء الصافي تمامًا.

حكمه: الطهارة المطلقة، أي: أنه طاهر في نفسه مطهِّرٌ لغيرِه بمعنى أنّه تجوز الطهارة به، كما يجوز استخدامه عبادةً في الغسل والوضوء، وعادةً في المشربِ والمأكلِ، وفي كل شيءٍ.

أنواع الماء المطلق:

١-ماء المطروالثلج والبرد: والثلج والبرد ينزلان من السماء على شكل كورٍ ثلجية، قال الله تعالى: ﴿وينزل عليكم من السماء ماء ليطهركم به ﴾ [الأنفال: ١١].





وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا كبَّر في الصلاة سكت قليلًا قبل القراءة، وقال: اللهم باعِدْ بيني وبين خطايَايَ كما باعدْتَ بين المشرق والمغرب، اللهم نقّنِي من







خطاياي كما ينقَّى الثوبُ الأبيض من الدنَسِ، اللهم اغسلني من خطاياي بالثلج والماء والبرد» [الحديث صحيح].

#### ٢ - ماء البحر:

عن أبي هريرة قال: «سأل رجلٌ رسولَ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ فقال: يا رسولَ اللهِ إنَّا نركَبُ البحرَ، ونحملُ معنا القليلَ من الماء؛ فإن تَوضَّأنا به عَطِشْنا أفنتوضَّأُ من ماءِ البحرِ؟ فقال رسولُ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ و سلَّمَ « هو الطَّهورُ ماؤهُ ، الحلُّ ميتتُه» [حديث صحيح].

#### ٣ - ماء زمزم،

لما روي من حديث الإمام عليّ رضي الله عنه «أن رسول الله صلى الله عليه وسلم دعا بسَجْلٍ - وهو الدلو المملوء- من ماء زمزمَ فشربَ منه، وتوضأ »[رواه أحمد].

#### ٤ - الماء الموجود في المصارف،

أو الترع وغيرها، وخالطه شيء لا يذهب عنه في الغالب، كالطحلب، وورَقِ الشجر، والتراب،، وهكذا.

#### القسم الثاني:

الماء المستعمل، أي: الذي سبق استخدامه، وانفصل، ونزل من أعضاءِ المتوضيِّ أو المغتسِل.

وحكمه: أنه طهور أيضا كالماء المطلق، بشرطِ المحافظةِ على طهارتِه، وعدم تغير لونِه، أو طعمِه، أو رائحتِه.

والدليل: «أن رسول الله صلى الله عليه وسلم مسح رأسه بما بقي من وَضُوءٍ - أي ماء- في يديه» [ رواه أحمد وأبو داود ].

#### القسم الثالث:

الماء الذي خالطه شيء طاهر؛ كالصابون والزّعفَرَان، والدقيق،، وغيرها من الأشياء الطاهرة

وحكمه: أنه طهور بشرطِ أن يكونَ هذا شيء قليلًا، وليس بكثيرٍ، ولم يخرج عن كونِه ماء صافيًا ونظيفًا، ففي حديث أم هانئ: «أن النبي صلى الله عليه وسلم اغتسل هو وزوجته ميمونة أم المؤمنين رضي الله عنها من إناء واحد، قصعة فيها أثر العجين» [صحيح: الألباني].







فإن خرج عن أصله بحيث صار لا يتناول اسمَ الماءِ المطلق كان طاهرًا في نفسِه، غير مطهّر لغيره؛ بمعنى أنه لا يجوز استخدامه في الطهارةِ، ولكن يجوز استخدامُه في الطعامِ والشرابِ والحياةِ كغسيلِ، وغيره.

فمثلا: لا يجوز الوضوءُ والاغتسالُ بماءِ العجينِ الكثير، أو ماءِ الفاكهة، أو الماء الذي لَحِقه صابون كثير، أو معطّرات وروائح، كماءِ الورد، والماء المعطّر فلا يجوز استخدامه في الوضوء والغسل.

#### القسم الرابع: الماء الذي خالطه نجاسة:

وله حالتان: الحالة الأولى إن غيّرت النجاسةُ طعمَه، أو لونَه، أو ربحه وهو في هذه الحالة لا يجوز التطهر به.

والحالة الثانية أن يبقى الماء على طهارته، بأن لا يتغير أحدُ أوصافِه الثلاثة.

وحكمه: أنه طاهر مطهّر، بشرط أن يكونَ الماءُ كثير والنجاسة قليلة.

والماء يزيد عن القلتين، والقلتين تساوي (٢٧٠) لتر من الماء قال رسولُ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ « إذا بلغ الماءُ قُلَّتَينِ لمْ ينجسْهُ شيءٌ» [صحيح ابن ماجه] .

التقويم:

س١. ما أقسام المياه التي يجوز التطهر بها ؟

س٢. هل يجوز الوضوء من ماء البحر؟

س٣. ما الحكم لو سقط فأرٌ في الماءِ القليل وغيَّر أحدَ أوصافه؟

س ٤ . ما الحكم لو سقطتْ ورقةُ شجر في الماء القليل ولم تغيّر أحدَ أوصافه ؟







#### الدرس الثاني :السؤر

السؤر هو: ما بقي في الإناء بعد الشرب سواء أكان الشاربُ إنسانًا أو حيوانًا. والسؤال هل يجوز استخدامه في الطهارة ؟

#### وهو أنواع:

- (۱) سؤر الآدمي: وهو طاهر سواء كان مسلمًا، أو كافرًا، أو جنبًا، أو حائضًا. ففي حديث السيدة عائشة رضي الله عنها قالت: «كنتُ أشرب وأنا حائضٌ، فأناوله النبي صلى الله عليه وسلم، فيضع فاهُ على موضع فِيَّ» [رواه مسلم].
- (٢) سؤرما يؤكل لحمه، مثل: الغنم، والبقر، والماعز، والخيل، والطيور، وكل ما يُؤكَل لحمه. وحكمه: الطهارة، فيجوز للإنسانِ أن يشربَ منه، ويتطهر به، ويتوضأ.
- (٣) سؤر البغل والحمار والسباع والحيو انات المفترسة وجوارح الطير: وهو طاهر أيضًا، لحديث جابر رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم «سئل: أنتوضاً بما أفضلت الحمرُ؟ قال نعم. وبما أفضلت السباع كلها» [رواه الشافعي في مسنده/ ضعيف]، وعبدالله بن عمر سُئل عن الماءِ يكون بالفلاةِ من الأرضِ، وما ينوبهُ من الدوابِّ والسِّباعِ.





- (٤) سؤر الهرة: وهو طاهر أيضًا؛ لحديث الرسول الله صلى الله عليه وسلم « إنها ليست بنجس، إنها من الطوافين عليكم والطوافات» [صحيح البخاري].
- (٥) سؤر الكلب والخنزير: وهو نجس يجب اجتنابه؛ فأما سؤر الكلب، فعن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إذا شرب الكلب في إناء أحدكم فليغسله سبعا» « [صحيح البخاري] .وأما سؤر الخنزير فلخبثه وقذارته.





# هَكَذَا عَلَّمَنِي الإِسْلَامُ ۗ



ونفهم مما مضى أن كل أنواع السؤرِ طاهرة يجوز الطهارة بها والشرب منها عدا سؤر الكلب والخنزير.





#### التقويم:

س١- هل يجوز الوضوء من الماء الذي شربت منه الهرة ؟ س٢- هل يجوز الوضوء من الماء الذي شرب منه كلبٌ ؟ س٣. هل يجوز الوضوء من الماء الذي شرب منه الكافر؟







#### الدرس الثالث: النجاسة وأنواعها:

النجاسة هي: القذارة التي يجب على المسلمِ أن يتنزه، ويبتعد عنها، ويغسل ما أصابه منها. قال الله تعالى: ﴿ وَثِيابَكَ فَطَهِّرْ ﴾ [المدثر: ٤]، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ اللَّتَوَّ ابِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَبِّرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٢٢]، وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « الطَّهُور شِطْرُ الإيمان » [صحيح مسلم].

أنواع النجاسات:

(۱) الميتة: وهي التي تموت من غير ذبح، وتزكية، ويدخل معها ما قطع من الحي كمن قطع رِجْل دابةٍ أو بهيمة؛ لقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ما قطع من البهيمةِ وهي حيّةٌ فهو مَيْتَة» [رواه أبو داود والترمذي وحسنه]، فلا يجوز أن نأكل شيئًا قطعنَاه من حيوان حيّ.

#### ويستثنى من الميتة:

أ - ميتة السمك والجراد، فإنها طاهرة، لحديث ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أُحِلّ لنا مَيتَتان ودَمَان؛ أما الْميتَتَان، فالسمك والجراد، وأما الدَّمَان فالكبد والطّحَال» [رواه أحمد]، وقول الرسول صلى الله عليه وسلم في البحر: «هو الطهور ماؤه الحل ميتته). [صحيح].

ب - مَيْتَة الحشرات التي لا يوجد فيها دم سائلة؛ كالنمل والنحل والذباب، أو البرغوث والبعوض؛ لأن الدم فيها قليل معفو عنه، وإذا وقعت في شيءٍ وماتت فيه لا تنجسه.

ح - عَظْم الْمَيْتة، وقَرْنها، وظُفرها، وشعرها، وريشها وجلدها، وكل ما هو من جنس ذلك طاهر؛ لأن الأصل في هذه كلها الطهارة، ولا دليل على النجاسة.

(٢) - الدم: أيضًا من النجاسات إذا كان مسفوحًا يُرَاق، بمعنى أن يكون مصبوبًا وكثيرًا.

قال الله تعالى: ﴿ قُل لَا أَجِدُ فِي مَا أُوجِيَ إِلَيَّ مُحَرَّمًا عَلَىٰ طَاعِمٍ يَطْعَمُهُ إِلَّا أَن يَكُونَ مَيْتَةً أَوْدَمًا مَّسْفُوحًا أَوْلَحْمَ خِنزِيرٍ فَإِنَّهُ رِجْسٌ أَوْ فِسْقًا أُهِلَّ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ ۚ فَمَنِ اضْطُرَّ غَيْرَبَاغٍ وَلَا عَادٍ فَإِنَّ رَبَّكَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [الأنعام: ١٤٥] .

أما إذا كان الدم قليل جدا فلا بأس به، فلقد «كان أبو هريرة رضي الله عنه لا يرى بأسًا بالقطرة والقطرتين في الصلاة».

ودم الشهيد ليس بنجسٍ أيضًا، لأمره صلى الله عليه وسلم «بدفنِ الشهداءِ في دمائهم» [أخرجه البخاري].







وأما ما ينزل من الدَّمَامل، وحَبّ الشبابِ فإنه يعفى عنه، فلقد سئل أبو مجلز عن القيح يصيب البدنَ والثوب؟ فقال: ليس بشيء، وإنما ذكر اللهُ الدمَ ولم يذكر القيح.

(٣) - ومن النجاسة أيضا لحم الخنزير: قال الله تعالى: ﴿قُل لَا أَجِدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَيَّ مُحَرَّمًا عَلَىٰ طَاعِمٍ يَطْعَمُهُ إِلَّا أَن يَكُونَ مَيْتَةً أَوْدَمًا مَّسْفُوحًا أَوْلَحْمَ خِنزِيرِ فَإِنَّهُ رِجْسٌ ﴾ [الأنعام: ١٤٥].

(٤، ٥، ٦) - قيء الآدمي وبوله ورجيعه: إلا أنه يعنى عن يسير القيء، وقال شيخ الإسلام ابن تيمية: "وَالْقَيْءُ نَجِسٌ؛ لِأَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ (قَاءَ فَتَوَضَّأَ)، والسبب أن القيء نجس لأنه يخرج من المعدة بعد أن تغير فأصبح قرببًا من الفضلات، فإن نجاسة هذه الأشياء متفق عليها.

أما في بول الصبي الذي لم يأكل الطعامَ فيكتفي في تطهيره برشّ الماء على موضعِ البولِ، لحديث أم قيس رضي الله عنها « أنها أتت النبي صلى الله عليه وسلم بابن لها لم يبلغ أن يأكل الطعام، وأن ابنها ذاك بَالَ في حِجْرِ النبي صلى الله عليه وسلم، فدعا رسول الله صلى الله عليه وسلم بماء فنضحه -أي رشه- على ثوبه ولم يغسله غسلا » [متفق عليه].

وعن علي بن أبي طالب أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «بول الغلام الرضيع ينضح وبول الجاربة يغسل»، قال قتادة: وهذا ما لم يطعَمَا فإذا طَعِمَا غُسِلَا جميعا. [رواه أحمد والترمذي وقال: حديث حسن].

والسبب كثرة حمل الولدِ والخروجُ به، وكثرة مصاحبته -في الغالب- ولضيق محل بول الغلام، ولسعته من البنتِ فيندلق البول، فيشق على الناس غسل بولِ الغلام، وبول الولد أيضًا يخرج بقوة وشدة دفع، فينتشر علي الملابس فيشق غسل ما نزل عليه بخلاف بول البنت فبول البيت ينزل في مكان محدد، ويكون بولها أشد رائحة، من بول الولد والسبب حرارة الجسم عند البنت أكثر.

عن عائشة قالت: « أتي رسول الله صلى الله عليه وسلم بصبي يحنكه فبال عليه فأتبعه الماء » [رواه البخاري]، أما إذا كان الطفل يأكلُ الطعامَ فبوله نجس سواءً.

ولقد قال العلماء" الخارج من الإنسان إما أن يكون طاهر أو نجس؛ فالطاهر، مثل: الدمع، والعرق، والريق، والمخاط، والبصاق. والنجس، مثل: البول والغائط، والودي والمذي، والدم وما في معناه، والقيء".

بول وروث ما لا يؤكل لحمه: وهما نجسان، ففي الحديث «أن النبي صلى الله عليه وسلم ألقى الروثة، وقال: «هذا رجْسٌ» [رواه البخاري]، ويعفى عن اليسير منه، لمشقة الاحتراز عنه.

وأما بول وروث ما يؤكل لحمه، فقد ذهب إلى القول بطهارته مالك وأحمد وجماعة من الشافعية.







ومن النجاسات أيضًا الخمر ولعاب الكلب: يجب غسل ما شَرِبَ فيه من إناء سبع مرات، أولاهن بالتراب، لحديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «طَهُورُ إناءِ أحدكم إذا وَلَغَ فيه الكلبُ أن يَغْسِلَه سَبْع مراتٍ أولاهن بالترابِ»[رواه مسلم].

ولو ولغ في إناء فيه طعام جامد ألقِيَ ما أصابه، وما حوله، وانتفع بالباقي،

كما لو سقط فأرٌ في الشيء فإن كان صلبًا طرح ما حوله، وإن كان سائلا تنجّس كله، ويترك استقذارًا، وعَفَتْه النفس.

ففي حديث ميمونة بنت الحارث أم المؤمنين رضى الله عنها :قالت أنَّ فأرةً وقعت في سمنٍ فماتت، فسُئلَ النَّبيُّ صِلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ عنها؟ فقالَ: « ألقوها وما حولَها وَكُلوهُ»[رواه أحمد، والنسائي]، أما شعر الكلب فإنه طاهر، ولم تثبت نجاسته.

التقويم

س١. ما أنواع النجاسات؟

س ٢ ما حكم الدمع، والعرق، والريق، والمخاط، والبصاق؟

س٣. ما حكم لو ولغ الكلب في إناء أحدنا؟

س٤ ما حكم بول الطفل الذي يأكل الطعام ؟

س٥ ما حكم قء الآدمي وبوله ورجيعه ؟

س٦ ما حكم عَظْمُ الْمُيتة وقرنها وظُفرها وشَعْرها وريشها وجلدها؟







الدرس الرابع: الجلّالة:

وهي الحيوانات والطيور التي تأكل من القاذورات، وتترك في الشوارع بدونِ رعايةٍ ونظافة.





ورد النهي أيضًا عن ركوب الجلّالة وأكل لحمها وشرب لبها، فعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: « نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن شرب لبن الجلالة» [رواه الخمسة إلا ابن ماجه] ، فإن حبست بعيدة عن القاذوراتِ وقتًا، حتى تصبح طاهرة جوّز أكلُها، وشربُ لبنها.

وقيل المدة التي تحبس حتى تطهر أربعين يومًا إن كانت من الإبل، أو عشرين يومًا إن كانت من البقر، أو عشرةً إن كانت من الغنم، وثلاثة أيام إن كانت من الطيور.

التقويم

س ١ ما حكم أكل لحم الجلَّالة ؟

س٢ ما حكم ركوب الجلَّالة ؟

س٣ ما المدة الكافية في طهارة الجلَّالة للبقر والغنم والطيور؟







#### الدرس الخامس المطهرات:

تَطهِيرُ البَدَنِ والثوبِ: إذا أصابت الثوب والبدن نجاسةٌ يجب غسلُهما بالماءِ حتى تزولَ عنهما النجاسةُ، فإن كانت النجاسةُ مرئيةً كالدمِ، فإن بقي بعد الغسلِ أثرٌ يَصعُب زوالُه فهو معفُوّ عنه، وأما إن لم تكن مرئيةً؛ كالبول فإنه يُكتفَى بغسلِه، ولو مرةً واحدة.





وإذا أصابت النجاسةُ طرفَ ثوبِ المرأةِ تطهّره الأرضُ النظيفةُ التي تمشي فيها، لِما روي أن امرأة قالت لأم سلمة رضي الله عنهما: إني أُطِيلُ ذيلي وأمشِي في المكانِ القذر؟ فقالت لها: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «يُطَهِّرُهُ مَا بَعْدَهُ» [رواه أحمد وأبو داود].

تَطْهِيرُ الأرضِ: إذا أصابت الأرضَ نجاسةٌ تطهّر بصَبِّ الماء علها؛ لحديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قام أعرابي فبال في المسجد فقام إليه الناس ليقعوا به، - أي يضربوه- فقال النبي صلى الله عليه وسلم: « دعوه وأريقوا على بَولهِ سَجْلًا من ماءٍ أو ذَنُوبًا من ماء، فإنما بُعِثْتُم ميسِّرين، ولم تُبْعَثُوا معسّرين » [رواه الجماعة]، كما تطهر -أيضًا- بالجفافِ واليبس قالت عائشة رضي الله عنها: «زكاة الأرض يبسها» [رواه ابن أبي شيبة].



هذا إذا كانت النجاسة سائلةً، فأمّا إذا كانت جامدةً فلا تطهر إلا بإزالة النجاسة عنها، كالفضلات فلا بد من إزالتها تطهيرُ السَّمْنِ ونحوه: لها حالتان الحالة الأولى إن كانت جامدة ووقعتْ فيها نجاسةٌ لله عنها بالنجاسة، وما حولها، ويجوز استخدام الباقي فعن ابن عباس عن ميمونة -رضي الله عنها- أن







النبي -صلى الله عليه وسلم- سئل عن فأرة سقطت في سمن فقال: «أَلْقُوهَا، وَمَا حَوْلَها فَاطْرَحُوه وكُلُوا سَمْنَكُمْ» [رواه البخاري]، أما إذا كانت سائلة، أصبحت نجسةً كلَّهَا فلا يجوز استخدامها.

تَطهِير جِلْدِ الميتة: يطهر جلد الميتة جميعه بالدِّبَاغِ، لحديث ابن عباس رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إذَا دُبغَ الإهَابُ فَقَدْ طَهُرَ» [رواه الشيخان]





تطهيرُ الأشياء الصلبة: تطهير المرآة والسكين والسيفِ والظفر والعَظْم والزجاج والآنية بالمسحِ الذي يزولُ بهِ أثر النجاسةِ، فقد كان الصحابة -رضي الله عنهم- يصلون وهم يحملون سيوفَهُم، وقد أَصَابَهَا الدم، فكانوا يَمسَحُونها.

تطهير النَّعْلِ: يطهر النعلُ المتنجسُ والْخُفُّ بالدَّلكِ بالأرض، لحديث أبي هريرة -رضي الله عنه-أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «إذا وطِئَ أحدُكُم بنعلِه الأذى فإنّ الترابَ لَه طَهُورٌ» [رواه أبو داود].

طين الشوارع طاهر: فقد كان سيدنا علي -رضي الله عنه- يخوض في طينِ المطرِ، ثم يدخل المسجدَ فيصلّي ولم يغسل رجلَيْه.

إذا انتهى الرجل من صلاته، ثم رأى على ثوبه، أو بدنه نجاسةً لم يكن عالِمًا بها، أو كان يعلمها، ولكنه نسِبَها، أو لم ينسها ولكنه عَجَزَ عن إزالتها فصلاته صحيحة، ولا إعادة عليه، لقوله تعالى: ﴿وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُناحٌ فِيما أَخْطَأْتُمْ بِهِ وَلكِنْ مَا تَعَمَّدَتْ قُلُوبُكُمْ وَكَانَ اللّهُ غَفُورًا رَحِيمًا ﴾ [سورة الأحزاب ٢٢] ومن خفي عليه موضعُ النجاسة من الثوبِ يجب عليه غَسْلُه كلّه.

#### التقويم:

س١. كيف نطرّر الأرضَ التي أصابتُها نجاسةٌ، والسكين التي استخدمت في الذبح؟ س٢. ما الحكم لو وقعت نجاسةٌ في السمن أو الزبت السائل؟







#### الدرس السادس:

#### آداب قضاء الحاجةِ، ودخول الخلاء والحمَّامات

١- ألا يكون معه شيءٌ فيه اسمُ الله عز وجل، إلا أن يخاف عليه الضياعَ، وذلك لحديث أنس رضي الله عنه: «أن النبي صلى الله عليه وسلم لبس خَاتَمًا نقشًه: "محمد رسول الله" فكان إذا دخل الخلاءَ وضعه» [رواه الأربعة أصحاب السنن].

٢ - البعد والاستتار عن الناس؛ فلا يجوز للإنسانِ التبولُ والتبرزُ أمامَ الناس؛ تعففًا عن كشف العورات، وسترًا للسوءات، ولئلا يسمع له صوت، أو تشم له رائحة كريهة، ويتأذى منه الناس، وذلك لحديث جابر رضي الله عنه قال: «خرجنا مع النبي صلى الله عليه وسلم في سفر فكان لا يأتِيَ البُرَازَ أي مكان قضاء الحاجة حتى يغيب فلا يرى» [رواه ابن ماجه].

٣ - الجهر بالتسمية والاستعادة عند الدخول، وذلك لحديث أنس رضي الله عنه قال: كان النبي صلى الله عليه وسلم إذا أراد أن يدخل الخلاء قال: «بسم الله، اللهم إني أعوذ بك من الْخُبُثِ والْخبَائِثِ» [رواه الجماعة]،

و(الْخُبُثِ) جمع خبيثٍ، وهُم ذكورُ الجن، و(الْخبَائِث) جمع خبيثةٍ وهنَّ إناث الجن.

٤ - أن يمتنع عن الكلامِ مطلقًا، سواء كان بذكرِ اللهِ تعالى، أو غيره، إلا لضرورة، فإن عطس وهو في الخلاء حَمِدَ الله في نفْسِه، ولا يحرّك به لسانه، وذلك لحديث ابن عمر رضي الله عنهما «أن رجلا مرّ على النبي صلى الله عليه وسلم وهو يبول فسلَّمَ عليه فلم يردْ عليهِ» [رواه الجماعة إلا البخاري].

٥ - أن يعظّم القبلة فلا يستقبِلُها ولا يستدبرُها، في الفضاء، أما إذا كان داخل البنيان فيجوز والأولى تركه، بأن ينحرف يمنة أو يسرة، وذلك لحديث أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «إذا جلس أحدكم لحاجته فلا يستقبل القبلة ولا يستدبرها» [رواه أحمد ومسلم].
 ٢- أن يتقي الجحور ومعناه: الفتحات الموجودة في الأرض، وذلك لحديث «نَهَى رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يُبال في الْجُحْرِ» [رواه أبو داود والنسائي]، وسبب ذلك أنها مساكن الجن، قال ابن قدامة: "فيُكْرَهُ أَنْ يَبُولَ فِي شَقٍّ أَوْ ثَقْبٍ".

٧- أن يتجنب أماكنَ ظلّ الناسِ وطريقِهم، وذلك لحديث أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «النّي يتَخَلَّى -أي يتبول- الله عليه وسلم قال: «النّي يَتَخَلَّى -أي يتبول- في طَرِيقِ النّاسِ، أوْ في ظِلّهِمْ» [رواه أحمد ومسلم].







٨ - ألا يبول في الماءِ سواء كان ماءً راكدًا أو ماءً جاريًا، ففي حديث جابر رضي الله عنه «أن النبي صلى الله عليه وسلم نهى أن يبال في الماء الراكد» [رواه أحمد والنسائي وابن ماجه]، وعنه رضي الله عنه: «أن النبي صلى الله عليه وسلم نهى أن يبال في الماء الجاري» [رواه الطبراني].

9- ألا يبول قائمًا، ففي حديث السيدة عائشة رضي الله عنها قالت: «من حدثكم أن رسول الله صلى الله عليه وسلم بَالَ قَائِمًا فَلا تصدِّقُوه، ما كان يَبُولُ إِلّا جَالِسًا» [رواه الخمسة إلا أبو داود]، ويجوز البول قائمًا لضرورة، قال النووي: "البول جالسًا أحبّ إلَيّ، وقائمًا مباح، وكل ذلك ثابتٌ عن رسولِ الله صلى الله عليه وسلم.

١٠- ألا يستنجي بيمينه تنزيها لها عن لمس الأقذار، فلقد كان رسول الله يستخدم يدَه اليمني فيما هو طيبٌ، ويستخدم يده اليسري فيما دون ذلك .

۱۱- أن يقدم رِجْلَه اليسرى في الدخول، وفي الخروج يقدِّم رِجْله اليمنى ثم ليقل: «غُفْرَانَكَ»، فعن عائشة رضي الله عنها «أن النبي صلى الله عليه وسلم كان إذا خرج من الخلاءِ قال: «غُفْرَانَكَ» [رواه الخمسة إلا النسائي]، وعن النبي -أيضًا-: «أنه صلى الله عليه وسلم كان يقول: «الْحمْدُ للهِ الّذِي أَذْهَبَ عَنِي الْأَذَى وَعَافَانِي» [رواه ابن ماجه وأخرجه].

#### التقويم:

س ١ ما هي آداب قضاء الحاجة؟

س٢ هل يجوز للإنسان أن يتبوّل في وسَطِ الطريق أو أماكن الظل؟

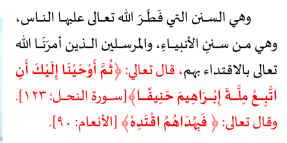
س ٣ هل يجوز التبول أمام الناس؟







#### الدرس السابع سنن الفطرة:



وقد جاء في السنة من حديث أبي هريرة رضي الله عنه، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «الفطرة خمسٌ، أو خَمْسٌ مِنَ الفِطْرَةِ: الختان، والاسْتِحْدَاد وتقليمَ الأظافر ونَتْ ف الإبطِ وقص الشاربِ» [رواه مسلم]، وعن عائشة أنها قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «عَشْرٌ مِن الفِطْرَةِ:

قص الشارب، وإعفاء اللحيةِ، والسواكِ، واستنشاق الماءِ، وقصّ الأظافر، وغسل البَرَاجِمِ، ونتف الإبط، وحَلْق العانةِ، وانتقاص الماء -يعني الاستنجاء-»، قال: راوي الحديث «ونسيت العاشرة.. إلا أن تكون المضمضة» [رواه الإمام أحمد وغيره].

١- الختان: يُعرَف الآن بالطهارة، وهو: (إزالة قطعة الجلد الزائدة)، ومن أسبابه لئلا تجتمع الأوساخ، وليتمكن من الاستبراءِ من البولِ وعدم نزول البولِ على الجسد، وهو سنة قديمة، فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «اختتن إبراهيم خليل الرحمن بعدما أتت عليه ثمانون سنة، واختتن بالقدوم» والقدوم موضع بالشام [رواه البخاري].

ويرى فقهاء الشافعية استحبابه يوم السابع، ولم يثبُت في تحديدِ وقتِ الختانِ شيءٌ، والأمرُ في ذلك واسعٌ، ويجبُ الختان قبل البلوغ، ويستحب أن يكون في اليوم السابع إلا أن يكون عند الطفل مانع طبي، فيجب استشارة الطبيب، وعن جابر قال: «عَقَّ رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الحسن والحسين -أي ذبح عقيقة-، وختنهما لسبعة أيام» [وروى البهقي (٣٢٤/٨) سنده ضعيف].

والختان واجب للرجال مكرمة للنساء، ومن العلماء من قال: واجب للرجال والنساء جميعًا، وبالنسبة للنساء الأمر يعود فيه إلى الطبيب الثقة وهو من يقرر بعدَ الفحصِ والكشفِ إذا كانت البنت تحتاج إليه أم لا.









- ٢- الاستحداد، وهو: (حلق العانة أي الشعر الموجود حول أماكن العورة).
  - ٣. نتف شعر الإبط، ويمكن فيه الحلق والقص، والنتف أفضل.
    - ٤. تقليم الأظافر أي: قصها.
- ٥. قص الشارب أو حلقه والمقصود أن لا يطول الشاربُ كي لا يتعلق به الطعام، والشراب، كما لا تجتمع فيه الأوساخ، وعن زيد بن أرقم رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «من لم يأخذ من شاربه فليس منا» [رواه أحمد والنسائي، والترمذي وصححه]، ويستحب فعل هذا كل أسبوع، استكمالا للنظافة وراحةً للنفسِ، فإن بقاء بعض الشعر في الجسم يجعل الإنسانَ في ضيقٍ وكآبةٍ، ويجوز ترك هذه الأشياء إلى أربعينَ يومًا، ولا يزيد عن الأربعين.

٦ - إعفاء اللحية وتركها حتى تظهر بحيث تكون مظهرًا من مظاهر الوقار، فلا تقصر تقصيرًا يكون قريبًا من الحلْق، ولا تترك حتى تكون سيئة المنظر، بل يحسن التوسط فإنه في كلّ شيء حسن، ثم إنها من تمام الرجولة، وكمال الفحولة، فعن ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله





عليه وسلم: «خَالِفُوا المشركينَ: وفِّرُوا اللُّحَى -أي

كبروا-، وأحْفُوا الشواربَ أي قصوا» [متفق عليه]، وزاد البخاري «وكان ابن عمر إذا حجَّ أو اعتمَرَ قبض على لحيتِه فما فضل أخذه»، وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال النبي صلى الله

عليه وسلم «خمس من الفطرة: الاستحداد، والختان، وقص الشارب، ونتف الإبط، وتقليم الأظافر» [رواه الجماعة].

٧ - إكرام الشَّعْر بأن يضع محسنات من زبوتٍ وغيره، ويسرِّحه، ويهذّبه، وذلك لحديث أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «من كان له شَعْرٌ فَلْيُكْرِمْهُ» [رواه أبو داود].









مسألة هامة: حَلْقُ بعضِ الرأسِ، وترْكُ بعضِه يُكْرَه، وهو ما يفعله كثير من الشباب الآن، فعن ابن عمر رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «احْلِقُوا كُلَّه أو ذَرُوا كُلَّه» [رواه أحمد ومسلم]، وعن ابن عمر رضي الله عنهما قال: «نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن القزع، فقيل لنافع: ما القزع؟ قال: أن يحلق بعض رأس الصبي ويترك بعضه» [متفق عليه].

٨ - ترك الشيب وإبقاؤه سواء كان في اللحية أو في الرأس، والمرأة والرجل في ذلك سواء، وذلك لحديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «لا تنتف الشيبَ فإنه نورُ المسلم، ما من مسلمٍ يشيب شيبةً في الإسلام، إلا كَتَبَ اللهُ له بها حسنةً، ورفَعَهُ بها درجةً، وحطً عنه بها خَطِيئةً» [رواه أحمد وأبو داود والترمذي والنسائي وابن ماجه]، وعن أنس رضي الله عنه قال: «كنا نكره أن ينتفَ الرجلُ الشَّعْرَةَ البيضاءَ مِن رأسِهِ ولِحيتِه» [رواه مسلم].

ويجوز تغييرُ الشيبِ بالحناءِ والصبغةِ بغير الأسودِ، ونحوها، فعن أبي ذر رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن أحسن ما غيَّرْتم به هذا الشيبَ الحناءُ والكثْمُ» [رواه الخمسة]، ولقد أمر رسول الله بعدم الصبغِ بالسوادِ فقال في شأن والدِ سيدنا أبي بكر «جَنِّبُوهُ السَّوَادَ» [رواه الجماعة إلا البخاري]، إلا أن يكون في الجهادِ في سبيلِ الله، فيجوز له الصبغُ بالسوادِ من باب إظهار القوةِ وإخافةِ العدوّ.

١٠ - التطيب بالمسك وغيره من الطيب الذي يسر النفس، ويشرح الصدر، ويبعث في البدن نشاطا وقوة، وذلك لحديث أنس رضي الله عنه قال، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «حُبِّبَ إلَيّ من الدنيا النساءُ، والطيبُ وجُعِلَتْ قُرّةُ عَينِي فِي الصلَاقِ» [رواه أحمد والنسائي]، ولحديث أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «مَنْ عُرِضَ عليْهِ طِيبٌ فَلَا يَردّه، فإنه خفيفُ الْمُحمَلِ طَيّبُ الرائحةِ» [رواه مسلم].







س ١ أذكر سننَ الفطرة كاملةً ؟ التقويم:

في فضل الطيب؟

الدرس الثامن الوضوء:

الوضوء شرط الدخول إلى الصلاة: لقد جاء الأمر بالوضوء في القرآن والسنة والإجماع: وجوب الوضوء من القرآن، قال الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلاةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَ أَيْدِيَكُمْ إِلَى الْمُر افِق وَامْسَحُوا بِرُؤُسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْن

[سورة المائدة: ٦]،

ومن السنة، فقد روى أبو هربرة رضى الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «لا يقبل الله صلاة أحدكم إذا أحدث حتى يتوضأ» [رواه الشيخان وأبو داود والترمذي]، وأما الإجماع فلقد انعقد إجماع المسلمين على مشروعية الوضوء من لدن رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى يومنا هذا، حتى صار من المعلوم من الدين بالضرورة، فمن أنكر الوضوء يعد خارج من الإسلام.

س٢ هل يجوز تغيير الشبب بالسواد؟ س٣ أذكر حديث

## من ففائل الوضوء

14441300

مَن توضَّأُ فأحسَنَ الوضوءَ خرجتُ خطأياً لا من جَسَدِلا، حتَّى تخرُجَ من تحت أظفارٍ المسلم



فضل الوضوء: عن أبي هربرة رضى الله عنه أن الرسول صلى الله عليه وسلم قال: «ألا أدلُّكُم على ما يمحُو اللهُ به الخطايا، ومرفع به الدرجَاتِ»، قالوا: بلي يا رسول الله، قال: «إسباغ الوضوء على المكاره، وكثرة الخطا إلى المساجد، وانتظار الصلاة بعد الصلاة، فذلكم الرباط، فذلكم الرباط، فذلكم الرباط» [رواه مسلم]، ومعنى (الرباط): من المرابطة، وهو الجهاد في سبيل الله، أي: المواظبة على الطهارة والعبادة تساوى الجهاد في سبيل الله.









#### فرائض وسنن الوضوء:

لابد أن نعلم أن للوضوء فرائض، وسنن، ومعنى (فرائض) أي: مفروضة من الله تعالى، فمن تركها بطل وضوؤه؛ لوجوب القيام بها، ومعنى (السنن) أي مِن فِعْل النبيّ صلى الله عليه، فلابد أن نحافظ عليها، وهي أقل من الفرض.







#### . فرائض الوضوء:

(الفرض الأول): النية، وهي قصْدُ ابتغاءِ رضا اللهِ تعالى وامتثالُ حكْمِه، والنية هي عمل قلبي محض؛ فلا دخل للسان فيه، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «إنما الأعمال بالنيات وإنما لكل امرئ ما نوى..» الحديث [رواه الجماعة]، فلو غسل المسلم يديْهِ ووجهه ورجليه ومسح على رأسِه، وهكذا بدون أن ينويَ الوضوءَ من أجلِ ابتغاء رضا الله تعالى، وامتثالا لحكمه،

- فرائض الوضوء:
  - 1- النية
  - 2- غسل الوجه
- 3- غسل اليدين إلى المرفقين
  - 4- مسح الرأس
- 5- غسل الرجلين إلى الكعبين
  - 6 الدلك
  - 7 الفور



فلا يُعَد وضوءًا، وإنما يعد من باب النظافةً بِمسّ الماءِ، فلا يجوز له أن يصلي به.

(الفرض الثاني): غسل الوجه، وتحديد الوجه من منبت الشعر أعلى الجبهة، إلى أسفل الذقن طولًا، ثم مِن شحمَةِ الأذن إلى شحمةِ الأذن الأخرى عرضًا.

(الفرض الثالث): غسل اليدين إلى المرفقين والمرفق ق: العظم البارز من مفصل النراع، وهو عرفا (الكوع)، وهو داخل في الغسل.

(الفرض الرابع): مسح الرأس، والمسح معناه: مرور اليد على الرأس حتى يحدث البلل، ولا يجوز غسل الرأس، بل الواجب المسح فقط، دون الغسل.





قال رسول الله المناد «وَيدُلُ الله وَيدُلُ الله وَي الله وي الل

(الفرض الخامس): غسل الرجلين مع الكعبين، وهذا هو الثابت من فعل الرسول صلى الله عليه وسلم وقوله، قال ابن عمر رضي الله عنهما: «نادى رسول الله بأعلى صوته: «ويل للأعقاب من النار» مرتين أو ثلاثاً. [متفق عليه]، والأعقاب هي مكان العرقوبين والكعبين.

(الفرض السادس): الترتيب؛ لأن الله تعالى قد ذكر في الآية فرائض الوضوء مرتبةً.









#### ٢- سنن الوضوء:

السنة ما ثبت عن رسول الله صلى الله عليه وسلم من قول، أو فعل، أو تقرير، أو صفة، من غير لزوم وحَتْم.

(١) التسمية في أوله: وكما جاء في الحديث «كل أمرٍ لا يبدأ فيه بذكر الله فهو أبتر» [رواه الإمام أحمد]، ومعنى (أبتر)، أي: مقطوع البركة.

(۲) السواك: ويطلق على العود الذي يستاك به وهو دلك الأسنان بالعود أو بأيّ شيء تنظف به الأسنان؛ كالفرشاة والمنديل، وخير ما يستاك به عود الْأَرَاكِ الذي يؤتى به من الحجاز في الغالب.



وللسواك فو ائد كثيرة: فالسواك من أكثر السنن التي حافظ عليه الرسول صلى الله عليه وسلم ويشد اللثة، ويحمِي من أمراض الأسنانِ والتسوّسِ، وينظّف الفمَ، ويساعد على الهضْم، ويُدِرّ البولَ، وغير ذلك من الفوائد، والسنة تتحقق بكل ما يزيل صفرة الأسنانِ وينظف الفمَ، فعن أبي هريرة رضي الله عنه: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «لَوْلًا أَنْ أَشُقَ على أمتِي لأَمرتُهم بالسوّاكِ عند كلّ وضوءِ»[رواه مالك والشافعي والبهقي والحاكم]،

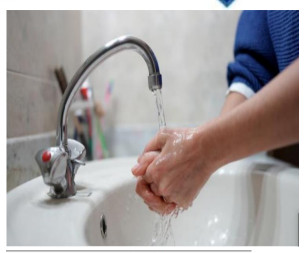
وعن عائشة رضي الله عنها: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «السواك مَطْهَرَةٌ للفمِ، مَرْضَاةٌ للرّبِّ» [رواه أحمد والنسائي والترمذي]، وهو مستحب في جميع الأوقات، ولكن في خمسة أوقات أشد استحبابا هي: (١) عند الوضوء. (٢) وعند الصلاة. (٣) وعند قراءة القرآن. (٤) وعند الاستيقاظ من النوم. (٥) وعند تغير الفم وقت الصيام.







(٣) غسل الكفين ثلاثا في أول الوضوء: من السنن غسل اليدين؛ فيسن أيضًا إذا استيقظ من النوم قبل أن يضعَهُمَا في الإناء. فعن أبي هربرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إذا استيقظ أحدُكم من نومه فلا يغْمِسُ يدَه في إناءِ حتى يغسِلَها ثلاثًا، فإنه لا يدري أينَ باتَتْ يدُه» [رواه الجماعة] .



(٤) المضمضة ثلاثا: لحديث الرسول صلى الله عليه وسلم قال: «إذا توضأتَ فمَضْمَض» [رواه أبو داود والبهقي].

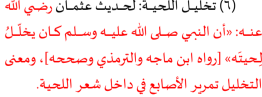


(٥) الاستِنْشَاق والاستِنْثَار ثلاثًا: لحديث أبي هربرة رضى الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم

قال: «إذا توضأ أحدُكُم فليجعلُ في أنفِهِ ماءً ثم لَيَستَنْثِر» [رواه الشيخان وأبو داود]، والسنة أن يكون الاسْتِنْشَاقُ باليمنَى، والاسْتِنثَار باليسرى، ومعنى (الاستنشاق): إدخال الماء في الأنف و(الاستنثار)

إخراجه منه بقوة الهواء

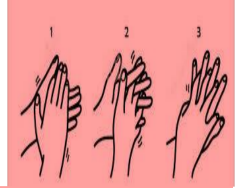
(٦) تخليل اللحية: لحديث عثمان رضى الله عنه: «أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يخلّلُ لِحيتَه» [رواه ابن ماجه والترمذي وصححه]، ومعنى التخليل تمرير الأصابع في داخل شعر اللحية.



(٧) تخليل الأصابع: لحديث ابن عباس رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إذا توضأت فخلّل أصابعَ يَدَيْكَ ورجْلَيك» [رواه أحمد والترمذي].







(A) تثليث الغسل: ومعناه الوضوء ثلاثا ثلاثا أي: ثلاثة مرات، فعن عثمان رضي الله عنه «أن النبي صلى الله عليه وسلم توضأ ثلاثا ثلاثا»[رواه أحمد ومسلم]، أما مسح الرأسِ يكون مرةً واحدةً، وكذلك الأذنين مرةً واحدة.

## <u>:سنن الوضوء</u>

- 1. التسمية.
- 2. غسل الكفين إلى الكوعين.
  - 3. المضمضة.
  - الاستنشاق.
  - 5. مسح جميع الرأس.
    - مسح الأذنين.
- 7. تقديم اليمنى على اليسرى.
  - 8. الطهارة ثلاثا.

(٩) التّيامُن: وهو البدء بغسلِ اليمينِ قبل غسل اليَسَارِ، وذلك من اليديْنِ والرِّجْلَيْن، فعن عائشة رضي الله عنها قالت: «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يحب التّيَامُنَ في تنعلِه وترجّلِه وطهوره، وفي شأنه كله» [متفق عليه]، والتنعل هو: لبس النعل وهو الحذاءَ. والترجّل أي تسريح شعره، وطهوره أي: وضوئه وغسله، وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إذا لبستم وإذا توضأتم فابدءوا بأيمانكم» [رواه أحمد وأبو داود والترمذي والنسائي].

(١٠) الدّلك: وهو إمرار اليد على العضو مع الماء أو بعده، فعن عبد الله بن زيد رضي الله عنه «أن النبيّ صلى الله عليه وسلم أتى بثلثِ مدٍّ فتوضأ فجعلَ يَدلّك ذِرَاعَيْه»[رواه ابن خزيمة]، وعنه رضي الله عنه، «أن النبي صلى الله عليه وسلم توضأ فجَعَلَ يَقُولَ هكذا: يدَلّك» [رواه أبو داود وأحمد].

(١١) الموالاة: وهي: (تتابع غسل الأعضاء بعضها بعد بعض) فهي متابعة أفعال الوضوء بلا فاصل من وقت طويل بين غسل عضو وآخر، فلا يقطع المتوضئ وضوؤه بأي عملٍ من الأعمال الأخرى.

(١٢) مسح الأذنين: والسنة مسح باطنهُما بالسبَّابَتين، وظاهرهما بالإِبْهامَيْن، فعن المقدام بن معد يكرب رضي الله عنه «أن رسول الله صلى الله عليه وسلم مسح في وضوئه رأسه وأذني ه ظاهرهما وباطنهما، وأدخل أصبعه في صِمَاخَيْ أذُنِيْهِ» [رواه أبو داود]، وصماخ الأذن أي: فتحتها.















17) إطالة الغرة والتحجيل: ومعنى إطالة الغرة: الزيادة على غسلِ الوجهِ ويصل إلى أولِ الرأسِ حتى يتأكّد من تحقيقِ غَسلِ الوجهِ. ومعنى التحجيل: غسل الزائد على الواجبِ من اليدَيْن والرِّجْليْن من جميع الجوانب، وذلك لحديث أبي هريرة رضي الله عنه: أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إن أمتي يأتون يوم القيامة غُرًّا مُحَجَّلِينَ مِن آثار الوضوء»، فقال أبو هريرة: فمن استطاع منكم أن يطيل غرته فليفعل» [رواه أحمد والشيخان]، والتحجيل: نور يعلو الوجوه والأيدي والأرجل يوم القيامة وهي أماكن الوضوء.

(١٤) الاقتصاد في الماء وإن كان الوضوء من البحر: لحديث أنس رضي الله عنه قال: «كان النبي صلى الله عليه وسلم يغتسل بالصاع إلى خمسة أمداد ويتوضأ بالمد» [متفق عليه]، و(الصاع): أربعة أمداد، و(المد) قدر ملء يَدَيْ رجُلٍ متوسّطِ البِنْيَة، وأما مقدار (المد) فيساوي (٦٨٨،) لترًا، أكثر من نصف لتر، وأما مقدر الصاع فأربعة أمدادٍ، فعلى هذا يكون الصاع الذي هو المقدار الكافي لغسل الجنابة

(٢,٧٥٢) لترًا.









(١٥) الدعاء أثناء الوضوء: عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، غير حديث أبي موسى الأشعري رضي الله عنه قال: «أتيت رسول الله صلى الله عليه وسلم بوضوء فتوضأ فسمعته يقول يدعو: «اللهم اغفِرْ لِي ذنبِي، ووسِّعْ لي في داري، وبارِكْ لي في رِزقِي»، فقلت: يا نبي الله سمعتك تدعو بكذا وكذا قال: «وهل تركن من شيء؟»[رواه النسائي وابن السني بإسناد صحيح].

(١٦) الدعاء بعد الوضوء: لحديث عمر رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ما منكم من أحد يتوضأ فيسبغُ الوضوءَ ثم يقول: «أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدا عبدُهُ ورسولُه إلا فتحَتْ له أبوابُ الجنةِ الثمانيةِ يدخل من أبها شاء» [رواه مسلم]

(١٧) صلاة ركعتين بعده: لحديث أبي هربرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال لبلال: «يا بلال حدثني بأرجَى عمَلٍ عمِلتَه في الإسلام؛ فإني سمعتُ دفّ نعلَيْكَ بين يدَيّ في الجنةِ» قال: ما عملت عملا أرجى عندي من أني لم أتطهر طهورا في ساعة من ليل أو نهار إلا صليت بذلك الطهور ما كتب لي أن أصلي» [متفق عليه]، وعن عقبة بن عامر رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ما أحد يتوضأ فيحسن الوضوء ويصلي ركعتين يقبل بقلبه ووجهه عليهما إلا وجبت له الجنة» [رواه مسلم].





قال رسول الله صلى الله عليه وسلم :

أنتم الغر المحجلون يوم القيامة مسن إسباغ الوضسوي فمن استطاع منكم فليطل غرته وتعجيله ذكر تُفتح لك به أبوابُ الجِنْة الثُمانِية

قَالَيْنَيْوُلِالْمُنْ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ

ما مِنكُم مِن آخدِ يَتَوَضَّا فَيَبْلِغُ، أَوْ فَيْسَبِغُ، الوَضُوءُ
ثُمُ يِقُولُ: أَشْهَدُ أَنْ لا إِلَهُ إِلَّا اللّه وَأَنْ مُحَمَّدًا عَبِدُ اللّهِ ورَسُولُهُ؛ الْا فَتِحَتْ لِهِ أَبُوابُ الجِنَةِ الثَّمَائِيةُ يَدْخُلُ مِن أَيْها شَاءَ









### نو اقض الوضوء:

للوضوء نواقض تبطله، ولا تصح الصلاة إلا بعد أن يتوضأ مرة أخرى، منها ما يلى:

١ - كل ما خرج من السبيلين: (القبل والدبر)، وهما موضع العورة، ويشمل ذلك ما يأتي: (١) البول. (٢) البراز، لقول الله تعالى: ﴿أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مِنْكُمْ مِنَ الْعَائِطِ ﴾ [المائدة: ٦]، وهو كناية عن قضاء الحاجة من بول وغائط.

(٣) خروج الربح: لحديث أبي هريرة رضي الله عنه، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا يقبل الله صلاة أحدِكُم إذا أَحْدَثَ حتّى يتوضّأ» فقال رجل من حضرموت: ما الحدث يا أبا هريرة؟ قال: «فساء أو ضراط»[متفق عليه].

(٤، ٥، ٦) المني والمذي والودي، لقول رسول الله في المذي: «فيه الوضوء» ولقول ابن عباس رضي الله عنهما: «أما المني فهو الذي منه الغسل»، وأما المذي والودي فقال: «أغسل ذكرك أو مذاكيرك، وتوضأ وضوؤك للصلاة»[رواه البهقي في السنن]، والمَذْي: وهو ماء أبيض رقيق لزج، يخرج عند الملاعبة أو تذكّر الجماع، لا بشهوة ولا تدفق،

والوَدْي: وهو ماء أبيض ثخين يخرج بعد البول، ومَنْ أصابه فإنه يغسل ذكره وبتوضأ، ولا يغتسل.

٢ - النوم المستغرق، أما النوم الخفيف جدًّا، لا ينقض الوضوء؛ كمن نام جالسًا أو واقفًا.

٣- زوال العقل، سواء كان الجنون أو بالإغماء أو بالسكر أو بالدواء، وسواء قل ً أو كثر، والسبب أن يحتمل أن يكون خرج منه ما ينقض الوضوء.

٤ - مسّ الفرج (موضع العورة) بدون حائل، لحديث بُسْرَة بنت صفوان











رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «مَنْ مَسَّ ذَكَرَهُ فَلَا يُصَلِّ حَتَّى يَتَوضَّأَ» [رواه الخمسة].

ويرى فقهاء الأحناف أن مسَّ الذكرِ لا ينقض الوضوءَ لحديث سيدنا طَلْق: «أن رجلًا سَأَلَ النبيَّ عن رَجلٍ مسَّ ذَكَرَه، هل عليه الوضوء؟ فقال: «لَا، إِنّما هُو بَضْعَةٌ مِنْكَ»[رواه الخمسة، وصححه ابن حبان].

### ما لا ينقض الوضوء:

توجد أشياء لو فعلها المتوضئ لا تنقض الوضوء هي كما يلي:

(١) لَمْسُ المرأة بدون حائلٍ: فعن عائشة رضي الله عنها «أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قبَّلَهَا، وهو صائم، وقال: «إنَّ القُبْلةَ لَا تُنقِضُ الوُضوءَ ولا تُفطِرُ الصَّائمَ»[أخرجه البزار بسند جيد].

(٢) خروج الدم من غير الحيض والنفساء سواء كان جرحًا أو حجامة، أو رُعَافًا، وسواء كان قليلًا أو كثيرًا، قال الحسن رضي الله عنه: «مَا زَالَ الْمُسْلِمُونَ يُصَلّون في جُرَاحَاتِهِمْ»[رواه البخاري]، وقد «أصِيبَ عبّاد بن بِشْر بسهامٍ وهو يصلّي، فاستمَرّ في صَلَاتِهِ»[رواه أبو داود].







- (٣) القيء: سواء أكان كان كثيرًا، أو قليلًا؛ لأنه لم يأتِ فيه دليلٌ يُحتجّ به .
- (٤) شك المتوضئ في الحدث: إذا شكّ المتطهرُ، هل أحدث أم لا؟ لا يضره الشكُّ، ولا ينتقض وضوؤُه سواء كان في الصلاة أو خارجها، حتى يتيقنَ أنه أحدَثَ، وخرج منه شيء .

### متى يستحب الوضوء:

يستحب الوضوء في الأحوال الآتية:

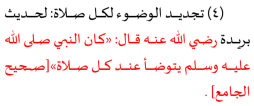
١) عند ذكر الله عز وجل: تعظيما لله تعالى.

٢) عند النوم: لما رواه البَرَاء بن عازب رضي الله عنه

قال: قال النمي صلى الله عليه وسلم: «إذا أتبت مضجعك فتوضأ وضوءك للصلاة ثم اضطجع على شقك الأيمن، ثم قل: «اللهم أَسْلَمْتُ نَفسِي إليكَ، ووجَّهْتُ وَجْهِي إِلَيْكَ، وفوَّضْتُ أَمْرِي إليك، وأَلْجَـأتُ

ظهْري إليك، رغبةً ورَهبةً إليك، لا مَلْجَأً ولا مَنْجَى منك إلا إليك، اللهم آمنْتُ بكِتَابكَ الذِي أنْزَلْتَ، ونَبِيّكَ الَّذِي أَرْسَلْت، فإنْ مِتَّ مِن لَيلتِكَ فأَنْتَ على الفِطْرةِ، واجعَلْهُنَّ آخِرَ مَا تَتكلُّمُ به» قال فرددتها على النبي صلى الله عليه وسلم فلما بلغت: «اللهم آمنْتُ بكتابكَ الذي أنزلت: ورسُولك، قال: لا... «ونبيك الذي أرسلت»[رواه أحمد والبخاري].

(٣) يستحب الوضوء للجنب: إذا أراد أن يأكل أو يشرب لحديث عائشة رضى الله عنها، قالت: «كان النبي صلى الله عليه وسلم إذا كان جنُبًا فأراد أن يأكل أو ينامَ توضًّأ»[سنن النسائي].



فوائد يحتاج المتوضئ إلها:







١ - الكلام الطيب أثناء الوضوء مباحٌ، ولم يَرِدْ في السنةِ ما يدل على مَنْعِه.

٢ - لو شكَّ المتوضئُ في عدد الغسلاتِ يبنِي على اليقين، وهو الأقل، فلو شكّ في اثنين، أو ثلاثة يبنى على أنه غسل اثنان فقط.

٣ - وجود الحائل مثل: الشمع ومواد التجميلِ والحواجب الصناعية، إذا كانت مانعًا من وصولِ الماءِ إلى الموضع يجب إزالته، فإن لم يكن يمنعُ وصولَ الماءِ مثل: الحناء جاز.

٤ - من عندهم نزيف دم، ومن به سَلَسُ بولٍ،
 أو انفلات ريحٍ، أو غير ذلك من الأعذار يتوضؤون
 لكل صلاة .

 ٥- يجوز أن يطلب المسلم المساعدة من الغير في الوضوء.









## الدرس التاسع (الْمَسح على الْخفّيْن)



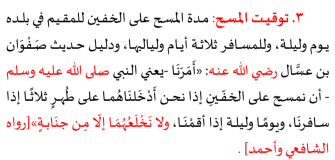
دليل مشروعية المسح على الخفين: ثبت المسح على الخفين بالسنة الصحيحة الثابتة عن رسول الله صلى الله

عليه وسلم، ويقاس عليه المسح على الجوربين؛ فيجوز المسحُ عليهما إذا كانا ثَخِينَيْن، فلا يشفّان عما تحتهما.

### شروط المسح على الخف:

 ١٠ أن يلبس الخف او الجورب على وضوء: لقول النبي صلى الله عليه وسلم «دعهما فإني أدخلتهما طاهرتين، فمسح عليهما» [رواه البخاري].

٢. مكان المسح: المشروع في المسح ظهر (فوق القدم) في الخف أو الجورب، وذلك لحديث المغيرة رضي الله عنه قال: «رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم يمسح على ظاهر الخفين»[رواه أحمد وأبو داود]، وعن علي رضي الله عنه قال: «لو كان الدين بالرأي لكان أسفل الخف أولى بالمسح من أعلاه، لقد رأيتُ رسول الله صلى الله عليه وسلم يمسح على ظاهر خفيه» [رواه أبو داود].





3. صفة المسح: والمتوضئ بعد أن يتم وضوؤه، ويلبس الخف، أو الجورب يصح له المسح عليه كلّما أراد الوضوء، بدلا من غسلِ رِجْلَيه، كما يرخص له في ذلك يومًا وليلة، إذا كان مقيمًا، وثلاثة أيام وليالها إن كان مسافرًا.

ما يبطل المسح: يبطل المسح على الخفّين: (١) انتهاء المدة. (٢) الجنابة. (٣) نزع الخف.







### الدرس العاشر:الغسل

الغسل: معناه: تعميم البدن بالماء الصافي.

علامات البلوغ: هي التي يحكم بها بالبلوغ الذي يكون بها التكليف، وهي عند الذّكر الاحتلام وهو: خروج المنيّ بشهوةٍ في النوم، أو في اليقظة، وعلامات البلوغ عند الأنْثَى نزول الدورة الشهرية.

### موجبات الغسل:

(۱) خروج المني بشهوة في النوم أو اليقظة من ذكر أو أنثى وهو قول عامة الفقهاء، وذلك لحديث أبي سعيد قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الماء من الماء»[رواه مسلم]، بمعني أن نزول المني يوجب الغسل بالماء.

(۲) التقاء الختانين (ومعناه الجماع) قال النبي صلى الله عليه وسلم: «إذا أصاب الختانُ الختانَ فَقَدَ وَجَبَ الغُسلُ» [رواه أحمد]، فالحديث أطلق (الختان) على وجه التغليب؛ فمعنى الختان أي: موضع الختان، وهو الذَّكرُ مِن المرجل، والفَرْج من المرأة.

(٣) انقطاع الحيض والنفاس: لقول الله تعالى: ﴿ وَلا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرُنَ فَإِذا تَطَهَّرُنُ فَأَدُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ اللهُ اللهُ

(٤) الموت: فإذا مات المسلم وجب تغسيله والوجوب للأحياء وهو من الفروض

الكفاية بمعنى: إذا قام به البعض سقط عن الباقين. (٥) الكافر إذا أسلم: إذا أسلم الكافر يجب عليه الغسل، ولقد «أمر الرسول صلى الله عليه وسلم ثُمَامَةَ الحنَفِيّ عندما أسلم أن يغْتَسِلَ، فَاعْتَسَلَ وصَلَى ركعَتَيْن» [رواه أحمد].









ما يحرم على الجنب: يحرم على الجنب ما يأتي من: (١) الصلاة. (٢) الطواف. (٣) مَسّ المصحفِ وحَملُه. (٤) المكث في المسجد: يحرم على الجنب أن يمكث في المسجد، بقول رسول الله صلى الله عليه وسلم «فإنِّي لَا أُحِلّ الْمَسْجِدَ لِحائضٍ ولَا لِجُنُبٍ» [رواه أبو داود]، ويستثني في ذلك عابر السبيل، وهو المار مرورا سريعا في المسجد: قال الله تعالى (ولا جنبا إلا عابري سبيل)

الاغتسال المستحب: أي التي يمدحُ المسلمُ على فعلِها ويثاب، وإذا تركها لا لوْمَ عليهِ، وَلا عقاب، وهي

- (١) غُسل الجمعة: فيوم الجمعة يوم اجتماع للعبادة والصلاة فأمر الإسلامُ بالغُسْل ، وأكد عليه ليكونَ المسلمون في اجتماع معلى أحسن حالٍ من النظافة ، والتطهير ، فعن أبي سعيد رضي الله عنه: أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «غسْلُ الجمعة وَاجِبٌ عَلَى كلّ مُحتلِمٍ ، والسّوَاكُ ، وأن يمسّ مِنَ الطيبِ مَا يَقدِرُ عَلَيهِ » [رواه البخاري ومسلم] ، والمراد بـ(المحتلم) أي: البالغ ، والمراد بالوجوب تأكيد استحبابه ، كما يستحب -أيضًا أن يغتسل المسلمُ على الأقل مرةً كل أسبوعٍ ، فعن أبي هريرة رضي الله عنه: أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «حقٌ على كلّ مسلمٍ أنْ يَغتسِلَ في كلّ سبعةِ أيامٍ يومًا؛ يَغْسِلُ فيه رَأْسَه وجَسَدَهُ »[رواه البخاري ومسلم] .
  - (٢) غُسْل العيدين: استَحَبَّ العلماءُ الغُسل للعيدين لما فيها اجتماع للمسلمين، وبهجة وسرور.
    - (٣) غُسْل الإحرام: يُندَبُ الغسل لمن أراد أن يُحرِمَ بحجّ، أو عمرة .
      - (٤) غُسْل دخولِ مكّة: يُسْتَحبّ لِمَن أراد دخول مكة أن يغتسلَ .
- (٦) غسل الوقوف بعرفة: يُنْدَبُ الغسلُ لمن أرادَ الوقوفَ بعرفةَ للحج، ودليل هذه الثلاثة مَا رواه

الإمام مالك عن نافع، قال: «أن عبد الله ابن عمر رضي الله عنهما كان يغتسل لإحرامِه قبل أن يحرمَ، ولدخولِ مكة، ولوقوفه عشية عرفة»[مالك في المُوطأ].

أركان الغُسْلِ: الأركان التي لا يتم الغسل إلا بها ما يلى:

- (١) النية: ومحلها القلب دون تلفظ ها .
- (٢) غسل جميع الأعضاء: حيث يراعِي المسلمُ سنة النبي صلى الله عليه وسلم في الغسل بأن يفعل ما يلى:









- (١) غسل يديه ثلاثا.
- (٢) ثم يغسل فرجه.
- (٣) ثم يتوضأ وضوء كاملا كالوضوء للصلاة، وله تأخير غسل رِجْلَيه إلى أن ينتهي من غسله. (٤) ثم يُفِيضُ الماءَ على رأسِهِ ثلاثًا مع تخليل الشعر؛ ليصل الماء إلى أصول الرأس.
- (٥) ثم يفيض الماء على سائر البدنِ بادئًا بالشق الأيمن، ثم الأيسر مع غسل تجاويف البدن؛ من الإبطين، وداخل الأذنين، والسرّة، مع تخليل أصابع اليدين والقدمين،

والدليل على هذا كله ما جاء عن عائشة رضي الله عنها «أن النبي صلى الله عليه وسلم كان إذا اغتَسَلَ مِنَ الجُنَابَةِ يَبْدَأُ فيَغْسِلُ يَدَيْهِ، ثم يُفْرِغُ بِيمِينِهِ علَى شِمَالهِ فيغسِلُ فَرْجَهُ، ثم يتوضأ وضوؤَه للصلاةِ، ثم يأخذ الماء، ويدخل أصابعه في أصول الشعرِ حتى إذا رأى أنه قد استبرزاً حفَنَ علَى رأسِهِ ثلاث حثيات، ثم أفاض على سائر جسده»[رواه البخاري ومسلم].

غُسُل الْمَرَاة: إن غُسل المراَة كغُسُلِ الرّجُلِ، ولا يجب عليها أن تنقض ضَفِيرتها، وشَعْرها بشرطِ أنْ يَصِلَ الماءُ إلى أصول الشعر؛ وذلك لحديث أم سلمة رضي الله عنها، أن امرأة قالت يا رسول الله، إني امرأة أشد ضفر رأسي، أفأنقضه للجنابة؟ قال: «إنما يكفيكِ أنْ تحثِي عَلَيهِ ثَلَاثَ حَثَيَاتٍ مِن ماءٍ ثمّ تَفضِي عَلَى سائِرِ جَسَدِكِ، فإذَا أنْتِ قَد طَهُرتِ» [رواه أحمد ومسلم والترمذي وقال: حسن صحيح]، وعن عبيد بن عمير رضي الله عنه قال: «بلَغَ عائشة وضي الله عنها أن عبد الله بن عمر يأمر النساءَ إذا اغْتَسَلْنَ أن ينقُضْنَ رُؤُوسَهُنّ، فقالت: «يَا عَجَبًا لابنِ عُمرَ يامُرُ النساءَ إذَا اغْتَسَلْنَ بِنَقضِ رُؤُوسَهُنّ، أفلَا يأمُرُهنّ أن يَحلِقْنَ رؤوسَهُن!، لقد كنتُ أغتسلُ أنَا وَرَسُولُ اللهِ وصلى الله عليه وسلمر، إناءٍ واحدٍ، ومَا أزيدُ على أنْ أفْرِغَ على رأسِي ثَلَاثَ إِفْرَاغَاتٍ» [رواه أحمد ومسلم].

س١. ما معنى الغُسل؟

س٢. أذكر ثلاثة أشياء من الغُسلِ الْمُستحبِّ ؟

س٤ .ما هي سنن الغسل؟

س٥. هل يجب على المرأة أن تفك ضفيرة شعرها في الغسل؟

س٦ ما هي علامات البلوغ للولد وللبنت؟













### مولد النبي 🕮 وحاجة البشرية إلى الإسلام

#### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام علي البعوث رحمة للعالمين سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين

#### وبعد

فلقد رأت السيدةُ خديجة في منامها أن شمساً سقطت في دارها فأضاءت ما حولها، فذهبت إلى ابن عمها ورقة بن نوفل الذي بشرها بأنها النبوة ستشرق من بيتها فتضيءُ العالمَ كلّهُ.

ويقول المؤرخ الإنجليزي "هربرت جورج ويلز": "لم يشهد العالم فى تاريخه فترة أظلم ولا أسوأ ولا أكثر يأسًا فى المستقبل من القرن السادس الميلادى، فقد أصاب العالم فى تلك الفترة الشلل الكامل، و كانت أوروبا أشبه برجل ضخم مات و تعفنت جثته، وكان ذلك حتى ظهر محمد نبى المسلمين"

### حال البشرية قبل مولده وبعثته صلى الله عليه وسلم

كانت البشرية قبل مولده وبعثته صلى الله عليه وسلم في أسوأ حالاتها، فكان العرب يعبدون الأصنام، ويعظمونها وكانوا يصنعونها، من التمر، أو الطين، ولقد بلغ عدد الأصنام التي حول الكعبة المشرفة حوالى ٣٦٠ صنماً.

وفي بلاد الفرس كان المجوس يعبدون النار، وكان زرادشت في بلاد فارس، الذي يعتبر من كبار الفلاسفة، هو الذي دعا إلى تقديس النار، وكان يقول: إن نور الله عز وجل يسطع في كل ما هو مشرق وملتهب، وقد حرم الأعمال التي تحتاج النار، واكتفت الناس بالزراعة والتجارة.

وكان ملوك فارس تعبدهم الناس من دون الله تعالى، وكانوا يعتقدون أن دم كسرى دماً إلهياً، و كان الرجل إذا دخل على كسرى ارتمى ساجداً على الأرض، فلا يقوم حتى يؤذن له، وأقرب الطبقات إلى كسرى هم طبقة الكهان والأمراء والوزراء كانوا يقفون على بعد (٥) أمتار، ومن أدنى منهم درجة على





## هَكَذَا عَلَّمَنِي الإسْلَامُ



بعد (١٠) أمتار، والرسل كانوا يقفون على مسافة (١٥) متراً من كسرى ، من أراد أن يدخل على كسرى يضع على فمه قطعة من القماش الأبيض الرقيق، حتى لا تلوث أنفاسه أنفاس كسرى .

وكان كسرى يتزوج من أرد بدون مانع لمحارم ولا غيره ولقد تزوج يزدجرد الثاني كسرى فارس من ابنته ثم قتلها.

وفي بلاد الروم كانوا يعبدون الأحبار والرهبان ولقد كانت لديهم طقوس عجيبة غريبة منكرة

يروي ابن فضلان الرحالة المسلم في القرن الرابع الهجري ما شاهده بنفسه من موت أحد السادة في أوروبا، فجاءوا بجارية له كي تموت معه، فشربت الخمر ورقصت وقامت بطقوس معينة، ثم قيدوها بالحبال من رقبتها، ثم أقبلت امرأة عجوز يسمونها ملك الموت وبيدها خنجر كبير، ثم أخذت تطعنها في صدرها بين الضلوع في أكثر من موضع، والرجال يخنقونها بالحبل حتى ماتت، ثم أحرقوها ووضعوها مع سيدها الميت،

قال تعالى واصفاً أولئك الجاهليين: ( وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لا يَضُرُّهُمْ وَلا يَنْفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَوُّلاءِ شُفَعَاوُّنَا عِنْدَ اللَّهِ ) يونس/ ١٨.

وجاء حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم في صحيح مسلم عن عياض بن حمار رضي الله عنه، فإنه عليه الصلاة والسلام في هذا الحديث وضح حال الأرض قبل بعثته صلى الله عليه وسلم، فقال: (إن الله نظر إلى أهل الأرض فمقتهم عربهم وعجمهم، إلا بقايا من أهل الكتاب)

ولقد وصل حال العالم إلى حالة من التردي والضياع الشديد، إلى الدرجة أن الله تعالى مقتهم وغضب عليهم والمقت هو شدة الكراهية، وكلمة (بقايا) يعني عدد قليل وكان كل رجل في مدينة أخرى يبتعد عنه مئات أو آلاف الأميال، وهكذا.









وكانوا في الجاهلية يغزوا بعضهم بعضاً ، ويقتل بعضهم بعضاً ، لأتفه الأسباب ، ، فيُقتل الرجال ، وتُسبى النساء والأطفال.

ومن ذلك: "حرب البسوس " التي دامت ثلاثين سنة ، بسبب أن ناقة وطئت بيضة " قبَّرة " - نوع من أنواع الطيور - فكسرتها ، فقتل رجل يسمي كليب هذه الناقة

وكانت حرب البسوس بين قبيلة تغلب بن وائل وأحلافها ضد بني شيبان وأحلافها من قبيلة بكر بن وائل بعد أن ، ويذكر المكثرون من رواة العرب أن هذه الحرب استمرت أربعين عاما من سنة ٤٩٤م، ويذكر المقللون أنها استمرت بضعة وعشرين سنة

ومنها: "حرب داحس والغبراء"، وقد دامت أربعين سنة ، بسبب أن فرساً غلبت أخرى في السباق. وكانوا في الجاهلة يأكلون الميتة ، ويشربون الدم وكان بعض القبائل يطوفون بالكعبة عراة نساء ورجالاً ، إن لم يمن عليهم القرشيون بثياب من عندهم ، ويعتقدون أن ثياباً عصي الله

فيها لا تصلح أن يطاف بها ، وتقول قائلتهم: عن عورتها المغلظة (اليوم يبدو كله أو بعضه وما بدا منه فها لا أحلُه!!

ولقد كان الزنا منتشراً جدا وكان الفساد الأخلاقي والاجتماعي، قد انتشر فهم وانتشر أيضا ، شرب الخمر والميسر، و الرِّبَا بشكل كبير







ويصف سيدنا جعفر بن أبي طالب رضي الله عنه أحوال الناس في مكة قبل بعثة النبي صلى الله عليه وسلم فيقول للنجاشي ملك الحبشة: "أيها الملك كنا قوماً أهل جاهلية، نعبد الأصنام، ونأكل الميتة، ونأتي الفواحش، ونقطع الأرحام، ونسيء الجوار، ويأكل القوي منا الضعيف، فكنا على ذلك حتى بعث الله إلينا رسولاً منا، نعرف نسبه وصدقه، وأمانته وعفافه، فدعانا إلى الله لنوحده ونعبده، ونخلع ما كنا نعبد نحن وآباؤنا من دونه من الحجارة والأوثان، وأمرنا بصدق الحديث، وأداء الأمانة، وصِلة الرَحِم، وحُسن الجوار."

وبقول أيضا المغيرة بن شعبة رضي الله عنه بين يدى" يَزْدَجْرد "ملك الفرس الذي قال للمغيرة في معركة القادسية. كما ذكر ذلك ابن كثير في "البداية والنهاية": "إني لا أعلم في الارض أمة كانت أشقى ولا أقل عددا ولا أسوأ ذات بين منكم، قد كنا نوكِل بكم قرى الضواحي ليكفوناكم، لا تغزوكم فارس ولا تطمعون أن تقوموا لهم. فإن كان عددكم كُثر فلا يغرنكم منا، وان كان الجَهد (الفقر) دعاكم فرضنا لكم قوتا إلى خصبكم، وأكرمنا وجوهكم، وكسوناك وملَّكْنا عليكم ملكا يرفق بكم. فأسكت القوم فقام المغيرة بن شعبة رضي الله عنه فقال: أيها الملك، إن هؤلاء ورؤوس العرب ووجوههم، وهم أشراف يستحيون من الأشراف، وانما يكرم الاشرافَ الأشرافُ، وبعظم حقوق الاشرافِ الأشراف، وليس كل ما أرسلوا له جمعوه لك، ولا كل ما تكلمتَ به أجابوك عليه، وقد أحسنوا ولا يحسن بمثلهم إلا ذلك، فجاوبني فأكون أنا الذي أبلغك ويشهدون على ذلك. إنك قد وصفتنا صفة لم تكن بها عالما، فأما ما ذكرتَ مِن سوء الحال فما كان أسوأ حالا منا، وأما جوعنا فلم يكن يشبه الجوع، كنا نأكل الخنافس والجُعلان والعقارب والحيات، ونرى ذلك طعامنا، وأما المنازل فإنما هي ظهر الارض، ولا نلبس إلا ما غزلنا من أوبار الابل وأشعار الغنم.. ديننا أن يقتل بعضنا بعضا، وأن يبغى بعضنا على بعض، وإن كان أحدنا ليدفن ابنته وهي حية كراهية أن تأكل من طعامه، وكانت حالنا قبل اليوم على ما ذكرتُ لك، فبعث الله إلينا رجلاً معروفاً) (محمداً صلى الله عليه وسلم) نعرف نسَبَه ونعرف وجهه ومولده، فأرضه خير أرضنا، وحسبه خير أحسابنا، وبيته خير بيوتنا، وقبيلته خير قبائلنا، وهو نفسه كان خيرنا في الحال التي كان في المدقنا وأحلمنا."







ويقول جوستاف لوبون في كتابه (حضارة العرب) يصف وضع أوروبا: لم يجدوا في أوروبا بعض الميل للعلم إلا في القرن الحادي عشر والثاني عشر من الميلاد. الموافق للقرن الرابع والخامس الهجري.

و يقول المؤرخ الأندلسي أبو القاسم صاعد بن أحمد الأندلسي القرطبي صاحب كتاب (طبقات الأمم) وهو ، يحكي حال البلاد الأوربية كانوا قوماً أشبه بالهائم، وقد يكون ذلك من إفراط بعد الشمس عن رءوسهم فصارت بذلك أمزجتهم باردة، وأخلاقهم فجة رديئة، وقد انسدلت شعورهم على وجوههم، وعدموا دقة الأفهام، وغلب عليهم الجهل والبلادة، وفشت فيهم الغباوة.

ويقول الرحالة الأندلسي إبراهيم الطرطوش يصف أهل جليقية الذين كانوا يعيشون في شمال إسبانيا، قال: هم أهل غدر ودناءة أخلاق، لا يتنظفون ولا يغتسلون في العام إلا مرة أو مرتين بالماء البارد، لا يغسلون ثيابهم منذ يلبسونها إلى أن تتقطع عليهم، ويزعمون أن الوسخ الذي يعلوهم من

عرقهم تصح به أبدانهم.

### حال المرأة قبل البعثة النبوية:

لم تحترم البشرية المرأة في الجاهليّة، بل كانوا يعاملوها كما يعاملون الدواب فلا ميراث لها ولا كرامة، وقد تعرضت المرأة لأبشع صنوف الإهانة والتحقير، وكانوا يجبرونها على الزواج بمن تكره، أو يمنعونها من الزواج، وإذا مات الرجل منهم كان أولياؤه أحقّ (بزوجته) من أهلها، إن أراد أحد منهم أن يتزوجها تزوجها، أو يزوجها لمن أحب وهذا ما جاء في قول الله تعالى ؛ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا يَحِلُّ لَكُمْ أَنْ تَرِثُوا النِّسَاءَ كَرُهاً (النساء: ١٩).

قال ابن كثير":قال ابن عباس: كانوا إذا مات الرجل كان أولياؤه أحق بامرأته، إن شاء بعضهم تزوجها، وإن شاءوا زوجوها، وإن شاءوا لم يزوجوها، فهم أحق بها من أهلها، فنزلت هذه الآية في ذلك".

وفي رواية: "إن كانت جميلة تزوجها، وإن كانت دميمة حبسها حتى تموت فيرها." وكانت المرأة إذا مات عنها زوجها أهملت نفسها ومرّغت نفسها بالتّراب. قالت زينب بنت أبي سلمة : "كانت المرأة إذا تُوُقّ عنها زَوْجُهَا دخلتْ حِفْشاً (بيتا صغيرا)، وَلَبسَتْ شَرَّ ثيابها، ولم تمَسَّ طِيباً حتى تمر







بها سنة، ثم تُؤْتَى بِدَابَّةٍ . حِمَار أَوْ شَاة أو طَائر . فتفْتضُّ بِه (تمسح به جلدها)، فَقَلَّما تَفْتَضُّ بِشَىْء إِلاَّ مات، ثمَّ تخْرُجُ فَتُعْطَى بَعَرَةً (روثة من الحيوان) فترْمِى" رواه البخاري .

### ومن بشاعة ما كان في الجاهلية وأد البنات:

وهو دفهن أحياء، خوفا من العار قال الله تعالى ﴿وَإِذَا بُشِّرَ أَحَدُهُمْ بِالْأُنْثَى ظَلَّ وَجْهُهُ مُسْوَدًّا وَهُوَ كَظِيمٌ \* يَتَوَارَى مِنَ القَوْمِ مِنْ سُوءِ مَا بُشِّرَ بِهِ أَيُمْسِكُهُ عَلَى هُونٍ أَمْ يَدُسُّهُ فِي التُّرَابِ أَلَا سَاءَ مَا يَحْكُمُونَ ﴾)النحل: ٥٩:٥٨)، وقال تعالى: ﴿وَإِذَا الْمُوْءُودَةُ سُئِلَتْ \* بِأَيِّ ذَنْبٍ قُتِلَتْ ﴾ التكوير: ٩:٨

ولقد حرَّم الإسلام هذه الجريمة البشعة: فعن المغيرة بن شعبة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال): إنَّ الله حرَّم عليكم عقوق الأمهات، وَمَنْعاً وهات، ووَأَد البنات، وكَرِهَ لكم قيل وقال، وكثرة السؤال، وإضاعة المال (رواه البخاري)

.وعن عبد الله بن عباس رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال) : مَنْ وُلِدَتْ له ابنةٌ فلم يئِدُها ولم يُهنْها، ولم يُؤثرُ ولَده عليها . يعني الذكرَ . أدخلَه الله بها الجنة (رواه أحمد

و عن أنس بن مالك رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال): مَنْ عال أي قام بتربية (جاريتين) بنتين (حتى تبلغا، جاء يوم القيامة أنا وهو وضم أصابعه (رواه مسلم.

وعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال) : مَن كان له ثلاثُ بناتٍ أو ثلاثُ أخَوات، أو ابنتان أو أُختان، فأحسَن صُحبتَهنَّ واتَّقى الله فيهنَّ فله الجنَّة (رواه الترمذي.

فكانت بعثة النبي صلى الله عليه وسلم، ومولده رحمة للدينا

( ) أخرجه البخاري (٥١٨٥، ١٨٦٥)، ومسلم (٤٧، ١٤٦٨)







قال الله تعالى ﴿ هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمِّيِّينَ رَسُولًا مِنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ أَيَاتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مُبِينِ ﴾ الجمعة: ٢).

قال السعدي" :امتن الله تعالى عليهم منّة عظيمة، أعظم مِن مِنته على غيرهم، لأنهم عادمون للعلم والخير، وكانوا في ضلال مبين، يتعبّدون للأشجار والأصنام والأحجار، ويتخلّقون بأخلاق السباع الضارية، يأكل قويهم ضعيفهم، وقد كانوا في غاية الجهل بعلوم الأنبياء، فبعث الله رسولا منهم، يعرفون نسبه وأوصافه الجميلة وصدقه، وأنزل عليه كتابه"

. وقال الله تعالى ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ ﴾ الأنبياء:٧٠٧)..

قال ابن كثير": يخبر تعالى أن الله جَعَل محمدًا - صلى الله عليه وسلم - رحمة للعالمين، أي: أرسله رحمة لهم كلَّهم، فمن قَبِل هذه الرحمة وشكر هذه النعمة، سَعد في الدنيا والآخرة، ومن رَدَّها وجَحَدَها خَسِر في الدنيا والآخرة".

وقال الشنقيطيّ :ذكر جلّ وعلا في هذه الآية الكريمة: أنه ما أرسل هذا النّبي الكريم صلوات الله وسلامه عليه إلى الخلائق إلا رحمة لهم، لأنه جاءهم بما يُسعدهم، وينالون به كل خيرٍ مِن خير الدنيا والآخرة إن اتبعوه، ومَنْ خالف ولم يتبع فهو الذي ضيّع على نفسه نصيبه من تلك الرحمة العظمى."

### مولد النبي رضي الله مولد لكل فضيلة

وقال أبو هريرة رضي الله عنه: "ما رأيت شيئًا أحسن من رسول الله صلى الله عليه وسلم، كأن الشمس تجري في وجهه "، وقال عمه العباس عن مولده صلى الله عليه وسلم:

وَأَنْتَ لَمَّا وُلِدْتَ أَشْرَقَتِ الأَرْضُ وَضَاءَتْ بِنُورِكَ الْأُفْقُ

فَنَحْنُ مِنْ ذَلِكَ النُّورِ فِي الضِّيَاءِ وسُبْلِ الرَّشَادِ نَخْتَرِقُ

ومن المعلوم أن نبينا صلى الله عليه وسلم وُلِدَ في يوم الاثنين من ربيع الأول، فعن أبي قتادة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم سُئِل عن صوم يوم الاثنين، فقال:فيه وُلدتُ، وفيه أُنزِلَ عليَّ ( رواه مسلم)،







ولا خلاف في كون مولده صلّى الله عليه وسلّم يوم الاثنين بمكة المكرّمة عام الفيل، فعن قيس بن مخرمة رضي الله عنه قال) :وُلِدْتُ أنا ورسول الله صلى الله عليه وسلم عام الفيل (رواه البهقي، وأكثر أهل السِيَّر على أنه صلوات الله وسلامه عليه وُلِدَ يوم الثاني عشر من ربيع الأول بعد حادثة الفيل بخمسين يوماً، قال ابن عبد البَرِّ : وُلِدَ صلى الله عليه وسلم بَعْدَ قُدومِ الفِيلِ بشهر، وقيل بِأَرْبَعِين يَوْماً، وقيل بخَمْسِين يوماً".

يقول صاحب الرحيق المختوم (صفي الرحمن المباركفوري)عن المولد الشريف: ولد سيد المرسلين صلى الله عليه وسلم بشعب بني هاشم بمكة في صبيحة يوم الاثنين التاسع من شهر ربيع الأول، لأول عام من حادثة الفيل، ولأربعين سنة خلت من ملك كسرى أنوشروان، ويوافق ذلك العشرين أو الثاني وعشرين من شهر أبريل سنة ٥٧١ م حسبما حققه العالم الكبير محمد سليمان المنصور فوري والمحقق الفلكي محمود باشا

وروى ابن سعد أن أم رسول الله صلى الله عليه وسلم قالت: لما ولدته خرج مني نور أضاءت له قصور الشام، وروى أحمد عن العرباض بن سارية ما يقارب ذلك وقد روي أن إرهاصات بالبعثة وقعت عند الميلاد، فسقطت أربع عشرة شرفة من إيوان كسرى، وخمدت النار التي يعبدها المجوس، وانهدمت الكنائس حول بحيرة ساوة بعد أن غاضت، روى ذلك البهقي

### حادثة عام الفيل

هذه الحادثة مشهورة وثابتة بالكتاب والسنة، والتي حاول فها أبرهة الأشرم غزو مكة وهدم الكعبة، وقد ذكر سبحانه هذه الحادثة في كتابه الكريم،

فقال ﴿}أَلَمْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْحَابِ الْفِيلِ \* أَلَمْ يَجْعَلْ كَيْدَهُمْ فِي تَضْلِيلٍ \* وَأَرْسَلَ عَلَيْمٍ طَيْرًا أَبَابِيلَ \* تَرْمِيهِمْ بِحِجَارَةٍ مِنْ سِجِّيلٍ \* فَجَعَلَهُمْ كَعَصْفٍ مَأْكُولٍ) {الفيل:١-٥)،

قال ابن كثير": هذه من النعم التي امتن الله بها على قريش فيما صرف عنهم من أصحاب الفيل، الذين كانوا قد عزموا على هدم الكعبة ومحو أثرها من الوجود، فأبادهم الله، وأرغم آنافهم، وخيب سعهم، وأضل عملهم، وردهم بشرّ خيبة، وكانوا قوماً نصارى، وكان دينهم إذ ذاك أقرب حالاً مما كان عليه







قريش من عبادة الأصنام، ولكن كان هذا من باب الإرهاص والتوطئة لمبعث رسول الله صلى الله عليه وسلم، فإنه في ذلك العام وُلِدَ على أشهر الأقوال."

وقال ابن تيمية" :وكان جيران البيت مشركين يعبدون الأوثان، ودين النصارى خير من دينهم، فعُلِم بذلك أن هذه الآية لم تكن لأجل جيران البيت حينئذ، بل كانت لأجل البيت، أو لأجل النبي صلى الله عليه وآله وسلم، الذي وُلِدَ في ذلك العام عند البيت، أو لمجموعهما، وأيّ ذلك كان، فهو من دلائل نبوته."

### نور يخرج من بطن أمِّه ﷺ

عن لقمان بن عامر قال سَمِعْتُ أَبَا أُمَامَة يقول قُلْتُ يَا نَبِيَّ الله ما كان أَوَّلُ بَدْءِ أَمْرِك؟ قال: نعم، أنا دعوة أبي إبراهيم، وبشرى عيسى، ورأتْ أمي حين حملت بي أنه خرج منها نور أضاء لها قصور الشام (رواه أحمد والحاكم وصححه الألباني).

قال ابن كثير" :قوله :ورأت أمي أنه خرج منها نور أضاء لها قصور الشام (قيل: كان مناماً رأته حين حملت به، وقَصَّته على قومها، فشاع فيهم، واشتهر بينهم، وكان ذلك توطئة".

وقال ابن رجب" : خروج هذا النور عند وضعه؛ إشارة إلى ما يجيء به من النور الذي اهتدى به أهل الأرض، وأزال به ظلمة الشرك منها، كما قال تعالى : ﴿قَدْ جَاءَكُمْ مِنَ اللّهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُبِينٌ \* يَهُدِي بِهِ اللّهُ مَنِ اتّبَعَ رِضْوَانَهُ سُبُلَ السَّلَامِ وَيُخْرِجُهُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ بِإِذْنِهِ وَيَهْدِيهِمْ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ { كَالْنُدة:١٦٠٥)، وقال تعالى } : ﴿فَالَّذِينَ آمَنُوا بِهِ وَعَزَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَاتَّبَعُوا النُّورَ الَّذِي أُنْزِلَ مَعَهُ أُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾) الأعراف:١٥٧:

### ظهورنجم أحمد في السماء:

وهو هو نجم لامع في السماء، له خصائص تختلف عن غيره من النجوم، وقد عرف به اليهود أن أحمد خاتم الأنبياء قد وُلِدَ، روى ابن إسحاق عن حسان بن ثابت رضي الله عنه قال: "والله، إني لغلام يفعة (شبَّ ولم يبلغ)، ابن سبع سنين أو ثمان، أعقل كلَّ ما سمعت، إذ سمعت يهوديًّا يصرخ بأعلى صوته على أطمة (حصن) بيثرب: يا معشر يهود! حتى إذا اجتمعوا إليه قالوا له: ويلك ما لك؟، قال: طلع الليلة نجم أحمد الذي وُلِدَ به" رواه البيهقي وصححه الألباني .وروى أبو







نعيم وحسنه الألباني عن أسامة بن زيد رضي الله عنه قال: قال زيد بن عمرو بن نفيل، قال لي حَبُرٌ من أحبار الشام: "قد خرج في بلدك نبي، أو هو خارج، قد خرج نجمه، فارجع فصدقه واتبعه."

بمولده هم مولد للرحمة والرفق

قال الله تعالى: {فَبِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ اللهِ لِنْتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظًّا غَلِيظَ الْقَلْبِ لاَنفَضُّواْ مِنْ حَوْلِكَ فَاعْفُ عَهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي الأَمْرِ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى اللهِ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ الْمُتُوكِّلِينَ} (آل عمران: 109).

وقال تعالى: {ن والقَلَمِ وَما يَسْطُرُون \* ما أَنْتَ بِنِعْمَةِ رَبِّكَ بِمَجْنُون \* وَإِنَّ لَكَ لأَجْراً غَيْرَ مَمْنُون \* وَإِنَّكَ لَعَالَى: {ن والقَلَمِ وَما يَسْطُرُون \* ما أَنْتَ بِنِعْمَةِ رَبِّكَ بِمَجْنُون \* وَإِنَّكَ لَأَجْراً غَيْرَ مَمْنُون \* وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقِ عَظِيم} (القلم: ١ – ٤).

وقال تعالى: "لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُم بِالْمُؤْمِنِين رَؤُوفٌ رَّحِيمٌ" (التوبة: ١٢٨).

وقال تعالى: {وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين} (الأنبياء: ١٠٧).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قيل يا رسول الله أدع على المشركين، قال: "إني لم أُبعث لعانًا، وإنما بعثت رحمة". رواه مسلم.

وعن عطاء بن يسار قال: لقيت عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنه فقلت: أخبرني عن صفة رسول الله في التوراة ببعض صفته في القرآن: {يَا أَيُهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا} وحرزًا للأميين، أنت عبدي ورسولي، سميتك المتوكل، ليس بفظ ولا غليظ، ولا صخاب في الأسواق، ولا يدفع السيئة بالسيئة، ولكن يعفو ويصفح، ولن يقبضه الله حتى يُقيم به الملة والعوجاء، بأن يقولوا: لا إله إلا الله، ويفتح به أعينًا عُميًا، وآذانًا صُمًّا، وقلوبًا غُلفًا). رواه البخاري

وكان ﷺ، إذا أتاه السائل، أو صاحب الحاجة قال: (اشفعوا تؤجروا، ويقضي الله على لسان رسوله ما شاء) رواه البخاري

بمولده على مولد لحسن الخلق







عن معاذ بن جبل رضي الله عنه، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: (إنما بعثت على تمام محاسن الأخلاق) (أخرجه ابن عبد البر في التمهيد ٤٧١١.

وعن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: كان رسول الله هي، من أحسن الناس خلقًا، فأرسلني يومًا لحاجة، فقلت: والله! لا أذهب وفي نفسي، أن أذهب لما أمرني به. قال: فخرجت حتى مر على صبيان وهم يلعبون في السوق فإذا رسول الله هي قابض بقفاي من ورائي فنظرت إليه وهو يضحك فقال: يا أنيس اذهب حيث أمرتك. قلت: نعم! أنا أذهب يا رسول الله. صحيح الترمذي

ويقول أنس: "والله لقد خدمته تسع سنين ما علمته قال لشيء صنعته: لم فعلت كذا وكذا، أو لشيء تركته: هلا فعلت كذا وكذا" رواه مسلم وفي رواية لأحمد: "ما قال لي فيها أف".

وعن أبي أُمَامَة الباهِليّ رضي الله عنه قال: قال رسول الله صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وسَلَّم: "أَنا زَعِيمٌ ببَيتٍ في ربَضِ الجنَّةِ لِمَنْ تَرَكَ الكَذِبَ وإِن كَانَ مازِحًا، وَببيتٍ في الجنَّةِ لِمَنْ تَرَكَ الكَذِبَ وإِن كَانَ مازِحًا، وَببيتٍ في أعلى الجَنَّةِ لِمَنْ تَرَكَ الكَذِبَ وإِن كَانَ مازِحًا، وَببيتٍ في أعلى الجَنَّةِ لِمَن حَسُنَ خُلُقُهُ" حديث صحيح، رواه أبو داود بإسناد صحيح.

وكان النبي ﷺ يقول: "اللهم اهدني لأحسن الأخلاق، لا يهدي لأحسنها إلا أنت، واصرف عني سيها، لا يصرف عني سيها، لا يصرف عني سيئها الا أنت، لبيك وسعديك، والخير كله في يديك، والشر ليس إليك، أنا بك وإليك، تباركت وتعاليت" رواه مسلم.

### بمولده رضي مولد للتواضع وخفض الجناح:

كان النبي صلى الله عليه وآله وسلم يرقّع ثوبه، ويخصف نعله، ويحلب شاته، ويأكل مع العبد، ويجلس على الأرض، ولا يمنعه الحياء أن يحمل حاجته من السوق إلى أهله، ويصافح الغني والفقير، ولا ينزع يده من يد أحد حتى ينزعها هو،

روى البخاري في صحيحه من حديث الأسود قال: سألت عائشة رضي الله عنها ما كان النبي ﷺ يصنع في أهله؟ قالت: كان في مهنة أهله، فإذا حضرت الصلاة قام إلى الصلاة. رواه البخاري.





## هَكَذَا عَلَّمَنِي الإسْلَامُ



وعن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: إن كانت الأمة لتأخذ بيد رسول الله ﷺ، فتنطلق به حيث شاءت. رواه البخاري

وعن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: ما كان شخصٌ أحبُّ إليهم من رسولِ الله ﷺ وكانوا إذا رأوه لم يقوموا لما يعلمون من كراهيته لذلك. رواه أحمد والترمذي والبخاري في الأدبِ المفردِ بأسانيدَ صحيحة.

وقال رسول الله ﷺ للصحابة عند موته: "لا تطروني كما أطرت النصارى عيسى ابن مريم؛ فإنما أنا عبد الله ورسوله" رواه البخاري.

وكان النبي ﷺ يدعى إلى خبز الشعير "والإهالة السنخة". رواه أحمد وصححه الألباني ( الإهالة: الدَّسَم الجامد، والسَّنِخة المتغيرة الربح).

وكان النبي ﷺ يزور الأنصار ويسلم على صبيانهم ويمسح رؤوسهم. رواه النسائي وصححه الألباني.

وكان النبي عليه الصلاة والسلام يأتي ضعفاء المسلمين ويزورهم ويعود مرضاهم ويشهد جنائزهم. رواه الحاكم وصححه الألباني.

يقول رسول الله عليهم السلام: "إن الله أوحى إليّ أن تواضعوا حتى لا يفخر أحد على أحدٍ ولا يبغي أحد على أحد" أخرجه مسلم.

عن أنس رضي الله عنه قال: "كانت ناقة رسول الله عليه الصلاة والسلام لا تُسبَق أو لا تكاد تُسبَق، فجاء أعرابي على قعود له (أي جمل) فسبقها، فشق ذلك على المسلمين حتى عرفه، فقال الرسول عليهم السلام: "حق على الله أن لا يرتفع شيء من الدنيا إلا وضعه" رواه البخاري.

### بمولده عليه الصلاة والسلام مولد الصبر وتحمل الأذى والعفو:

قال الله تعالى: "وَاصْبِرْ وَمَا صَبْرُكَ إِلاَّ بِاللهِ وَلاَ تَحْزَنْ عَلَيْمِ مُ وَلاَ تَكُ فِي ضَيْقٍ مِّمًا يَمْكُرُونَ \* إِنَّ اللهَ مَعَ الَّذِينَ اتَّقَواْ وَّالَّذِينَ هُم مُّحْسِنُونَ".







عن أبي عبد الرحمن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال كأني أنظر إلى رسول الله عليه الصلاة والسلام يحكي نبيًا من الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم ضربه قومه فأدموه وهو يمسح الدم عن وجهه يقول اللهم اغفر لقومي فإنهم لا يعلمون. متفق عليه

وعن أبي سعيد بن مالك بن سنان الخدري رضي الله عنهما أن ناسًا من الأنصار سألوا رسول الله عليه الصلاة والسلام فأعطاهم، ثم سألوه فأعطاهم حتى نفد ما عنده فقال لهم حين أنفق كل شيء بيده ما يكن من خير فلن أدخره عنكم، ومن يستعفف يعفه الله، ومن يستغن يغنه الله، ومن يتصبر يصبره الله، وما أعطى أحد عطاء خيرًا وأوسع من الصبر. متفق عليه

#### بمولده عليه الصلاة والسلام مولد المعاملة الحسنة:

عن أنس رضي الله عنه قال: بينما نحن في المسجد مع رسول الله عليه الصلاة والسلام إذ جاء أعرابي فقام يبول في المسجد وأصحاب الرسول عليه أفضل الصلاة والسلام يصيحون به: مه مه (أي اترك)، فقال رسول الله عليهم السلام: "لا تزرفوه دعوه" (لا تقطعوا بوله)، فقرك الصحابة الأعرابي يقضي بوله، ثم دعا الرسول عليه أفضل الصلاة والسلام الأعرابي فقال رسول الله عليه الصلاة والسلام للأعرابي: "إن المساجد لا تصلح لشيء من هذا البول والقذر إنما هي لذكر الله والصلاة وقراءة القرآن". وقال رسول الله عليه الصلاة والسلام لأصحابه: إنما بعثتم ميسرين ولم تبعثوا معسرين صبوا عليه دلوا من الماء. فقال الأعرابي: اللهم ارحمني ومحمدا ولا ترحم معنا أحدًا. فقال الرسول عليهم السلام: "لقد تحجرت واسعًا، أي ضيقت واسعًا" متفق عليه.

وفي قصة معاوية بن الحكم وقد عطس أمامه رجل في صلاته فشمته معاوية وهو يصلي فقال: فحدقني القوم بأبصارهم. فقلت: واثكل أمياه ما لكم تنظرون إليّ؟ قال: فضرب القوم بأيديهم على أفخاذهم فلما رأيتهم يسكتونني سكت.

فلما انصرف رسول الله دعاني، بأبي هو وأمي، ما ضربني ولا كهرني ولا سبني، ما رأيت معلمًا قبله ولا بعده أحسن تعليمًا منه. رواه النسائي وأبو داود.







وعن عائشة قالت: استأذن رهط من الهود على رسول الله عليه الصلاة والسلام فقالوا: السام عليكم! قالت عائشة: فقلت: بل عليكم السام واللعنة. فقال رسول الله عليهم السلام: يا عائشة إن الله يحب الرفق في الأمر كله. قالت: ألم تسمع ما قالوا؟ قال: قد قلت: وعليكم. متفق عليه.

كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا بعث أحدًا من أصحابه في بعض أمره،

قال: "بشروا ولا تنفروا وبسروا ولا تعسروا". متفق عليه.

وعن أبي قَتادَةَ الْحارِثِ بنِ رِبْعي رضي الله عنه قال: قال رسول الله صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وسَلَّم: "إِنِّي لأَقُومُ إِلَى السَّلاةِ، وَأُرِيدُ أَنْ أُطُوِّل فِها، فَأَسْمِعُ بُكَاءَ الصَّبِيِّ، فَأَتَجوَّز فِي صلاتِي كَرَاهِيَةَ أَنْ أَشُقَّ عَلَى أُمِّهِ" رواه البخاري

### بمولده عليه الصلاة والسلام مولد للشجاعة والإقدام:

كان النبي عليه الصلاة والسلام أشجع الناس، ثابت لا يبرح، ومقبل لا يدبر.

عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه -وهو من أبطال الأمة وشجعانها- قال: (إنا كنا إذا اشتد بنا البأس واحمرت الحدق اتقينا برسول الله عليهم السلام ، فما يكون أحد أقرب إلى العدو منه، ولقد رأيتني يوم بدر ونحن نلوذ برسول الله عليه الصلاة والسلام وهو أقربنا إلى العدو) رواه أحمد والطبراني والنسائي.

وعن أنس رضي الله عنه قال: كان النبي عليه الصلاة والسلام أحسن الناس وأشجع الناس وأجود الناس، وَلَقَدْ فَزِعَ أَهْلُ الْمَدِينَةِ ذَاتَ لَيْلَةٍ فَانْطَلَقَ نَاسٌ قِبَلَ الصَّوْتِ فَتَلَقَّاهُمْ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ رَاجِعًا وَقَدْ سَبَقَهُمْ إِلَى الصَّوْتِ وَهُوَ عَلَى فَرَسٍ لِأَبِي طَلْحَةَ عُرْيٍ فِي عُنُقِهِ السَّيْفُ وَهُوَ يَقُولُ لَمْ تُراعُوا لَمْ تُرَاعُوا لَمْ تُرَاعُوا لَمْ تُرَاعُوا. رواه البخاري ومسلم.

وجاء رجل إلى البراء بن عازب، فقال: أكتم وليتم يوم حنين، يا أبا عمارة؟ فقال: أشهد على نبي الله عليه الصلاة والسلام ما ولى، ولكنه انطلق أخفاء من الناس، وحسر إلى هذا الحي من هوازن، وهم قوم رماة، فرموهم برشق من نبل، كأنها رجل من جراد، فانكشفوا، فأقبل القوم إلى رسول الله عليه الصلاة والسلام وأبو سفيان بن الحارث يقود به بغلته، فنزل ودعا واستنصر، وهو يقول: (أنا النبي لا أكذب، أنا ابن عبد المطلب، اللهم أنزل نصرك).







عن ابْنِ عَبَّاس رضي اللَّه عنهما أيضًا قال: "حسْبُنَا اللَّهُ ونِعْمَ الْوكِيلُ قَالَهَا إِبْراهِيمُ صَلِّى اللَّهُ عَلَيْهِ وسَلَّم حينَ أَلْقِى فِي النَّارِ، وَقَالَهَا مُحمَّدٌ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وسَلَّم حينَ قَالُوا: "إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمعُوا لَكُمْ فَاخْشُوهُمْ فَزَدَهُمْ إيماناً وقَالُوا حَسْبُنَا اللَّهُ وَنِعْمَ الْوكِيلُ" رواه البخاري.

### بمولده عليه الصلاة والسلام مولد للرفق بالحيوان:

عن سهيل بن الحنظلية قال: مرّ رسول الله عليه الصلاة والسلام ببعير قد لحق ظهره ببطنه، فقال: "اتقوا الله في هذه البهائم المعجمة فاركبوها صالحة، وكلوها صالحة". "المعجمة: التي لا تنطق". رواه أبو داود بإسناد صحيح.

وعن عبد الله، عن أبيه قال: كنا مع رسول الله عليه الصلاة والسلام في سفر، فانطلق لحاجته، فرأينا حُمرة (طائر يشبه العصفور) معها فرخان، فأخذنا فرخها، فجاءت الحمرة، فجعلت تُعرش، فلما جاء رسول الله علهم السلام، قال: من فجع هذه بولدها؟ ردوا ولدها إلها. أبو داود.

وقال عليهم السلام: "إن الله كتب الإحسان على كل شيء، فإذا قتلتم فأحسنوا القتلة، وإذا ذبحتم فأحسنوا الذبحة، وليحد أحدكم شفرته، وليرح ذبيحته". رواه مسلم.

و رأى النبي -صلى الله عليه وسلم- رجلاً أضجع شاة، وهو يحد شفرته، فقال: "لقد أردت أن تميتها موتات، هلا حددتها قبل أن تضجعها؟!" حديث صحيح على شرط البخاري.

وعن ابن عمر رضي الله عنهما أنه مر بفتيان من قريش قد نصبوا طيرًا وهم يرمونه، وقد جعلوا لصاحب الطير كل خاطئة من نبلهم، فلما رأوا ابن عمر تفرقوا فقال ابن عمر من فعل هذا؟ لعن الله من فعل هذا إن رسول الله صلى الله علية وسلم لعن من اتخذ شيئًا فيه الروح غرضًا. متفق عليه.

### بمولده عليه الصلاة والسلام مولد للجود والكرم:

كان رسول الله عليه الصلاة والسلام أجود الناس بالخير، وكان أجود ما يكون في شهر رمضان، حتى ينسلخ، فيأتيه جبريل، فيعرض عليه القرآن، فإذا لقيه جبريل كان رسول الله عليه الصلاة والسلام أجود بالخير من الربح المرسلة. رواه البخاري ومسلم.







وعن أنس: أن رجلاً سأل النبي عليه الصلاة والسلام غنمًا بين جبلين فأعطاه إياه، فأتى قومه فقال: أي قوم أسلموا فو الله إن محمدًا ليُعطي عطاء ما يخاف الفقر، فقال أنس: إن كان الرجل ليسلم ما يريد إلا الدنيا، فما يُسلم حتى يكون الإسلام أحب إليه من الدنيا وما عليها. رواه مسلم.

### بمولده عليه الصلاة والسلام مولد للزهد وترك الدنيا:

ثبت في الصَّحيحين من حديث ابن عبَّاس عن عمر بن الخطاب في حديث إيلاء رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم من أزواجه، أن لا يدخل عليهنَّ شهراً، واعتزل عنهنَّ في علية، فلما دخل عليه عمر في تلك العلية فإذا ليس فيها سوى صبرة من قرظ، وأهبة معلقة، وصبرة من شعير، وإذا هو مضطجع على رمال حصير، قد أثَّر في جنبه، فهملت عينا عمر فقال: ما لك؟ فقلت: يا رسول الله أنت صفوة الله من خلقه، وكسرى وقيصر فيما هما فيه. فجلس محمراً وجهه فقال: أوفي شكٍ أنت يا ابن الخطاب؟ ثم قال: أولئك قوم عجلت لهم طيباتهم في حياتهم الدُّنيا. وفي رواية لمسلم: أما ترضى أن تكون لهم الدُّنيا ولنا الآخرة فقلت: بلى يا رسول الله. قال: فاحمد الله عز وجل.

قال رسول الله عليهم السلام: "اللهم اجعل رزق آل محمد قوتا" (أي ما يسدُّ الجوع) متفق عليه.

وقال عمر بن الخطاب رضي الله عنه: لقد رأيت رسول الله عليهم السلام ، يتلوى من الجوع،

ما يجد ما يملأ من الدقل بطنه. (الدقل: رديء التمر) رواه مسلم.

عن عائشة رضي الله عنها قالت: ما شبع آل رسول الله عليه الصلاة والسلام من خبر بُرٍّ. أخرجه البخاري ومسلم.

### بمولده عليه الصلاة والسلام مولد لخشوع القلب ورقته:

عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: قال لي رسول الله عليه الصلاة والسلام اقرأ علي القرآن فقلت: يا رسول الله أقرأ عليك وعليك أنزل. قال: إني أحب أن أسمعه من غيري، فقرأت عليه سورة النساء حتى إذا جئت إلى هذا الآية (فكيف إذا جئنا من كل أمة بشهيد وجئنا بك على هؤلاء شهيدًا). قال: حسبك الآن، فالتفت إليه فإذا عيناه تذرفان. رواه البخاري ومسلم.







### بمولده عليه الصلاة والسلام مولد لكرامة المرأة ونيل حقوقها:

فأنصف المرأة، وأكرمها واحترامها ، منذ مولدها و نشأتها الي أن تصير فتاة يافعة وأما حنونة، وزوجة مشفقة؛ فحرم الإسلام وأدها وأمر بالإحسان إليها ووصى بها:

الذمة المالية للمرأة في الإسلام" جعل الإسلام للمرأة ذمة مالة مستقلة. فالمرأة الرشيدة في شريعة الإسلام لها حق التملك وحق التعامل والتصرف في مالها كله أو بعضه بكافة صور وأساليب الكسب المساح والوسائل المشروعة؛ من استثمار، وتجارة، وإنفاق، وبيع وشراء، وإجارة، ومضاربة، ومزارعة، وتبرع، وهبة، ووصية، وتصدق، وإقراض، وتنازل، وإعارة، ورهن.. ولها أن تُبرم العقود المالية والتجارية بنفسها دون وسيط، وأن تُوكل عنها في مالها، وأن تَضمن غيرها، وأن تخاصم الغير في حقوقها المالية أمام القضاء.. إلى غير ذلك من صور المعاملات المالية والاقتصادية؛ كل ذلك من غير سلطان أو إذن أو إشراف من وليها أو زوجها دون إرادتها. قال صاحب الظلال عند تفسيره:

قال تعالى: ﴿لِلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِّمَّا تَرَكَ ٱلْوُلِدَانِ وَٱلْأَقْرَبُونَ وَلِلنِّسَآءِ نَصِيبٌ مِّمَّا تَرَكَ ٱلْوَٰلِدَانِ وَٱلْأَقْرَبُونَ وَلِلنِّسَآءِ نَصِيبٌ مِّمَّا تَرَكَ ٱلْوَٰلِدَانِ وَٱلْأَقْرَبُونَ مِنَّهُ أَوْ كَأُرُّ نَصِيبًا مَّفُرُوضًا﴾(النساء: ٧)

والعجيب كل العجب من بعض الغوغاء الذين يلقون بالشهات هنا وهناك، ويتهمون الإسلام أنه ظلم المرأة وحرمها من الميراث أو قلل من نصيبها ،وفضل الرجال عليها.

### ميراث المرأة قبل الإسلام:

أولا: ميراث المرأة عند الهود: نجد نظام الميراث عند الهود يحرم الإناث من الميراث، سواء كانت أما أو أختا أو ابنة أو غير ذلك إلا عند فقد الذكور، فلا ترث البنت مثلا إلا في حال انعدام الابن.

فيه تكلم نبي إسرائيل قائلا: أيما رجل مات وليس له ابن تنقلون ملكه إلى ابنته. سفر العدد إصحاح ٢٧: ١ – ١١ أما الزوجة فلا ترث من زوجها شيئا مطلقا.

فالهود بطبعهم يعيشون متماسكين متكتلين فيما بينهم يحرصون على جمع المال واكتنازه بشتى الموسائل التي تمكنهم من ذلك، ومن أجل هذا كان من البدهي أن يحرصوا كل الحرص على عدم ذهاب







شيء من مال الميت إلى غير أسرته، حتى تحتفظ الأسرة فيما بينها بأموالها التي تعبت في جمعها، وتعتز بها بوصفها وسيلة للسيطرة والظهور في المجتمعات، لذلك هم لا يورثون المرأة سواء كانت بنتاً، أو أما، أو زوجة، أو أختاً، ما دام يوجد لهذا الميت إبن، أو أب، أو قريب ذكر كالأخ والعم، فالذكر يقدم دائماً على الأنثى وللشخص الحرية الكاملة في ماله يتصرف به كيف يشاء بطريقة الهبة أو الوصية فله أن يحرم جميع أقاربه دون أي قيد على هذه الحرية وله أن يوصي بجميع ماله لأي شخص وإن كان أجنبياً.

ميراث المرأة عند الرومان: إن المرأة عند الرومان كانت تساوي الرجل فيما تأخذه من التركة مهما كانت درجتها، أما الزوجة، فلم تكن سبباً من أسباب الإرث، حتى لا ينتقل الميراث إلى أسرة أخرى، (٢)

الميراث عند الأمم الشرقية القديمة: ونعني بهم الطورانيين والكلدانيين والسريانيين والفنيقيين والسوريين والأشوريين واليونانيين وغيرهم ممن سكن الشرق بعد الطوفان الذي كانت أحداثه جارية قبل ميلاد المسيح عليه السلام فقد كان الميراث عندهم يقوم على إحلال الابن الأكبر محل أبيه، فإن لم يكن موجودا

فأرشد الذكور، ثم الأخوة ثم الأعمام .... وهكذا إلى أن يدخل الأصهار وسائر العشيرة وتميز نظام الميراث عندهم فضلا عما ذكرنا بحرمان النساء والأطفال من الميراث. (٣)

الميراث عند قدماء المصريين: أما المصريون القدماء، فقد بينت الآثار المصرية، أن نظام الميراث عندهم كان يجمع بين كل قرابة الميت من آباء وأمهات، وأبناء وبنات، وأخوة وأخوات، وأعمام، وأخوال وخالات، وزوجة، فكلهم يتقاسمون التركة بالتساوي لا فرق بين كبير وصغير ولا بين ذكر وأنثى. (٤)

<sup>(&#</sup>x27;)انظر د.محمد يوسف موسى، التركة والميراث في الإسلام، ط٢، دار المعرفة، القاهرة، ١٩٦٧، ص٣١ وراجع أحكام ميراث المرأة. في الفقه الإسلامي، رسالة ماجستير، للباحثة / ورود عادل إبراهيم عَورتاني، بإشراف الدُكتور مُحَمَّد الصُّلَيي، جامعةُ النَّجاح الوطنية ... ١٩٩٨ - ١٩٩٨.

<sup>(ً )</sup> فريضة الله في الميراث / دكتور عبّد العظيم الديب / ص۸ / دار الأنصار للطباعة ... الطبعة الأولى ١٣٩٨ (ً ) راجع أحكام ميراث المرأة ِ في الفقه الإسلامي، رسالة ماجستير، للباحثة / ورود عادل إبراهيم عَورتاني، بإشراف الدُكتور مُحَمَّد الصُلَيي، جامعةُ النَّجاح الوطنية ... ١٤١٩ - ١٩٩٨.

<sup>( ً )</sup> فريضة الله في الميراث / دّكتور عبد العظيم الديب / ص ٧. ٨ وعلم الميراث / مصطفى عاشور / ص١٠



شهادة غير المسلمين: ولقد شهد بهذا أيضا مُفكِّرون غَرْبِيُّون حيث أنهم أنْصَفوا نِظامَ الميراثِ في الإسلام: فَوَصَفوه بأنَّ فيه من العدل والإنصاف للمرأة، ما لا يوجد مثله في القوانين الغربيَّة، ومن هؤلاء:

أ- «أني بيزنت» في كتابها «الأديان المنتشرة في الهند» حيث قالت: (ما أكبر خطأ العالَم في تقدير نظريات النّبيّ صلّى الله عليه وسلّم فيما يتعلّق بالنِّساء...

ولا تقف تعاليم النّبيّ صلّى الله عليه وسلّم عند حدود العموميّات، فقد وضَعَ قانوناً لوراثة النّساء، وهو قانون أكثر عدلاً وأوسع حريّة - من ناحية الاستقلال الذي يمنحها إيّاه - من القانون المسيعي الإنجليزي، الذي كان معمولاً به إلى ما قبل نحو عشرين سنة، فما وضعه الإسلام للمرأة يُعتبر قانوناً نموذجيّاً، فقد تكفّل بحمايتهنّ في كلّ ما يملكنه، وضَمِن لهنّ عدم العدوان على أيّة حصّة ممّا يرثنه عن أقاربهنّ وإخوانهنّ وأزواجهن)

ويقول «غوستاف لوبون»: في كتابه «حضارة العرب»: (ومبادئ المواريث التي نصَّ عليها القرآن على جانب عظيم من العدل والإنصاف، ويمكن القارئ أن يُدرك ذلك من الآيات التي أنقلها منه، وأن أُشير فيه بدرجة الكفاية إلى أحكامها العامَّة، ويظهر من مقابلتي بينها وبين الحقوق الفرنسيَّة والإنجليزيَّة أن الشَّريعة الإسلاميَّة منحت الزَّوجات، اللاَّتي يزعمن أنَّ المسلمين لا يُعاشروهنَّ بالمعروف، حقوقاً من المواربث لا نجد مثلها في قوانيننا)(۱)

فلتعي المرأة المسلمة هذا الأمر جيد ولتشكر، الله على جميل فضله علها ولا تنساق وراء شهات أعداء الدين من حركات نسوية و أفكار هدامة..

بمولده عليه الصلاة والسلام مولد لكرامة الإنسان:

قال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُمْ مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلًا ﴾ (الإسراء: ٧٠)

<sup>(&#</sup>x27; ) راجع أحكام ميراث المرأة في الفقه الإسلامي، رسالة ماجستير، للباحثة / ورود عادل إبراهيم عَورتاني، بإشراف الدُكتور مُحَمَّد الصُلَيي، جامعةُ النَّجاحِ الوطنية ... ١٤١٩ - ١٩٩٨.





ومن صُورِ حِفْظِ كرامة الإنسان في الإسلام: في النبيُّ صلى الله عليه وسلم أصحابَه رضي الله عنه عن إهانة الإنسان، وخَدْشِ كرامتِه؛ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قال: أُتِيَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم بِرَجُلٍ قَدْ شَرِبَ، قَالَ: «اضْرِبُوهُ»، قَالَ أَبُو هُرَيْرَةَ رضي الله عنه: فَمِنَّا الضَّارِبُ بِيَدِهِ، وَالضَّارِبُ بِنَعْلِهِ، وَالضَّارِبُ بِنَعْلِهِ، وَالضَّارِبُ بِتَعْلِهِ، فَلَمَّا انْصَرَفَ، قَالَ بَعْضُ الْقَوْمِ: أَخْزَاكَ اللَّهُ! قَالَ: «لاَ تَقُولُوا هَكَذَا، لاَ تُعِينُوا عَلَيْهِ الشَّيْطَانَ» رواه البخاري.

ونَهَى الرجلَ عن تقبيع زوجته بالكلام، وعن ضَرْبِ وَجْهِهَا؛ عن مُعَاوِيَةَ الْقُشَيْرِيِّ رضي الله عنه قَالَ: قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ! مَا حَقُّ زَوْجَةِ أَحَدِنَا عَلَيْهِ؟ قَالَ: «أَنْ تُطْعِمَهَا إِذَا طَعِمْتَ، وَتَكْسُوهَا إِذَا اكْتَسَيْتَ، أَوِ قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ! مَا حَقُّ زَوْجَةِ أَحَدِنَا عَلَيْهِ؟ قَالَ: «أَنْ تُطْعِمَهَا إِذَا طَعِمْتَ، وَتَكْسُوهَا إِذَا اكْتَسَيْتَ، أَو الْكَثَسَبْتَ، وَلاَ تَضْرِبِ الْوَجْهَ، وَلاَ تُقْبَحْ، وَلاَ تَهْجُرْ إِلاَّ فِي الْبَيْتِ» حسن صحيح – رواه أبو داود. ومعنى: «لاَ تُقَيِّحْ»: أي: لا تُسْمِعْها المُكْروة، ولا تَشْتُمْها، ولا تَقُلْ: قَبَّحَكِ اللهُ، ونحو ذلك

وعن أبي مسعود البَدْري رضي الله عنه قال: كنت أضرب غُلاما لي بالسَّوْط، فسمعت صوتا من خَلفِي: «اعلم أبًا مسعود» فلم أفْهَم الصَّوت من الغَضَب، فلمَّا دَنَا مِنِّي إذا هو رسول الله صلى الله عليه وسلم فإذا هو يقول: «اعلم أبًا مسعود أن الله أقْدرُ عليك مِنْك على هذا الغُلام». فقلت: لا أضرب مملوكا بعده أبدًا. وفي رواية: فسقط السَّوط من يَدي من هَيْبَتِه. وفي رواية: فقلت: يا رسول الله، هو حُرُّ لوجه الله تعالى، فقال: «أمَا لو لم تفعل، لَلَفَحَتْكَ النَّار، أو لَمَسَتْكَ النَّار». [صحيح] - [رواه مسلم)

### بمولده عليه الصلاة والسلام مولد لرفع الظلم ورد الحقوق:

قَالَ الله تَعَالَى: مَا لِلظَّالِينَ مِنْ حَمِيمٍ وَلَا شَفِيعٍ يُطَاعُ] غافر:١٨]، وقال تعالى: وَمَا لِلظَّالِينَ مِنْ نَصِيرٍ [الحج: ٧١]

وعن جابرٍ: أَنَّ رسولَ اللهِ عليه الصلاة والسلام قَالَ:اتَّقُوا الظُّلْمَ، فَإِنَّ الظُّلْمَ ظُلُمَاتٌ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، واعْتُقُوا الشُّحَّ، فَإِنَّ الشُّحَّ أَهْلَكَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ، حملَهُمْ عَلَى أَنْ سفكوا دِماءَهُمْ، واسْتَحَلُّوا مَحارِمَهُمْ رواه مسلم.

وعن أَبِي هريرة : أَنَّ رسولَ اللَّه عليه الصلاة والسلام قَالَ :لَتُؤَدَّنَ الْحُقُوقُ إِلَى أَهْلِهَا يَوْمَ الْقيامَةِ حَتَّى يُقَادَ للشَّاةِ الْجَلْحَاء مِنَ الشَّاةِ الْقَرْنَاء رواه مسلم.







### بمولده عليه الصلاة والسلام مولد للرفق بالحيوان:

نهي . صلى الله عليه وسلم . عن اتخاذ شيء فيه الروح غرضا يُتعلم فيه الرمي .. فعن سعيد بن جبير . رضي الله عنه . قال : ( مَرَّ عبد الله بن عمر . رضي الله عنهما . بفتيان من قريش قد نصبوا طيرا وهم يرمونه، وقد جعلوا لصاحب الطير كل خاطئة من نبلهم ، فلما رأوا ابن عمر تفرقوا، فقال ابن عمر : من فعل هذا؟، لعن الله من فعل هذا، إن رسول الله - صلى الله عليه وسلم - لعن من اتخذ شيئا فيه الروح غرضا ) ( مسلم ).

وعن ابن عمر . رضي الله عنهما .: أنه دخل على يحيى بن سعيد وغلام من بني يحيى رابط دجاجة يرمها ، فمشى إلها ابن عمر حتى حلها ، ثم أقبل بها وبالغلام معه ، فقال : ازجروا غلامكم عن أن يصبر هذا الطير للقتل ، فإني سمعت النبي - صلى الله عليه وسلم - نهى أن تصبر بهيمة أو غيرها للقتل ) ( البخاري ) . والتصبير : أن يحبس ويرمى.

ومن رحمته . صلى الله عليه وسلم . أنه نهى أن يحول أحد بين حيوان أو طير وبين ولده .

فعن عبد الله بن مسعود - رضي الله عنه - قال: كنا مع رسول الله - صلى الله عليه وسلم - في سفر فانطلق لحاجته، فرأينا حُمرَة (طائر صغير) معها فرخان، فأخذنا فرخها، فجاءت الحمرة فجعلت تُعَرِّشُ (ترفرف بجناحها)، فجاء النبي - صلى الله عليه وسلم . فقال: (من فجع هذه بولدها؟، ردوا ولدها إلها) (أبو داود).

ومن رحمته . صلى الله عليه وسلم . بالحيوان نهيه عن المُثْلة بالحيوان، وهو قطع قطعة من أطرافه وهو حي، ولعَن من فعل ذلك ..

فعن ابن عمر . رضي الله عنهما .: (أن النبي - صلى الله عليه وسلم - لعن من مَثَّل بالحيوان) (البخاري). وعن جابر - رضي الله عنه - : (أن النبي - صلى الله عليه وسلم - مر عليه حمار قد وُسِمَ (كوي) في وجهه، فقال : لعن الله الذي وسمه) (مسلم).

ومن صور رحمته . صلى الله عليه وسلم . بالحيوان .، أن بين لنا أن الإحسان إلى البهيمة من موجبات المغفرة ..





# هَكَذَا عَلَّمَنِي الإِسْلَامُ



فعن أبي هريرة - رضي الله عنه - أن النبي - صلى الله عليه وسلم - قال: (بينا رجل بطريق اشتد عليه العطش، فوجد بئرا، فنزل فيها فشرب ثم خرج، فإذا كلب يلهث يأكل الثرى(التراب) من العطش، فقال الرجل: لقد بلغ هذا الكلب من العطش مثل الذي كان بلغ مني، فنزل البئر فملأ خفه ماء فسقى الكلب، فشكر الله له فغفر له .. قالوا: يا رسول الله، وإن لنا في البهائم لأجرا؟، فقال: في كل ذات كبد رطبة أجر)(البخاري).

ومما سبق يتضح أن البشرية كانت في أمس الحاجة لمولده عليه الصلاة والسلام لكي يخرجهم من الظلامات إلى النور . ومن الضلال إلى الهدى







### التعريف بالنبي عليه الصلاة والسلام وأهل بيته الكرام رضي الله عنهم:

النبي عليه الصلاة والسلام هو: هو محمد بن عبد الله بن عبد المطّلبِ بن هاشم بن عبد مناف بن قُصَي بن كلاب بن مرّة بن كعبٍ بن لُؤَي بن غالب بن فهر بن مالك بن النضر بن كنانة بن خزيمة بن مدركة بن إلياس بن مضر بن نزار بن معدّ بن عدنان،

## يكنى بأبي القاسم صلى الله عليه وسلم.

ومن أسمائه أيضًا أحمد: قال تعالى على لسان عيسى بن مريم: ﴿وَمُبَشِّرًا بِرَسُولٍ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي اسْمُهُ أَحْمَدُ ﴾ [الصف: ٦]، وكذلك من أسمائه: أيضًا الماحي، والحاشر، والعاقب، ففي حديث جُبَيْرِ بن مُطْعِمٍ، عَنْ أَبِيهِ:

أن النبي -صلى الله عليه وسلم- قال: «إنَّ لِي خَمْسَةُ أسماء: أنا محمدُ، وأنا أحمدُ، وأنا الماحي الذي يمحو الله بي الكفرَ، وأنا الحاشرُ الذي يُحشَّرُ الناسُ على قَدَمِي، وأنا العاقبُ، والعاقبُ الذي ليس بعده نيُّ»[متفق عليه].

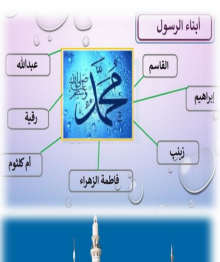
## عدد أولاد الرسول عليه أفضل الصلاة والسلام من الذكور و الإناث:

كان للنبي عليه الصلاة والسلام سبعةٍ من الأبناء؛ ثلاثة من المندة ومن الإناث، أمهم جميعًا هي: السيدة خديجة بنت خويلد -رضي الله عنها- عدا إبراهيم؛ فأمّه هي مارية القبطية -رضي الله عنها.

والأولاد من الذكور هم كالتالي:

الأول: القاسم وهو أكبر أولاده، وبه كان يُكنّى عليه الصلاة والسلام فكان ينادي برأبي القاسم) وُلد في مكة، ومات وهو صغير.













الثاني عبد الله وهو الابن الثاني لرسول الله عليهم السلام ، وكان يعرف بـ(الطيب والطاهر) وُلد في مكة بعد بعثة النبي -صلى الله عليه وسلم-، وقد سمّاه النبي على اسم أبيه عبد الله، وقد توفي بعد وفاة أخيه القاسم بزمن قليل، وكان صغيرًا أيضًا، ودُفن في منطقة "الْحُجُون" بمكة.

الثالث: إبراهيم، وهو الابن الأخير للنبيّ -عليهم السلام - في المدينة في السنة الثامنة من الهجرة، وقد

سَمًّاه النبي إبراهيم على اسم جدّه سيدنا إبراهيم -عليه السلام-، وأمه مارية القبطية -رضي الله عنها-، وذبح عنه النبيّ العقيقة في اليوم السابع من مولدِه، توقيّ وعمره ستة عشر شهرًا، أي سنة وأربعة أشهر، وذلك في السنة العاشرة من الهجرة في شهر ربيع الأول، ودُفن في البقيع، ولقد حزن عليه عليه الصلاة والسلام كثيرًا.



### بنات الرسول عليهم السلام:

له عليه الصلاة والسلام أربعٌ من البنات هنَّ كالتالي:

الأولى: زينب -رضي الله عنها- وهي البنت الكبرى، وُلدت بمكة قبل البعثة، وتزوّجت من أبي العاص بن الربيع ابن خالتها هالة بنت خويلد، وقد أسلمتْ، وبقي هو على الكفر، ثم أسلم قبل فتح مكة، وقد وَلدت من أبي العاص: "عليّ وأُمّامة"، ولقد توفي عليّ في حياتها وعاشت أمامة إلى أن تزوّجها سيدنا علي بن أبي طالب بعد وفاة السيدة فاطمة -رضي الله عنهما-.

الثانية: رقيّة -رضي الله عنها- وُلدت قبل بعثة النبيّ -صلى الله عليه وسلم-، وترتيبها الثانية بين البنات الأربع، وكانت زوجة عُتْبة بن أبي لهب، ولكنه لم يدخل بها ثم طلّقها، بسبب وحي البعثة للنبي عليهم السلام، ثم تزوّجها سيدنا عثمان بن عفان ، ثم هاجرت إلى الحبشة، ثم إلى المدينة المنورة، وتُوفّيت أثناء غزوة بدر في العام الثاني من الهجرة، وقد أنجبت لسيدنا لعثمان ولدًا اسمه عبد الله، تُوفّي صغيرًا، وتزوّج سيدنا عثمان بعد وفاتها بأختها السيدة أمّ كلثوم -رضى الله عنها.







الثالثة: أم كلثوم -رضي الله عنها- كانت متزوجة من عُتَيْبة بن أبي لهب، ولكنه طلقها قبل أن يدخل بها أيضًا، وهاجرت مع النبيّ إلى المدينة، وبعد وفاة أختها رقية تزوّجها عثمان بن عفان، في في العام الثالث من الهجرة، ثم تُوفّيت هي الأخرى -رضي الله عنها- في العام التاسع من الهجرة.

الرابعة: فاطمة -رضي الله عنها- هي أصغر بنات النبيّ -صلى الله عليه وسلم-، وأفضل نساء الأمة، تزوّجها سيدنا عليّ بن أبي طالب -رضي الله عنه- ابن عم النبي عليه الصلاة والسلام بعد غزوة أحدٍ، وكان عُمرها ثماني عشرة سنة، وقد أنجبت خمسة أولاد، هم: (الحسن، والحسين، ومحسن، وزينب، وأم كلثوم)، وهي من أحبّ الناس إلى الرسول -صلى الله عليه وسلم- وقد تُوفّيت بعد وفاة النبي عليه الصلاة والسلام بستة شهور، وغسّلها زوجها سيدنا علي، والسيدة

أسماء بنت عميس، وصلى علها، ثم دفنها في البقيع.

# زوجات النبي -صلى الله عليه وسلم- أمهات المؤمنين رضي الله عنهن:

من الضروري الإشارة إلى أن مصطلح (أُمَّهَاتُ الْمُؤْمِنِينَ) قد أُطلق على زوجاتِ الرسول عليه أفضل الصلاة والسلام كما جاء في القرآن الكريم، في قول الله عز وجل: ﴿النَّبِيُّ أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ وَأَزْوَاجُهُ أُمَّهَا يُهُمْ وَأُولُو الْأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَى فَيَنَهُ مِنْ أَنْفُسِهِمْ وَأَزْوَاجُهُ أُمَّهَا يُهُمْ وَأُولُو الْأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَى فَيَنَهُ بِبَعْضٍ فِي كِتَابِ اللَّهِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْهُهَا جِرِينَ إِلَّا أَنْ تَفْعَلُوا فَيْلِلِهِ إِلَى أَوْلِيهِ اللَّهِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْهُهَا جِرِينَ إِلَّا أَنْ تَفْعَلُوا فَيْلِلِهِ إِلَى أَوْلِيهِ الْكِتَابِ مَسْطُورًا ﴾ [سورة الأحزاب ٦].

ولقد فضلهم الله تعالى عن بقية النساء كما جاء في قول الله تعالى: ﴿يَا نِسَاءَ النَّبِيِّ لَسْتُنَّ كَأَحَدٍ مِنَ النِّسَاءِ إِنِ التَّقَيْتُنَّ فَلَا تَخْضَعْنَ بِالْقَوْلِ فَيَطْمَعَ الَّذِي فِي قَلْبِهِ مَرَضٌ وَقُلْنَ قَوْلًا مَعْرُوفًا ﴾ [الأحزاب: ٣٢].











الله عليه الصلاة والسلام.

الزوجة الأولى: خديجة بنت خويلد رضي الله عنها، هي خديجة بنت خويلد بن أسد بن عبد العرقي الله العرقي القرشية الأسدية، تجتمع مع الرسول عليه أفضل الصلاة والسلام في جده "قصي بن كلاب"، وأول أزواجه، تزوّجها، وكان سنها أربعين سنة، وهو في الخامسة والعشرين، ولم يتزوج عليها أحدًا حتى ماتت، وكل أولاده منها سوى إبراهيم فهو من مارية القبطية، وكانت من أفضل النساء شرفًا ونسبًا وحبًّا، وقربًا من رسول





الزوجة الثانية: سَوْدَة بنت زَمْعَة -رضي الله عنها- هي سَوْدَة بنت زَمْعَة بن قَيس بن عبد شمس، تجتمع مع النبي في جدّه "لؤيّ بن غالبٍ"، تزوّجها بعد وفاة السيدة خديجة، وهاجرت إلى الحبشة، وتوفي زوجها، وتركها وكانت من السابقين في الإسلام، ثم تُوفّيت في أواخر خلافة عمر بن الخطاب، وقيل سنة رُوفي





الزوجة الثالثة: السيدة عائشة بنت أبي بكر رضي الله عنها أحب النساء لرسول الله عليهم السلام، وأكثر النساء علمًا وفضلًا، أسلمت السيدة عائشة -رضي الله عز وجل عنها- في بداية الدعوة، وخطها النبي عليه الصلاة والسلام بمكة، وعمرها (ست سنوات)، ثم دخل بها بالمدينة، وهي بنت (تسع سنوات)، ولم يتزوج رسول عليه الصلاة والسلام بكرًا غيرها، توفيت سنة (٥٦ هـ).





الزوجة الرابعة: السيدة حفصة بنت عمر بن الخطاب -رضي الله عنها- هي حفصة بنت عمر بن الخطاب بن نفيل بن عبد العزّى، كانت صوامةً قوّامةً تزوَّجها في السنة الثالثة بعد الهجرة بعد استشهاد زوجها خنيس بن عمر في غزوة أحد جاء جبريل إلى رسول الله عليه الصلاة والسلام عندما أراد الرسول طلاقها فقال: «لَا تُطَلِّقُها؛ فَإِنَّهَا صَوَّامَةٌ قَوَّامَةٌ، وَإِنَّهَا زَوْجَتُكَ فِي الْجَنَّةِ» [رواه الطبراني في الكبير]، وتوفيت سنة (٤٥ هـ).





الزوجة الخامسة: زينب بنت خزيمة -رضي الله عنها-كانت تُلقَّب في الجاهلية بأمِّ المساكين ، وكانت من المهاجرين، أستشهد زوجها عبد الله بن جحش في غزوة أحدٍ فتزوَّجها رسول الله عليه الصلاة والسلام في شهر رمضان سنة أربعٍ من الهجرة، وتوفِّيت في السَّنة الرَّابعة، ومدة زواجها من الرسول عليه أفضل الصلاة والسلام شهران أو ثلاثة، وقيل: ثمانية أشهر، ودفنها الرسول، وصلَّى عليها الجنازة، وهي أول زوجة للرسول عليه الصلاة والسلام صلُّوا عليها صلاة الجنازة؛ لأن موت السيدة خديجة كان





الزوجة السادسة: أمُّ سَلَمَة رضي الله عنها -رضي الله عنها- وضي الله عنها- هي أم سَلَمَة بنت أبي أمية بن المغيرة المخزومية، واسمها "هند"، زوجة الصحابي أبو سَلَمَة بن عبد الأسد، أخو رسول الله من الرضاع تزوّجها النبي عليه الصلاة والسلام بعد وفاة زوجها في السنة الرابعة من الهجرة، كان من السابقين في الإسلام، ثم توفّيت سنة (٥٨).

بمكة، فلم تشرع بَعْدُ صلاة الجنازة.







الزوجة السابعة: زينبُ بنتُ جحشٍ -رضي الله عنها-هي زَيْنَبُ بنت جحش بن رئاب الأسدية، ابنة عمة رسول الله عليهم السلام، وكانت متزوجةً من الصحابيّ "زيد بن حارثة"، مولى الرسول عليهم السلام، ثم تُوفِّيت سنة (٢٠ هـ).



الزوجة الثامنة: جويرية بنت الحارث -رضي الله عنها- هي جويرية بنت الحارث بن أبي ضرار الخزاعية من بني المصطلق، تزوجها رسول الله عليه الصلاة والسلام في السنة الخامسة للهجرة، وكان عمرُها إذ ذاك عشرين سنة، فلمًّا تزوجها الرسول أطلق الصحابة أسرى قومها، فما يوجد امرأة أعظم بركة على قومها منها، توفيت أم المؤمنين جُويرية في المدينة سنة خمسين، وقيل: سنة سبع وخمسين للهجرة، وعمرها (٦٥) سنة.





أمرالمؤمنين في أمرا لمؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المروالة عما مرضي الله عما مرضي الله عما

الزوجة التاسعة: أم حبيبة -رضي الله عنها- واسمها رَمْلَة بنت أبي سفيان بن حرب، تزوَّجها رسول الله عليه الصلاة والسلام وهي بأرض الحبشة سنة سبع من الهجرة، ودفع مهرَها النجاشيُّ عن الرسول عليه أفضل الصلاة والسلام أربعمائة دينارًا، وهي أخت الصحابي معاوية، وابنة الصحابي أبو سفيان -رضي الله عنهم-، وهي أقرب زوجة لرسول الله من حيث النسب، توفّيت سنة (٤٤ هـ).



الزوجة العاشرة: صَفِيّة بنت حُيٍّ -رضي الله عنها-من يهود بني النضير، أبوها سيد من ساداتِ اليهود، ومن أكثر المحاربين لرسول الله عليه الصلاة والسلام تزوَّجها الرسول عليه أفضل الصلاة والسلام في غزوة خيبر سنة سبع من الهجرة، رأت في المنام وكأن القمرَ وقع في حِجْرِها ففسّرت بالزواج من الرسول عليهم السلام، ثم تُوفِّيت سنة (٥٠ه).





سنة (٥١ه).

الزوجة الحادية عشر: مَيْمُونَة بنت الحارث - رضي الله عنها- هي مَيمُونة بنت الحارث بن حزن بن صَعْصَعة، أخت أم الفضل زوجة عمّ الرسولِ العباس بن عبد المطلب تزوجها في السنة السابعة من الهجرة في عُمْرَة القضاء، ويقال أنها التي وهبت نفسها للنبي عليهم السلام، وفيها كانت الآية القرآنية ﴿وَامْرَأَةً مُؤْمِنَةً إِنْ وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِي عَلَيْهُم الْمُقْرِقِينَ وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِي عَلَيْهُم السلام، وفيها كانت الآية القرآنية ﴿وَامْرَأَةً مُؤْمِنَةً إِنْ وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِي ﴾ [ الأحزاب: ٥٠]، ثم تُوفِيت



رِضِعَنها ماريۂالقبطيۂ امالمومنين

السيدة "مَارِيَة القِبْطيَة" -رضي الله عنها- مارية القبطية هي جارية، وملْكُ يمينٍ أهداها المقوقس مَلِكُ مصر إلى رسول الله عليه الصلاة والسلام مع أختها "سيرين"، أنجبت من الرسول عليه أفضل الصلاة والسلام ولدًا

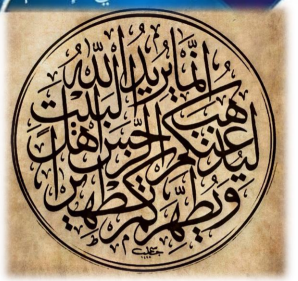
سماه إبراهيم مات صغيرًا، توفيت سنة (١٢، أو ١٦ هـ).



## هَكَذَا عَلَّمَنِي الْإِسْلَامُ



## التعريف بآل البيت الكرام:



آل البيت هم الأهل والقرابة المُعتمَد فهما على النَّسب، ويشمل -أيضًا- الزوجات، قال على النَّسب، ويشمل -أيضًا- الزوجات، قال تعالى: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَرِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾ [سورة الأحزاب ٣٣]، وآل بيت النبي هم الذين حرمت عليهم الصدقة، وهم: بنو هاشم، وبنو المطلب رضي الله عنهم، وزوجاته الكريمات.

مكانة آل البيت عند الصحابة مكانة حب وأخوة، يَعرِفُ أهلُ السنة والجماعةِ فضلَ ونسبَ ومكانةَ آلِ البيت الكرام، يقول ابن قيم الجوزية في "زاد المعاد" نسب النبي فقال: "وهو خير أهل الأرض نسبًا على الإطلاق، فلنسبِهِ من الشرف أعلى ذروة، وأعداؤه كانوا يشهدون له بذلك، ولهذا شهد له به عدوه إذ ذاك "أبو سفيان" بين يدي ملك الروم، فأشرف القومِ قومُه، وأشرف القبائل قبيلتُه، وأشرف الأفخاذ فخذُهُ، أشرف فع من عَشِيرته فرعه.

ولقد طهَّر الله -تعالى- آل بيت النبي من فوقِ سبع سموات، وأذهبَ عنهم رِجسَ الشيطان؛ فقال تعالى: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُنْدِهِ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَوِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾ [الأحزاب: ٣٣]، يقول سيدنا أبو بكر: « ارْقُبُوا مُحَمَّدًا صَلَّى اللهُ عليه وسلَّمَ في أهْلِ بَيْتِهِ» [رواه البخاري عن عبد الله بن عمر].

وقال الصدّيقُ أبو بكر لسيدنا عليّ: «وَاللهِ لِأَنْ أَصِلَ قَرابَةَ رَسُولِ اللهِ -صلى الله عليه وسلم- أَحَبُّ إِلَيَّ مِنْ أَنْ أَصِلَ قَرَابَتِي أَنَا » [صحيح البخاري ومسلم] .

وكان الفاروق عمر بن الخطاب يقول لعمّ النبيّ العبّاس بن عبد المطلب: «فواللهِ لَإسلامُك يَوْمَ أَسُلمْتَ كَانَ أحبَّ إلى رسولِ كَانَ أحبَّ إلى رسولِ كَانَ أحبَّ إلى رسولِ اللهِ صلّى اللهُ عليهِ وسلّم من إسلامِ الخطابِ» [السلسلة الصحيحة، الألباني، عن عبد الله بن عباس].

قال ابن كثير: فحال الشيخين -رضي الله عنهما- هو الواجب على كل أحدٍ أن يكونَ كذلك.







#### ج أهل السنة والجماعة في آل البيت:

لقد أمرنا الإسلام بمحبتهم وإجلالهم وتعظيم قدرهم بدون إفراط أو تفريط، عن علي -رضي الله عنه-قال: «والذي فَلَقَ الحبّةَ وبَرَأَ النَّسَمَة إنه لعهد إلى النبي أنه لا يحبك إلا مؤمن، ولا يبغضك إلا منافق» [أخرجه مسلم].

وروى أبو سعيد الخدري قال: قال رسول الله: «الحسَنُ والحسَيْنُ سيّدَا شَبَابِ أهلِ الجنّةِ» [أخرجه الترمذي].

وذكر شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله تعالى- أن آل بيت النبي لهم حقوق يجب رعايتُها، فإن الله قد جعل لهم حقًا في خمس الغنائم، وحقًا في الفيء، وأعظم ما فيه أن الله أمرنا بالصلاة عليهم مع رسوله في كل صلاة نصليها عليه، وذلك فضلُ الله يؤتيه من يشاء.







## من أعلام البيت النبوي الشريف



على بن أبي طالب الله واسم أبي طالب عبد مناف ابن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف القرشي الهاشمي.

ابن عم رسول الله ﷺ، ورابع الخلفاء الراشدين ، كناه رسول الله ﷺ بأبي تراب.

وقيل أن فاطمة بنت أسد الله عليه عليا على اسم والدها أسد (حيدرة).

#### وقت إسلامه:

أسلم في أول البعثة المباركة، وهو ثاني الناس دخولا في الإسلام، بعد خديجة، وأوّل من أسلم من الصبيان. ولم يتخلف علي عن غزوة غزاها رَسُول الله هي ، وله مواقف بطولية ، وكان من أكتر الصحابة ثباتًا أثناء الْقِتال، فأعطاه النّبي الراية في أكثر من مشْهد. أمّا في غزوة تبوك فقد خَلّفه رَسُول الله على المدينة وعلى عيالِه، وَقَالَ لَهُ: "أنت مني بمنزلة هارون من مُوسَى، إلا أنّه لا نبي بعدي". ولد في ١٣ رجب ٢٣ ق ه/١٧ مارس ٩٩٥م - استشهد في ٢١ رمضان ٤٠ هـ/ ٢٧ يناير ١٦٦ م.

## يقول الإمام علي را

محَمَدٌ النَّبِيُّ أَخِي وَصِهِرِي وَحَمزَةُ سَيِّدِ الشُهداءِ عَمّـي وَجَعفَرٌ النَّبِيُ أَخِي وَصِهـرِي وَيُمسي يَطيرُ مَعَ المَلاثِكَةِ ابنَ أُمّـي وَجَعفَرٌ الَّذِي يُضحي وَيُمسي مَشوبٌ لَحمُها بِدَمي وَلَحمي وَبِنتُ مُحَمَّدٍ سَكَني وَعُرسي وَلَحمي وَلَحمي وَسَبطا أحمد وَلَـداي مِنـها فَمَن منكم لَهُ سَهمٌ كَسَهـي







## فاطمة الزهراء 🌞



فاطمة بنت رسول الله ﷺ ابن عبد الله بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف، سيدة نساء العالمين، ما عدا مريم بنت عمران. أمها خديجة بنت خويلد ﷺ.

أم السبطين سيدا شباب أهل الجنة، أشبه الناس برسول الله ﷺ، وأول أهل بيته لحوقا به ﷺ. زوج على ﷺ المبشر بالجنة. وكانت رضى الله عنها من أحب الناس إلى رسول الله ﷺ.

أمها: خديجة بنت خُوَيْلِد بن أسَدَ بن عبد العُزَّى بن قُصَي بن كلاب سيدة نساء هذه الأمة.

#### تسمية «فاطمة»

قال الخطيب البغدادي وابن حجر الهيتمي في الصواعق المحرقة: «أن الله سمّاها فاطمة لأنه فطمها ومحبيها عن النار»، وفي سنن الأقوال والأفعال روى الديلمي عن أبي هريرة: «إنما سميت فاطمة لأن الله فطمها ومحبيها عن النار». قال محب الدين الطبري في ذخائر العقبى: «إن الله فطمها وولدها عن النار».

#### فاطمة تكنى أم أبيها

وتكنى بأم أبيها. والسبب لأن النبي الله ولد يتيماً، ثم ماتت أمه و هو طفل صغير، و عاش في بيت أبي طالب وكانت تحنو عليه فاطمة بنت أسد و تعلق قلبه بها، ولقد كان يناديها يا أماه، و عندما توفيت حزن عليها حزناً شديداً و رزقه الله فاطمة، و كلما رآها ذكر فاطمة بنت أسد، ولهذا كناها أم أبيها.

وقيل لأنها كانت تعامل النبي ﷺ معاملة الأم لولدها؛ فكانت ترعى النبي ﷺ رعاية متميزة كرعاية الأم لولدها، وكانت تضمّد جراح أبها بعد الغزوات أو عند تعرض الكفار للنبي حيث كانوا يتعرضون له بالأذي. فكانت له بمثابة الأم الرحيمة والعطوفة التي تعطيه حنانها ومحبتها.

#### مولدها:







ولدت قبل البعثة النبوية بخمس سنين وقريش تبني البيت في اليوم الذي وضع فيه النبي محمد ﷺ الحجر الأسود في مكانه.

#### وكانت تلقب بالزهراء

وإطلاق لقب "الزهراء" علي فاطمة أطلقه كثير من أهل العلم، منهم وأبو زكريا النووي، وأبو الحجاج المزي، وأبو عبد الله الذهبي، وابن كثير الدمشقي، وابن حجر العسقلاني، وغيرهم، وكل هؤلاء من حفاظ المسلمين وعلماؤهم وممن يقتدى بهم. ولم يتحرج كثير من علماء العصر الحديث من إطلاق هذا اللقب علها رضي الله عنها.

قال الشيخ بكر أبو زيد رحمه الله: "فاطمة الزهراء: الزهراء: المرأة المشرقة الوجه، البيضاء المستنيرة، ومنه جاء الحديث في سورة البقرة وآل عمران: (الزهراوان) أي: المنيرتان". أ

#### فضائلها

#### وفاتها

يقول ابن الأثير توفيت فاطمة بعد رسول الله ﷺ بستة أشهر. هذا أصح ما قيل، وما رئيت ضاحكة بعد وفاة رسول الله ﷺ حتى ماتت. رضي الله عنها

وكانت أول أهله لحوقا به، تصديقا لقوله صلى الله عليه وسلم."





المصدر: موقع الإسلام سؤال وجواب

## هَكَذَا عَلَّمَنِي الإسْلَامُ



## الحسن بن على أمير المؤمنين ه

ا کا ۷ سر ' آگ برای ایران ایران ایران ایران ایران ایران ایران ایران (۱۹۰۶ مد

هو أبو محمد الحسن بن على بن أبي طالب الشهيد ، سبط رسول الله أيرالمونين واس الخن الراث

وريحانته من الدنيا، وهو سيد شباب أهل الجنة، أمه السيدة فاطمة بنت رسول الله ، وأبوه أمير المؤمنين علي ، وحفيد أم المؤمنين خديجة وخامس الخلفاء الراشدين وأكثر الناس شها برسول الله . و

ولد رضي الله عنه وأرضاه في رمضان سنة ثلاث من الهجرة النبوية على الصحيح، وقيل: ولد في شعبان، وقيل: غير ذلك. قال الليث بن سعد: ولدت فاطمة بنت رسول الله المحسن بن علي في شهر رمضان من ثلاث، وولدت الحسين في ليال خلون من شعبان سنة أربع.

قال علي بن أبي طالب ، لما ولد الحسن سميته حرباً فجاء النبي يشفقال أروني ابني ما سميتموه؟ قلنا: حرباً، قال: لا، بل هو حسن، فلما ولد الحسين سميته حرباً، فجاء النبي شفقال: أروني ابني ما سميتموه؟، قلنا: حرباً قال: بل هو حسين. فلما ولد الثالث سميته حرباً، فقال: بل هو محسن، ثم قال: إنى سميتهم بولد هارون: شبر وشبير ومشبر.

وأذن رسول الله ﷺ في أذنيه بالصلاة وحنكه رضي الله عنه وأمر بحلق شعره والتصدق بوزنه فضة.

وعن أبي بكرة قال: كان النبي يصلي، فكان إذا سجد جاء الحسن فركب ظهره، فكان النبي إذا رفع رأسه أخذه فوضعه على الأرض وضعاً رفيقاً، فإذا سجد ركب ظهره، فلما صلى أخذه فوضعه في حجره، فجعل يقبله، فقال له رجل: أتفعل بهذا الصبي هكذا ؟ فقال: إنهما ربحانتاي، وعسى الله عز وجل أن يصلح به بين فئتين من المسلمين."





<sup>&#</sup>x27; نسب قریش (۲۳/۱)

r مسند أحمد (۱۱۸،۹۸/۱) صحيح ابن حبان (٤١٠/١٥) إسناد الحديث صحيح

سميح ابن حبان رقم ٦٩٦٤.



## <u>وفاته رضي الله عنه</u>

اختُلِف في زمن وفاة الحسن، وأكثر الآراء أنه توفي سنة ٤٩ هـ، وقيل سنة ٥٠ هـ ومات وهو ابن سبع وأربعين سنة،] أو ثمان وأربعين سنة] ورُوى أنه قبل مماته رأى رؤيا كأنّ بين عينيه مكتوبٌ قُلْ هُوَ اللّهُ أَحَدٌ، ففسرها سعيد بن المسيب أن أجله قد اقترب.

#### الإمام الحسين 🖔

## اسمه وكنيته:



هو أبو عبد الله الحسين بن علي بن أبي طالب بن عبد المطلب بن هاشم سبط رويحانته ومحبوبه، ابن بنت رسول الله ، فاطمة .

وهو خامس أصحاب الكساء. و أصحاب الكساء كما جاء في

الحديث عن عائشة هم، خرج النبي هم غداة وعليه مرط مرحل من شعر أسود فجاء الحسن بن علي فأدخله، ثم قال: "إِنَّمَا فأدخله، ثم جاء الحسين فدخل معه ثم جاءت فاطمة فأدخلها، ثم جاء على فأدخله، ثم قال: "إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا". (۱)

#### <u>مولده</u>

اختلف في تاريخ ميلاده، وأرجح الأقوال أنه ولد في شهر شعبان سنة أربعة من الهجرة، تحديدا في ٥ شعبان، وقيل ٣ شعبان.

#### وبعد مولده





<sup>&#</sup>x27; حدیث صحیح مسلم



أُتِيَ به إلى النبي محمد ﷺ، وأذن في أذنيه بالصلاة، وعقّ عنه بكبش كما فعل مع أخيه الحسن، وكان يأخذه معه إلى المسجد النبوي في أوقات الصلاة، فيصلي بالناس، وكان يركب على ظهره وهو ساجد، ويحمله على كتفيه، ويُقبّله ويداعبه ويضعه في حجره ويَرْقِيه. توفي النبي ﷺ سنة ١١ هـ، والحسين السادسة والسابعة.

#### <u>من فضائله رضي الله عنه</u>

وجاء في مناقبه و فضائله أحاديث كثيرة منها:

ما رواه أحمد بإسناده إلى يعلي العامري الله خرج مع رسول الله بين إلى طعام دعوا له، قال فاستمثل رسول الله أن يأخذه فطفق فاستمثل رسول الله أن يأخذه فطفق الصبي يفر هنا مرة وهاهنا مرة، فجعل النبي ين يضاحكه حتى أخذه. قال: فوضع إحدى يديه تحت قفاه الأخرى تحت ذقنه ووضع فاه وقبله وقال: حسين مني وأنا من حسين، اللهم أحب من أحب حسينًا، حسين سبط من الأسباط

#### حب الصحابة له

تشهد كتب السنة والشيعة ان الصحابة الكرام دائما ما كانوا يظهرون حبهم وتوقيرهم لآل البيت. ففي عهد عمر بن الخطاب الشيعة ان يُجل السبطين الحسن والحسين، ويجعل لهما نصيبا من الغنائم.

## إخبار الرسول 🎇 بمقتل الحسين 👛:

عن أم سلمة الله قالت: كان جبريل عند النبي الله والحسين معي فبكى الحسين فتركته فدخل على النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي المحمد فقال: إن أمتك ستقتله وإن شئت أربتك من تربة الأرض التي يقتل بها فأراه إياها فإذا الأرض يقال لها كربلاء.

## موضع رأس الحسين 🎂





<sup>·</sup> فضائل الصحابة رقم ١٣٩١ بسند حسن



يقول شيخ الإسلام ابن تيمية والذي رجحه أهل العلم في موضع رأس الحسين بن علي - رضي الله عنهما - هو ما ذكره الزبير بن بكار هو من أعلم الناس وأوثقهم في مثل هذا ذكر أن الرأس حمل إلى المدينة النبوبة ودفن هناك

رضي الله عنهم الله عز وجل عن الصحابة الكرام وآل بيته الأطهار الأعلام ورزقنا الله على صحبتهم في الجنة.

#### اسماء الرسول 🏙:

ومن أسمائه أيضًا أحمد: قال تعالى على لسان عيسى بن مريم: {وَمُبَشِّرًا بِرَسُولٍ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي اسْمُهُ أَحْمَدُ} [الصف: ٦[

وكذلك من أسمائه: أيضا الماحي، والحاشر، والعاقب. فعن جُبَيْرِبن مُطْعِمٍ، عَنْ أَبِيهِ: أن النبي - صلى الله عليه وسلم قال إنَّ لي أسماءً: أنا محمدُ، و أنا أحمدُ، و أنا الماحي الذي يمحو الله بي الكفرَ، و أنا الحاشرُ الذي يُحشَرُ الناسُ على قَدَمي، و أنا العاقبُ، والعاقبُ الذي ليس بعده نبيًّ متفق عليه (ن)

## نسب النبي - صلى الله عليه وسلم:-

ينتسب النبي - صلى الله عليه وسلم — الي قبيلة قريش ،وقبيلة قريش يتصل نسبها إلى نبي الله إسماعيل بن سيدنا إبراهيم عليه الصلاة والسلام :فهو نسب شريف وعظيم فهو من أفضل قبيلة وأعظم بلد في الدنيا فمعروف أن قريش أفضل العرب نسبا وشرفا

فعن و اثلة بن الْأَسْقَعِ - رضي الله عنه - قال: سَمِعْتُ رَسُولَ الله - صلى الله عليه وسلم - يَقُولُ: "إِنَّ الله اصطَفَى مِنْ قُرَيْشٍ بني هاشِمٍ، الله اصطَفَى مِنْ قُرَيْشٍ بني هاشِمٍ، واصطَفَى مِنْ بني هاشِمٍ، واصطَفانِي مِنْ بني هاشِمٍ". صحيح مسلم

أبوه: عبد الله بن عبد المطلب، كان أجمل شاب في قريش ، عاش طاهرًا كريمًا حتى تزوج بآمنة بنت وهب أم الرسول صلى الله عليه وسلم.







أمّه: آمنة بنت وهب بن عبد مناف بن زهرة بن كلاب، وزهرة هو أخو قصي بن كلاب جد الرسول صلى الله عليه وسلم، وكان أبوها سيد بني زهرة.

جدّه: عبد المطلب بن هاشم، هو سيد قبيلة قريش، وكان محل احترام لدي الجميع وكان هو السيد المطاع في قريش وكان يفعل الخير لكل الناس، وقد اشتهر بحفر بئر زمزم التي تسقي الناس بمكة المكرمة

### مولد - صلى الله عليه وسلم -

ولد عليه الصلاة والسلام يوم الاثنين ١٢ من شهر ربيع الأول من عام الفيل. وقيل يوم الاثنين التاسع من ربيع الأول،

المو افق بالتاريخ الميلادي العشرين من أبريل من سنة ٥٧١ م ولقد توفي أبوه وهو في بطن أمه -صلى الله عليه وسلم -

## وكانت ولادته: عليه الصلاة والسلام يوم الاثنين:

عَنْ أَبِي قَتَادَةَ أَن النبي -صلى الله عليه وسلم- سُئِلَ عَنْ صَوْمِ يَوْمِ الاِثْنَيْنِ قَالَ: "ذَلكَ يَوْمٌ وُلِدْتُ فِيهِ، وَيوْمٌ بُعِثْتُ أَوْ أُنْزِلَ (القرآن) عَلَيَّ فِيهِ" ( رواه مسلم)

وكان مولده عليه الصلاة والسلام في عام الفيل:

عن ابن عباس، - رضى الله عنه - قال: (ولد النبي -صلى الله عليه وسلم- في عام الفيل)

وعام الفيل هو العام الذي حدثت فيه قصة غزو الكعبة، حيث توجه أبرهة الأشرم الحبشي، أمير النجاشي على اليمن، بفيله العظيم وجيشه الضخم لهدم الكعبة المشرفة بيت الله الحرام، فأرسل الله عز وجل عليهم الطير الأبابيل فهلكوا جميعا:







قال الله عزوجل (أَلَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْحَابِ الْفِيلِ أَلَمْ يَجْعَلْ كَيْدَهُمْ فِي تَضْلِيلٍ وَأَرْسَلَ عَلَيْم طَيْرًا أَبَابِيلَ تَرْمِيهمْ بِحِجَارَةٍ مِنْ سِجِّيلٍ فَجَعَلَهُمْ كَعَصْفٍ مَأْكُولٍ.

## أكثر الناس شها برسول الله علهم السلام

كان الحسن بن علي بن أبي طالب رحمه الله من أكثر الناس شها برسول الله صلى الله عليه وسلم وكذلك فاطمة رضي الله عنها: وجَعفَرُبنُ أبي طالِبٍ، والحَسنُ بنُ عَليٍّ، وقُثَمُ بنُ العبَّاسِ، و أبو سُفيانَ بنُ الحارِثِ، والسَّائبُ بنُ عُبَيدٍ، رَضِيَ اللهُ تعالَى عنهم.







## الهجرة النبوية دروس وعبر

بسم الله الرحمن الرحيم الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم وعلى آله وصحبه أجمعين

قال الله تعالى: ﴿ إِلَّا تَنْصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ اللَّهُ إِذْ أَخْرَجَهُ الَّذِينَ كَفَرُوا ثَانِيَ اثْنَيْنِ إِذْ هُمَا فِي الْغَارِإِذْ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ لَا تَحْزَنْ إِنَّ اللَّهَ مَعَنَا فَأَنْزَلَ اللَّهُ سَكِينَتَهُ عَلَيْهِ وَ أَيَّدَهُ بِجُنُودٍ لَمْ تَرَوْهَا وَجَعَلَ كَلِمَةَ الَّذِينَ كَفَرُوا السُّفْلَى وَكَلِمَةُ اللَّهِ هِيَ الْعُلْيَا وَاللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ ١٤ التوبة

مناسبة الهجرة من أعظم المناسبات في تاريخ الأمة حيث نتعلم منها التضحية والثبات والإقدام والصدق وحسن التخطيط والتدبير من رسولنا الكريم عليهم السلام ومن صحابته الكرام رضى الله عنهم أجمعين

## هجرة الحبيب صلى الله عليه من مكة الي المدينة

المكان :دارسيدنا أبو بكر الصديق رضى الله عنه

الزمان: في ٢٧ صفر سنة ١٤ من البعثة النبوية، المو افق ١٢ سبتمبر سنة ٢٢٢م

التخطيط: الذهاب الي غارثوروهو كهف في جبل بأسفل مكة ، وقد مكث النبي عليه الصلاة والسلام و أبو بكر في هذا الغارثلاث ليال يبيت عندهما عبد الله بن أبي بكر، وقد خرجا من الغار في يوم الاثنين ١ ربيع الأول ١ هـ، وقيل ٤ ربيع الأول ليلة الجمعة وليلة السبت وليلة الأحد

الغارمن الخارج والداخل











الهدف الوصول الي المدينة المنورة والنزول بقباء: وفي يوم الإثنين ٨ ربيع الأول سنة ١٤ من النبوة- وهي السنة الأولى من الهجرة- الموافق ٢٣ سبتمبر سنة ٢٢٢ م نزل رسول الله صلى الله عليه وسلم بقباء وأقام رسول الله صلى الله عليه وسلم بقباء أربعة أيام: الإثنين والثلاثاء والأربعاء والخميس «٢». وأسس مسجد قباء وصلى فيه، وهو أول مسجد أسس على التقوى بعد النبوة، فلما كان اليوم الخامس- يوم الجمعة- ركب بأمر الله له، وأبو بكر ردفه، وأرسل إلى بني النجار- أخواله- فجاؤوا متقلدين سيوفهم، فسار نحو المدينة، فأدركته الجمعة في بني سالم بن عوف، فجمع بهم في المسجد الذي في بطن الوادي، وكانوا مائة رجل «١».





الرحيق المختوم مع زيادات» (ص١١٧):



#### أحداث سابقة

وقد كان عليه الصلاة والسلام يعرض نفسه على قبائل العرب، ويذهب الى الحجاج في منى، ويتحدث مع القبائل قبيلة قبيلة، ويسأل عن منازلهم ويأتي إلهم في الأسواق مثل عكاظ، ومجنة، وذو المجاز، فلم يجبه أحد. فعن جابر بن عبد الله قال: «كان النبي عليه الصلاة والسلام يعرض نفسه على الناس في الموقف ويقول: ألا رجل يعرض علي قومه، فإن قريشًا قد منعوني أن أبلغ كلام ربي»، وذكر الواقدي أنه أتى بني عبس وبني سليم وغسان وبني محارب وبني نضر ومرة وعذرة والحضارمة، فيردون عليه أقبح الرد، وبقولون: «أسرتك وعشيرتك أعلم بك حيث لم يتبعوك».

#### بيعة العقبة الأولى وكانت بمنطقة منى

وبينما كان النبي يعرض نفسه على القبائل عند «العقبة» في منى، لقي ستة أشخاص من الخزرج من يثرب، هم: أسعد بن زرارة، وعوف بن الحارث، ورافع بن مالك، وقُطبَة بن عامر بن حديدة، وعُقبة بن عامر بن نابي، وجابر بن عبد الله»، فدعاهم إلى الإسلام، فقال بعضهم لبعض «يا قوم، تعلموا والله إنه للنبي توعدكم به يهود، فلا تسبقنّكم إليه». وقد كان اليهود يتوعدون الخزرج بقتلهم بنبي آخر الزمان. فأسلم أولئك النفر، ثم انصرفوا راجعين إلى بلادهم. فلما قدموا المدينة ذكروا لقومهم خبر النبي محمد، ودعوهم إلى الإسلام، حتى فشا فهم فلم يبق دار من دور الأنصار إلا وفها ذكرٌ من النبي محمد. حتى إذا كان العام المقبل، وافي الموسم من الأنصار اثنا عشر رجلًا، فلقوه بالعقبة في منى، فبايعوه، فكانت بيعة العقبة الأولى.

#### إسلام الأنصار

بعث النبي عليه الصلاة والسلام مصعب بن عمير الي أهل يثرب يُقرئهم القرآن ويعلمهم الإسلام. فأقام في بيت أسعد بن زرارة يدعو الناس إلى الإسلام، ويصلي بهم. فأسلم على يديه سعد بن عبادة وأسيد بن حضير وهما يومئذٍ سيدا قومهما من بني عبد الأشهل، فأسلم جميع قومهما بإسلامهما، ثم أسلم سعد







بن معاذ، وانتشر الإسلام في يثرب، حتى لم تبق دار من دور الأنصار إلا وفيها رجال ونساء مسلمون، إلا ما كان من دار بني أمية بن زيد، وخطمة، ووائل، وواقف. (١)

#### بيعة العقبة الثانية

وكانوا ثلاثة وسبعون رجلًا وامرأتان من الأنصار في موسم الحج، وقالوا له «يا رسول الله نبايعك؟» فقال لهم: «تبايعوني على السمع والطاعة في النشاط والكسل، والنفقة في العسر واليسر، على الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وأن تقولوا في الله لا تخافوا في الله لومة لائم، وعلى أن تنصروني فتمنعوني بالمعروف والنهي عن المنكر، وأن تقولوا في الله لا تخافوا في الله لومة لائم، وعلى أن تنصروني فتمنعوني إذا قدمت عليكم مما تمنعون منه أنفسكم وأزواجكم وأبناءكم، ولكم الجنة»، فبايعوه رجلًا رجلًا بدءًا من أسعد بن زرارة وهو أصغرهم سنًا. فكانت بيعة العقبة الثانية وقد كانت في شهر ذي الحجة قبل الهجرة إلى المدينة بثلاثة أشهر، الموافق (يونيو سنة ٢٢٢م)، ثم قال لهم: «أخرجوا إليَّ منكم اثني عشر نقيبًا، تسعة من الخزرج وثلاثة من الأوس، وقال للنقباء: «أنتم على قومكم بما فهم كفلاء ككفالة الحواريين لعيسى بن مريم، وأنا كفيل على قومى». (٢)

#### تفاصيل الرحلة يروبها الإمام البخاري كما في صحيح البخاري (٥/ ٥٨)

79.0 - حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ بُكَيْرٍ، حَدَّثَنَا اللَّيْثُ، عَنْ عُقَيْلٍ، قَالَ ابْنُ شِهَابٍ: فَأَخْبَرَنِي عُرْوَةُ بْنُ النُّبَيْرِ، أَنَّ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، قَالَتْ: لَمْ أَعْقِلْ أَبَوَيَّ قَطُّ، إِلَّا وَهُمَا يَدِينَانِ عَلْقِهِ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ طَرَفَي النَّهَارِ، بُكُرةً وَعَشِيَّةً، فَلَمَّا الدِّينَ، وَلَمْ يَمُرَّ عَلَيْنَا يَوْمٌ إِلَّا يَأْتِينَا فِيهِ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ طَرَفَي النَّهَارِ، بُكُرةً وَعَشِيَّةً، فَلَمَّا الْتَلِينَ المُسْلِمُونَ خَرَجَ أَبُو بَكْرٍ مُهَاجِرًا نَحْوَ أَرْضِ الحَبَشَةِ، حَتَّى إِذَا بَلَغَ بَرْكَ الغِمَادِ لَقِيهُ ابْنُ الدَّغِنَةِ وَهُو ابْتُكِي المُسْلِمُونَ خَرَجَ أَبُو بَكْرٍ مُهَاجِرًا نَحْوَ أَرْضِ الحَبَشَةِ، حَتَّى إِذَا بَلَغَ بَرْكَ الغِمَادِ لَقِيهُ ابْنُ الدَّغِنَةِ وَهُو الْتَلْكِي المُسْلِمُونَ خَرَجَ أَبُو بَكْرٍ الْمَابَلِي الْمُعْرَةِ وَلَا يُحْرَجُنِي قَوْمِي، فَأُرِيدُ أَنْ أَسِيحَ فِي الأَرْضِ وَأَعْبُدَ سَيِّكُ القَارَةِ، فَقَالَ ابْنُ الدَّغِنَةِ وَهُو الْمُرْبُ وَالْمُ بُكُرٍ الْمَا بَكْرٍ لاَ يَحْرُجُنِي قَوْمِي، فَأُرِيدُ أَنْ أَسِيحَ فِي الأَرْضِ وَأَعْبُدَ رَبِّي الْمَا بَكُرٍ لاَ يَحْرَجُنِي قَوْمِي، فَأُريدُ أَنْ أَسِيحَ فِي الأَرْضِ وَأَعْبُدَ رَبِّي الْمُو بَكُودٍ أَنْ أَلْهُ وَلا يُحْرَجُنِي قَوْمِي، فَأُريدُ أَنْ أَلِكَ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا يُخْرَجُ واللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَ





ا ابن کثیر (۱۹۹۷)، ج. ٤، ص. ۳۷٤.

<sup>ٔ</sup> ابن کثیر (۱۹۹۷)، ج. ٤، ص. ٣٧٤.



نَوَائِبِ الحَقِّ، فَلَمْ تُكَذِّبْ قُرَبْشٌ بِجوَارِ ابْنِ الدَّغِنَةِ، وَقَالُوا: لِابْنِ الدَّغِنَةِ: مُرْ أَبَا بَكْرِ فَلْيَعْبُدْ رَبَّهُ في دَارِهِ، فَلْيُصَلِّ فِيهَا وَلْيَقْرَأُ مَا شَاءَ، وَلاَ يُؤْذِينَا بِذَلِكَ وَلاَ يَسْتَعْلِنْ بِهِ، فَإِنَّا نَخْشَى أَنْ يَفْتِنَ نِسَاءَنَا وَأَبْنَاءَنَا، فَقَالَ ذَلِكَ ابْنُ الدَّغِنَةِ لِأَبِي بَكْرٍ، فَلَبِثَ أَبُو بَكْرِ بِذَلِكَ يَعْبُدُ رَبَّهُ فِي دَارِهِ، وَلاَ يَسْتَعْلِنُ بِصَلاَتِهِ وَلاَ يَقْرَأُ فِي غَيْرٍ دَارِهِ، ثُمَّ بَدَا لِأَبِي بَكْرٍ، فَابْتَنَى مَسْجِدًا بِفِنَاءِ دَارِهِ، وَكَانَ يُصَلِّي فِيهِ، وَيَقْرَأُ القُرْآنَ، فَيَنْقَذِفُ عَلَيْهِ نِسَاءُ الْمُشْرِكِينَ وَأَبْنَاؤُهُمْ، وَهُمْ يَعْجَبُونَ مِنْهُ وَبَنْظُرُونَ إِلَيْهِ، وَكَانَ أَبُو بَكْر رَجُلًا بَكَّاءً، لاَ يَمْلِكُ عَيْنَيْهِ إِذَا قَرَأً القُرْآنَ، وَأَفْزَعَ ذَلِكَ أَشْرَافَ قُرَيْش مِنَ الْمُشْرِكِينَ، فَأَرْسَلُوا إِلَى ابْنِ الدَّغِنَةِ فَقَدِمَ عَلَيْهِمْ، فَقَالُوا: إِنَّا كُنَّا أَجَرْنَا أَبَا بَكْرِ بِجِوَارِكَ، عَلَى أَنْ يَعْبُدَ رَبَّهُ في دَارِهِ، فَقَدْ جَاوَزَ ذَلِكَ، فَابْتَنَى مَسْجِدًا بِفِنَاءِ دَارِه، فَأَعْلَنَ بِالصَّلاَةِ وَالقِرَاءَةِ فِيهِ، وَإِنَّا قَدْ خَشِينَا أَنْ يَفْتِنَ نِسَاءَنَا وَأَبْنَاءَنَا، فَانْهَهُ، فَإِنْ أَحَبَّ أَنْ يَقْتَصِرَ عَلَى أَنْ يَعْبُدَ رَبَّهُ فِي دَارِهِ فَعَلَ، وَإِنْ أَبَى إِلَّا أَنْ يُعْلِنَ بِذَلِكَ، فَسَلْهُ أَنْ يَرُدَّ إِلَيْكَ ذِمَّتَكَ، فَإِنَّا قَدْ كَرهْنَا أَنْ نُخْفِرَكَ، وَلَسْنَا مُقِرِّبِنَ لِأَنِي بَكْرِ الْاسْتِعْلاَنَ، قَالَتْ عَائِشَةُ: فَأَتَى ابْنُ الدَّغِنَةِ إِلَى أَني بَكْرِ فَقَالَ: قَدْ عَلِمْتَ الَّذِي عَاقَدْتُ لَكَ [ص:٥٩] عَلَيْهِ، فَإِمَّا أَنْ تَقْتَصِرَ عَلَى ذَلِكَ، وَامَّا أَنْ تَرْجِعَ إِلَىَّ ذِمَّتِي، فَإِنِّي لاَ أُحِبُّ أَنْ تَسْمَعَ العَرَبُ أَنِي أُخْفِرْتُ فِي رَجُلِ عَقَدْتُ لَهُ، فَقَالَ أَبُو بَكْر: فَإِنِّي أَرُدُّ إِلَيْكَ جِوَارَكَ، وَأَرْضَى بِجِوَار اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ وَالنَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَوْمَئِذِ بِمَكَّةَ، فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِلْمُسْلِمِينَ: «إنِّي أُربتُ دَارَ هِجْرَتِكُمْ، ذَاتَ نَخْلِ بَيْنَ لاَبَتَيْنِ» وَهُمَا الحَرَّبَانِ، فَهَاجَرَ مَنْ هَاجَرَ قِبَلَ المَدِينَةِ، وَرَجَعَ عَامَّةُ مَنْ كَانَ هَاجَرَ بِأَرْضِ الْحَبَشَةِ إِلَى الْمَدِينَةِ، وَتَجَهَّزَ أَبُو بَكْرِ قِبَلَ الْمَدِينَةِ، فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «عَلَى رِسْلِكَ، فَإِنِّي أَرْجُو أَنْ يُؤْذَنَ لِي» فَقَالَ أَبُو بَكْر: وَهَلْ تَرْجُو ذَلِكَ بِأَس أَنْتَ؟ قَالَ: «نَعَمْ» فَحَبَسَ أَبُو بَكْرِ نَفْسَهُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِيَصْحَبَهُ، وَعَلَفَ رَاحِلَتَيْنِ كَانَتَا عِنْدَهُ وَرَقَ السَّمُرِ وَهُوَ الخَبَطُ، أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ. قَالَ ابْنُ شِهَابٍ، قَالَ: عُرْوَةُ، قَالَتْ عَائِشَةُ: فَبَيْنَمَا نَحْنُ يَوْمًا جُلُوسٌ فِي بَيْتِ أَبِي بَكْرِ فِي نَحْرِ الظَّهِيرَةِ، قَالَ قَائِلٌ لِأَبِي بَكْرِ: هَذَا رَسُولُ اللَّهِ صَلِّي اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مُتَقَنِّعًا، فِي سَاعَةٍ لَمْ يَكُنْ يَأْتِينَا فِهَا، فَقَالَ أَبُو بَكْرِ: فِدَاءٌ لَهُ أَبِي وَأُمِّي، وَاللَّهِ مَا جَاءَ بِهِ فِي هَذِهِ السَّاعَةِ إِلَّا أَمْرٌ، قَالَتْ: فَجَاءَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَاسْتَأْذَنَ، فَأُذِنَ لَهُ فَدَخَلَ، فَقَالَ النَّبيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِأَبِي بَكْرٍ: «أَخْرِجْ مَنْ عِنْدَكَ». فَقَالَ أَبُو بَكْر: إنَّمَا هُمْ أَهْلُكَ، بأَن أَنْتَ يَا رَسُولَ اللَّهِ، قَالَ: «فَإنّي قَدْ أُذِنَ لِي فِي الخُرُوج» فَقَالَ أَبُو بَكْر: الصَّحَابَةُ بِأَبِي أَنْتَ يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «نَعَمْ» قَالَ أَبُو بَكْر: فَخُذْ - بِأَنِي أَنْتَ يَا رَسُولَ اللَّهِ - إحْدَى رَاحِلَتَيَّ هَاتَيْنِ، قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «بالثَّمَن». قَالَتْ عَائِشَةُ: فَجَهَّزْنَاهُمَا أَحَثَّ الجِهَاز، وَصَنَعْنَا لَهُمَا سُفْرَةً فِي جِرَاب، فَقَطَعَتْ أَسْمَاءُ بنْتُ







أَبِي بَكْرٍ قِطْعَةً مِنْ نِطَاقِهَا، فَرَبَطَتْ بِهِ عَلَى فَمِ الجِرَابِ، فَبِذَلِكَ سُمِّيَتْ ذَاتَ النِّطَاقَيْنِ قَالَتْ: ثُمَّ لَحِق رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَأَبُو بَكْرٍ بِغَارٍ فِي جَبَلِ ثَوْرٍ، فَكَمَنَا فِيهِ ثَلاَثَ لَيَالٍ، يَبِيتُ عِنْدَهُمَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ أَبِي بَكْرٍ، وَهُو عُلاَمٌ شَابٌ، ثَقِفٌ لَقِنٌ، فَيُدْلِحُ مِنْ عِنْدِهِمَا بِسَحَرٍ، فَيُصْبِحُ مَعَ قُرَيْشٍ بِمَكَّة لَللَّهِ بْنُ أَبِي بَكْرٍ، وَهُو عُلاَمٌ شَابٌ، ثَقِفٌ لَقِنٌ، فَيُدْلِحُ مِنْ عِنْدِهِمَا بِسَحَرٍ، فَيُصْبِحُ مَعَ قُرَيْشٍ بِمَكَّة كَبَائِتٍ، فَلاَ يَسْمَعُ أَمْرًا، يُكْتَادَانِ بِهِ إِلَّا وَعَاهُ، حَتَّى يَأْتِيهُمَا بِخَبَرِ ذَلِكَ حِينَ يَخْتَلِطُ الظَّلاَمُ، وَيَرْعَى عَلَيْمِمَا عَامِرُ بْنُ فُهُيْرَةَ، مَوْلَى أَبِي بَكْرٍ مِنْحَةً مِنْ عَنَمٍ، فَيُرِيحُهَا عَلَيْمِمَا حِينَ تَدْهَبُ سَاعَةٌ مِنَ العِشَاءِ، فَيَبِيتَانِ فِي عَامِرُ بْنُ فُهُيْرَةَ، مَوْلَى أَبِي بَكْرٍ مِنْحَةً مِنْ عَنَمٍ، فَيُرِيحُهَا عَلَيْمِمَا حِينَ تَدْهَبُ سَاعَةٌ مِنَ العِشَاءِ، فَيَبِيتَانِ فِي عَلَمِرُ بَنُ فُهُيْرَةَ، وَلُكَ مِنْحَتِهِمَا وَرَضِيفِهِمَا، حَتَّى يَنْعِقَ بَهَا عَامِرُ بْنُ فُهَيْرَةَ بِغَلَسٍ، يَفْعَلُ ذَلِكَ فِي كُلِّ لَيْلَةٍ مِنْ تِلْكَ رَسُلُ الثَّي الثَّالِي الثَّلَاثِ، وَاسُتَأْجَرَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَأَبُو بَكْرٍ رَجُلًا مِنْ بَنِي الدِيلِ، وَهُو مِنْ بَنِي عَبْدِ بْنِ عَدِيّ هَا عَلَيْ لِللهَ عَلَى اللَّهُ مِنْ بَنِي الدِيلِ، وَهُو مِنْ بَنِي عَبْدِ عَمَسَ حِلْقًا فِي آلِ العَاصِ بْنِ وَائِلِ السَّهُمِيّ، وَهُو اللَّي يَعْدَ ثَلَاثُ لَيْتُ لَيَالٍ، بِرَاحِلَتَهُم مَا عَلَيْ وَالْمَلُقَ مَعَهُمًا عَامِرُ بْنُ فُهُيْرَةً، وَالدَّلِيلُ، فَأَعْدَا إِلْيُلِكُ وَاعَدَاهُ عَارَ ثَوْرٍ بَعْدَ ثَلَاثُ لَيَالٍ، بِرَاحِلَتَهُم مَا عَامِرُ بْنُ فُهُ مِنْ مُنْ وَالْمَلْقَ مَعَهُمَا عَامِرُ بْنُ فُهُيْرَةً، وَالدَّلِيلُ مُ فَا وَقُواعَدَاهُ غَارَ ثَوْرٍ بَعْدَ ثَلَاثُو لَلْ مَا مُؤْمِنَا عَامِرُ بْنُ فُهُيْرَةً، وَالدَّلِيلُ مُ أَوْدَ عَمَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله مُعْمَاعًا عَلْهُ الله مُعْمَلِي الْمُعَلِي اللهُ عَلَامُ الله مُعَلَى الله عَلَى الله مُعْرَضَ

#### الدروس والعبر

#### ١\_ معية الله تعالى لعباده الصالحين

قَالَ تَعَالَى: {وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ} [المائدة: ٦٧]، وقال تعالى: {لاَ تَحْزَنْ إِنَّ اللَّهَ مَعَنَا} [التوبة: ٤٠].

وفي الصحيحين مِن حَدِيثِ أَبِي بَكرٍ رضي اللهُ عنه قالَ: "كُنْتُ مَعَ النَّبِيِّ صلى اللهُ عليه وسلم في الْغَارِ فَرَفَعْتُ رَأْسِي فَإِذَا أَنَا بِأَقْدَامِ الْقَوْمِ، فَقُلْتُ: يَا نَبِيَّ اللَّهِ لَوْ أَنَّ بَعْضَهُمْ طَأْطَأَ بَصَرَهُ رَآنَا، قَالَ: اسْكُتْ يَا أَبَا بَكْرِ اثْنَانِ اللَّهُ ثَالِثُهُمَا"

#### التضحية بالنفس والمال

ومعنى (الخبط) ما يخبط بالعصا فيسقط من ورق الشجر. (نحر الظهيرة) أول الزوال عند شدة الحر. (متقنعا) مغطيا رأسه. (أهلك) أي لا يوجد أحد يشك فيه إنما هي زوجتك عائشة وأختها أسماء رضي الله عنهما. (الصحابة) أريد مصاحبتك. (أحث) من الحث وهو الإسراع. (الجهاز) ما يحتاج إليه في السفر. (سفرة) الزاد الذي يصنع للمسافر. (جراب) وعاء يحفظ فيه الزاد ونحوه. (فكمنا) فمكثنا مختفيين. (ثقف) حاذق فطن. (لقن) سريع الفهم حسن التلقي لما يسمعه ويعلمه. (فيدلج) يخرج وقت السحر منصرفا إلى مكة. (يكتادان به) يدبر بشأنهما ويمكر به لهما ويسبب لهما الشر والأذى. (وعاه) حفظه. (منحة) الناقة أو الشاة يعطى لبنها ثم جعلت كل عطية منحة وكذلك تطلق على كل شاة. (فيريحها) من الرواح وهو السير في العشي. (رسل) اللبن الطري. (رضيفهما) هو اللبن الذي جعل فيه الرضفة وهي الحجارة المحماة لتذهب وخامته وثقله وقيل الرضيف الناقة المحلوبة. (ينعق) يصبح بغنمه. (بغلس) هو ظلام آخر الليل]





كان النبي عليه الصلاة والسلام قد أمر عليًا أن يؤدي الأمانات إلى أهلها وأن ينام في فراشه ، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم له نم على فراشي، وتسج ببردي هذا الحضرمي الأخضر، فنم فيه، فإنه لن يخلص إليك شيء تكرهه منهم، وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم ينام في برده ذلك إذا نام «\"»

وقد بقي سيدنا علي في مكة ثلاثة أيام حتى جاءت رسالة النبي عليه الصلاة والسلام عن طريق أبي واقد الليثي يأمره فها بالهجرة للمدينة

وعن أمُّ سلمة - وهي أوَّل امرأة مهاجِرة في الإسلام - تقول: "لمَّا أَجْمَع أبو سلمة الخروج إلى المدينة، رَحَّل بعيرًا له، وحَملَنِي وحَمل معي ابنَه سلمة، ثم خرج يقود بعيره، فلمَّا رآه رجالُ بني المغيرة بن مَخْزوم، قاموا إليه فقالوا: هذه نفسُك غلبْتَنا عليها، أرأيتَ صاحبتنا هذه، علامَ نترُكك تسير بها في البلاد؟ فأَخذوني، وغَضِبَتْ عند ذلك بنو عبد الأسد، وأهوَوْا إلى سلمة، وقالوا: والله لا نترك ابننا عندها؛ إذْ نزعتُموها من صاحبنا، فتجاذبوا ابنِي سلمة حتى خلعوا يده، وانطلق به بنو عبدالأسد، وحبسنِي بنو المغيرة عندهم، وانطلق زوجي أبو سلمة حتى لحق بالمدينة، ففُرِّق بيني وبين زوجي وبين ابني، فمكثَتْ رضي الله عنها سنة كاملة تبكي، حتَّى أشفقوا من حالِها، فخلَوْا سبيلها، ورَدُّوا عليها ابنها، فجمع الله شمْلَها بزوجها في المدينة".

## ومن نماذج التضحية في الهجرة التضحية بالمال

فعن سعيد بن المسيب قال: خرج صهيب مهاجرا إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فاتبعه نفر من المشركين، فنثر كنانته وقال لهم: يا معشر قريش، قد تعلمون أنى من أرماكم، والله لا تصلون إلى حتى أرميكم بكل سهم معى، ثم أضربكم بسيفى ما بقى منه فى يدى شيء، فإن كنتم تريدون مالى دللتكم عليه.قالوا: فدلنا على مالك ونخلى عنك.فتعاهدوا على ذلك، فدلهم ولحق برسول الله صلى الله عليه وسلم فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ربح البيع أبا يحيى»، فأنزل الله تعالى فيه: "ومن الناس من يشرى نفسه ابتغاء مرضاة الله".

قد قال الله فهم: {لِلْفُقَرَاءِ الْمُهَاجِرِينَ الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِن دِيَارِهِمْ وَأَمْوَالِهِمْ يَبْتَغُونَ فَضُلًا مِّنَ اللَّهِ وَرِضْوَانًا وَيَنصُرُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ ۚ أُولَٰئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ}(الحشر: ٨).





ا «الرحيق المختوم مع زيادات» (ص١٠٨):



وقالت أسماء بنت الصديق رضي الله عنها: "لما خرج رسول الله صلى الله عليه وسلم، وخرج أبو بكر معه، احتمل أبو بكر ماله كله، وكان خمسة آلاف أو ستة آلاف درهم، فانطلق به معه. قالت: فدخل علينا جدي أبو قحافة، وقد ذهب بصره، فقال: والله إني لأراه قد فجعكم بماله مع نفسه! قالت: قلت: كلا يا أبت! إنه قد ترك لنا خيراً كثيراً، قالت: فأخذت أحجاراً، فوضعتها في كوة في البيت، التي كان أبي يضع أمواله فيها، ثم وضعت عليها ثوباً، ثم أخذت بيده، فقلت: يا أبت، ضع يدك على هذا المال! قالت: فوضع يده عليه، فقال: لا بأس، إذا ترك لكم هذا فقد أحسن وفي هذا بلاغ لكم! ولا والله ما ترك لنا أبي شيئاً، ولكنني أردت أن أسكّن الشيخ.

#### أداء الأمانة

كان النبي عليهم السلام قد أمر عليًا أن يؤدي الأمانات إلى أهلها فتخلف عن الهجرة أياما قال النبى صلى الله عليه وسلم: "أد الأمانة إلى من ائتمنك، ولا تخن من خانك". سنن الترمذي،

#### التخطيط الجيد

من التخطيط الجيد والاستعداد الممتاز أنه جاء صلى الله عليه وسلم إلى بيت أبي بكر في وقتٍ شديد الحر، وهو الوقت الذي لا يكاد يخرج فيه أحد، ولم يكن من عادته صلى الله عليه وسلم الخروج فيه، وإنما فعل ذلك حتى لا يراه أحد من المشركين.

وكان قد سلك الطريق الواقع جنوب مكة، والمتجه نحو اليمن، نحو خمسة أميال

وهذا الطريق معاكس لطريق المدينة لأنها في الشمال ، وكان الخروج للهجرة ليلًا، ومن باب خلفيٍّ في بيت أبي بكر.

وقد اختار النبى عليه الصلاة والسلام أسماء بن الصديق التي عرفت بذات النطاقين رضي الله عنها تحمل الشراب والطعام من مكة إلى الغار.

واختار عبدالله بن أبي بكر رضي الله عنهما أن يأتي بالخبر إليه النبي صلى الله عليه وسلم. وعامر بن فهيرة رضي الله عنه الراعي الذي يرعى بغنمه فيمحو أثار أقدامهم، واختار أيضا عبدالله بن أريقط: دليلا لهم حيث كان دليلا ماهرا







قال ابن القيِّم رحمه الله: "في استئجار النبي صلى الله عليه وسلم لعبد الله بن أريقط الدؤلي هاديًا في وقت الهجرة - وهو كافر - دليل على جواز الرجوع إلى الكافرين في الطب والأدوية والكتابة والحساب ونحوها ما لم يكن ولاية تتضمن عدالة، ولا يلزم من مجرد كونه كافرًا أن لا يوثق به في شيء أصلًا، فإنه لا شيء أخطر من الدلالة في الطريق ولا سيما في مثل طريق الهجرة"[أ].

## محبة الصحابة لرسول الله عليهم السلام

تقول السيدة عائشة رضى الله عنها: "فو الله ما شعرت قط قبل ذلك اليوم أن أحدا يبكى من الفرح، حتى رأيت أبا بكر يبكى يومئذ".

ولما انتهيا إلى الغار قال أبو بكر: والله لا تدخله حتى أدخله قبلك، فإن كان فيه شيء أصابني دونك، فدخل فكسحه، ووجد في جانبه ثقبا فشق إزاره وسدها به، وبقي منها اثنان فألقمهما رجليه، ثم قال لرسول الله صلى الله عليه وسلم، ووضع رأسه في حجره ونام، فلدغ أبو بكر في رجله من الجحر، ولم يتحرك مخافة أن ينتبه رسول الله صلى الله عليه وسلم، فسقطت دموعه على وجه رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال: مالك يا أبا بكر؟ قال لدغت، فداك أبي وأمي، فتفل رسول الله صلى الله عليه وسلم، فذهب ما يجده «<sup>۲</sup>»

وعندما لحق بهما سراقة بن مالك بكي الصديق في الغار فسأله عليهم السلام ، فقال: (ما يُبكِيك؟) فقلْتُ: أمّا واللهِ ما على نَفْسي أَبكِي، ولكنِّي أَبكِي علَيكَ. قال: فدَعَا علَيهِ رسولُ اللهِ صلَّى اللهُ عليه وسلَّم، فقال: اللَّهمَّ اكْفِناهُ، قال: فساخَتْ بهِ فَرَسُه في الأرضِ إلى بَطنِها، فوَثَبَ عنها، ثمَّ قال: يا محمَّدُ، قد عَلِمتُ أنَّ هذا عمَلُك، فادْعُ اللهَ أنْ يُنجِّيني ممَّا أنا فيهِ، فواللهِ لَأُعَمِّينَّ على مَن وَرائي مِنَ الطَّلَبِ".





ا بدائع الفوائد" (۲۰۸/۳).

رالرحيق المختوم مع زيادات» (ص١٠٩):



#### شهامة العرب والمسلمين

فعن أم سلمة رضى الله عنها: خرجت أريد زوجى بالمدينة، وما معى أحد من خلق الله.قالت: فقلت: أتبلغ بمن لقيت حتى أقدم على زوجى.حتى إذا كنت بالتنعيم لقيت عثمان بن طلحة بن أبى طلحة أخا بنى عبد الدار، فقال لي: إلى أين يا بنت أبى أمية؟ قالت: فقلت: أريد زوجى بالمدينة.قال: أوما معك أحد؟ قالت: فقلت: لا والله إلا الله وبنى هذا. قال: والله ما لك من مترك. فأخذ بخطام البعير فانطلق معى يهوى بى، فوالله ما صحبت رجلا من العرب قط، أرى أنه كان أكرم منه كان إذا بلغ المنزل أناخ بى، ثم استأخر عنى، حتى إذا نزلت استأخر ببعيرى، فحط عنه، ثم قيده في الشجرة، ثم تنجى وقال: اركبى. فإذا ركبت واستوبت على بعيري؛ أتى فأخذ بخطامه فقاده حتى ينزل بى، فلم يزل يصنع ذلك بى حتى أقدمني المدينة.

#### الإيثار والحب في الله تعالى

ضرب لنا صحابة النبى صلى الله عليه وسلم أروع الأمثلة فى الإيثار؛ لما اخى النبى صلى الله عليه وسلم بين المهاجرين والأنصار قالت الأنصار للنبى صلى الله عليه وسلم: اقسم بيننا وبين إخواننا النخيل، قال: «لا» فقالوا: تكفونا المئونة، ونشرككم فى الثمرة، قالوا: سمعنا وأطعنا".

عَنْ أَنَسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّهُ قَالَ: "قَدِمَ عَلَيْنَا عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ عَوْفٍ، وَآخَى رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَيْنَهُ وَبَيْنَ سَعْدِ بْنِ الرَّبِيعِ، وَكَانَ كَثِيرَ المَالِ، فَقَالَ سَعْدٌ: قَدْ عَلِمَتِ الأَنْصَارُ أَنِي مِنْ أَكْثَرِهَا مَالًا، وَسَلَّمَ بَيْنَهُ وَبَيْنَكَ شَعْدِ بْنِ الرَّبِيعِ، وَكَانَ كَثِيرَ المَالِ، فَقَالَ سَعْدٌ: قَدْ عَلِمَتِ الأَنْصَارُ أَنِي مِنْ أَكْثَرِهَا مَالًا، سَأَقْسِمُ مَالِي بَيْنِي وَبَيْنَكَ شَطْرَيْنِ، وَلِي امْرَأَتَانِ فَانْظُرْ أَعْجَهُما إِلَيْكَ فَأُطْلِقُهُا، حَتَّى إِذَا حَلَّتْ تَزَوَّجْهَا، فَقَالَ عَبْدُ الرَّحْمَنِ: بَارَكَ اللَّهُ لَكَ فِي أَهْلِكَ، فَلَمْ يَرْجِعْ يَوْمَئِذٍ حَتَّى أَفْضَلَ شَيْئًا مِنْ سَمْنٍ وَأَقِطٍ، فَلَمْ يَرْجِعْ يَوْمَئِذٍ حَتَّى أَفْضَلَ شَيْئًا مِنْ سَمْنٍ وَأَقِطٍ، فَلَمْ يَرْجِعْ يَوْمَئِذٍ حَتَّى أَفْضَلَ شَيْئًا مِنْ سَمْنٍ وَأَقِطٍ، فَلَمْ يَرْجِعْ يَوْمَئِذٍ حَتَّى أَفْضَلَ شَيْئًا مِنْ سَمْنٍ وَأَقِطٍ، فَلَمْ يَرْجِعْ يَوْمَئِذٍ حَتَّى أَفْضَلَ شَيْئًا مِنْ سَمْنٍ وَأَقِطٍ، فَلَمْ يَرْجِعْ يَوْمَئِذٍ حَتَّى أَفْضَلَ شَيْئًا مِنْ سَمْنٍ وَأَقِطٍ، فَلَمْ يَرْجِعْ يَوْمَئِذٍ حَتَّى أَفْضَلَ شَيْئًا مِنْ سَمْنٍ وَأَقِطٍ، فَلَا اللَّهُ يَسْبِرًا حَتَّى جَاءَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَعَلَيْهِ، وَضَرٌ مِنْ صُفُورَةٍ، فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (مَهْيَمْ) قَالَ: تَزَوَّجْتُ امْرَأَةً مِنَ الأَنْصَارِ، فَقَالَ (مَا سُقْتَ إِلَيْهَا؟). قَالَ: وَزْنَ نَوَاةٍ مِنْ ذَهَب، فَقَالَ: (أَوْلِمْ وَلُو بشَاقٍ)". (١)









#### حب النبي عليه الصلاة والسلام لبلده ووطنه

فكان يردد ويقول (واللهِ إنَّك لَخيْر أرْض الله، وأحبُّ أرْض الله إلى الله، ولوْلا أنِّي أُخْرِجْت منْك ما خرجْتُ).

قالت عائشة: لما قدم رسول الله صلى الله عليه وسلم المدينة وعك أبو بكر وبلال، فدخلت عليهما فقلت: يا أبت كيف تجدك، ويا بلال كيف تجدك، قالت: فكان أبو بكر إذا أخذته الحمى يقول:

كل امرىء مصبّح في أهله ... والموت أدنى من شراك نعله

وكان بلال إذا أقلع عنه الحمى يرفع عقيرته وبقول:

ألا ليت شعري هل أبيتن ليلة ... بواد وحولى إذخر وجليل

وهل أردن يوما مياه مجنة ... وهل يبدون لي شامة وطفيل

قالت عائشة: فجئت رسول الله صلى الله عليه وسلم، فأخبرته، فقال: اللهم حبب إلينا المدينة كحبنا مكة أو أشد حبا، وصححها، وبارك في صاعها ومدها، وانقل حماها فاجعلها بالجحفة «١٠»

#### التعاون في الخير

كان أول عمل قام به النبي صلى الله عليه وسلم عندما قدم إلى المدينة المنورة هو بناؤه لمسجده الشريف في المكان الذي بركت فيه ناقته، وكان ملكاً ليتيمين فاشتراه النبي صلى الله عليه وسلم وأقام عليه المسجد، وكان يعمل فيه بنفسه مع أصحابه الكرام، وقد بدأ بناء المسجد في ربيع الأول سنة واحد من الهجرة بعد وصول النبي صلى الله عليه وسلم

كان عمار بن ياسر رضي الله عنه يحمل لبنتين في كلّ مرّة ، فرآه النبي - صلى الله عليه وسلم — وهو على هذه الحال فجعل ينفض التراب عن رأسه ويقول: (يا عمار ، ألا تحمل لبنة لبنة كما يحمل أصحابك





<sup>&#</sup>x27; صحيح البخاري ١/ ٥٨٨، ٥٨٩ «الرحيق المختوم مع زيادات» (ص١١٩):

## هَكَذَا عَلَّمَنِي الإِسْلَامُ ۗ



؟) ، فردّ عليه قائلاً: " إني أريد الأجر عند الله " فالتفت النبي – صلى الله عليه وسلم – لأصحابه وقال
 : (وبح عمار ، تقتله الفئة الباغية ) رواه البخاري .















#### العقيدة الإسلامية ، والحاجة إلى التوحيد:

لا بد أن نعلم أن كلمة التوحيد هي أعظم كلمة في الدنيا ، وبسبها خلق الله تعالى آدم عليه السلام وباقي البشر ، وكلمة التوحيد هي (لا إله إلا الله)



قال الله عز وجل:

﴿ وإلهكم إله واحد لا إله إلا هو الرحمن الرحيم ﴾ [البقرة: ١٦٣]

وقال تعالى: ﴿ شَهِدَ اللّهُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلّا هُوَ وَالْمَلَائِكَةُ وَأُولُو الْعِلْمِ قَائِمًا بِالْقِسْطِ لَا إِلَهَ إِلّا هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ٣ إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللَّهِ الْإِسْلَامُ وَمَا اخْتَلَفَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْعِلْمُ بَغْيًا بَيْنَهُمْ وَمَنْ يَكْفُرْ بِآيَاتِ اللَّهِ فَإِنَّ اللَّهَ سَرِيعُ الْحِسَابِ ﴾ آل عمران: ١٨

وقال تعالى ﴿ فاعلم أنه لا إله إلا الله ﴾ [محمد: ١٩]

وكلمة التوحيد: هي الكلمة التي يدخلُ بها الإنسان الإسلام، وهي أفضل الكلام بعد القرآن، وهي أحب الكلام إلى الله على الكلام إلى الله على المحالاة والسلام وهي أول كلمة دعت إليها الرسل عليهم الصلاة والسلام وأول شيء دعا إليه النبي عليه الصلاة والسلام عندما دعا الناس إلى الإسلام فقال لقومه :قولوا: لا إله إلا الله؛ تفلحوا. وهي الكلمة التي تدخل المسلم الجنة وتنجيه من النار.







#### شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله

معنى (أشهد) أُقر بقلبي و بلساني، ومعنى: (لا إله إلا الله ) لا معبود بحق إلا الله.

ومعنى: شهادة أن لا إله إلا الله أن يعترف الإنسان بلسانه وقلبه بأنه لا معبود بحق إلا الله عز وجل، فكل ما عبد من دون الله فهو باطل.

سبب خلق الإنسان: لقد خلقنا الله على من أجل التوحيد ؛ قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ [الذاريات: ٥٦]

ومعنى ﴿ يعبدون ﴾:أي يقرون لله بالوحدانية.

فالله الذي خلقنا وخلق جميع البشر وهو المعبود الوحيد سبحانه وتعالي، ليس لنا معبود سواه.

كيف عرفنا الله تعالى نحن أهل التوحيد وأهل الإسلام ، عرفنا الله تعالى، بآياته ومخلوقاته، ومن آياته سبحانه وتعالى:

الليل، والنهار، والشمس، والقمر، ومن مخلوقاته السماوات السبع والأرضون السبع، ومَن فهنَّ، وما بينهما والأشجار والبحار والحيوان، يقول ابن عباس: "عرفت ربي بربي، ولولا ربي ما عرفت ربي"، أي: هو الذي عرفني بنفسه من خلال آياته ووحيه، ولولا هذا الوحي وهذه الآيات ما عرفت الله تعالى.









#### معنى العبادة

ومعنى العبادة: كل عمل يحبه الله تعالى، من الأقوال والأعمال الظاهرة والباطنة، ومنها: الدعاء، والخوف، والرجاء، والتوكل، والرغبة، والرهبة، والخشوع، والخشية، والإنابة، والاستعانة، والاستعادة، والاستعادة، والاستغاثة، والذبح، والندر فكل هذه الأشياء لا تكون إلا لله عز وجل.

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية . رحمه الله . في رسالته القيمة العبودية : " العبادة هي اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه من الأقوال والأعمال الباطنة والظاهرة فالصلاة والزكاة والصيام والحج وصدق الحديث وبر الوالدين وصلة الأرحام والوفاء بالعهود والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والجهاد للكفار والمنافقين والإحسان للجار واليتيم والمسكين وابن السبيل والمملوك من الآدميين والهائم والدعاء والذكر والقراءة وأمثال ذلك من العبادة .

وكذلك حب الله ورسوله وخشية الله والإنابة إليه وإخلاص الدين له والصبر لحكمه والشكر لنعمه والرخى بقضائه والتوكل عليه والرجاء لرحمته والخوف من عذابه وأمثال ذلك هي من العبادة لله تعالى .

أقله الهو ما إليه هداك عجب عجاب لو ترى عيناك حاولت تفسيرا لها أعياك من يا طبيب بطبه أرداك؟ عجزت فنون الطب من عافاك؟ من بالمنايا يا صحيح دهاك؟ فهوى بها من ذا الذي أهواك؟ بلا اصطدام من يقود خطاك؟ راع ومرعى ما الذي يرعاك؟

لله في الآف النفس م المات لعل ولعل ما في النفس م المات آيات والكون مشح ون بأسرار إذا قل للطبيب تخطفت هيد الردى قل للمريض نجا وعوق بعدما قل للمريض نجا وعوق بعدما قل للصحيح يموت لا من علة قل للبصير وكان يحذر حفرة بل سائل الأعمى خطا بين الزحام قل للجنين يعيش معزولا بلا







و معنى (الحمد لله) أن الله وحده الذي يستحق كل المحامد: والشكر الخالص لله جل ثناؤه دون غيره

سورة التوحيد هي سورة الإخلاص

قال تعالى:

بسم الله الرحمن الرحيم قُلْ هُو ٱللَّهُ أَحَدٌ (١) ٱللَّهُ ٱلصَّمَدُ (٢) لَمْ يَلِدُ وَلَمْ يُولَدُ (٣) وَلَمْ يَكُن لَّهُ ِ كُفُوًا أَحَدُ ﴾ الإخلاص: ١ – ٤

سورة الإخلاص تعدل ثلث القرآن: فعَنْ أَبِي الدَّرْدَاءِ عَنْ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ:( أَيَعْجِزُ أَحَدُكُمْ أَنْ يَقْرَأَ فِي لَيْلَةٍ ثُلُثَ الْقُرْآنِ ؟ قَالُوا : وَكَيْفَ يَقْرَأْ ثُلُثَ الْقُرْآنِ . قَالَ : قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ تَعْدِلُ ثُلُثَ الْقُرْآنِ ). رواه مسلم

والسبب: أن القرآن الكريم نزل على ثلاثة أقسام: ثلث منه للأحكام، وثلث منه للوعد والوعيد، وثلث منه لتوحيد الله تعالى وأسماء الله وصفاته.

فسورة الإخلاص تناولت ثلث التوحيد. ومعنى (الصمد) المقصود في الحوائج. والذي ليس له نظير ولا شبيه. فهو الكامل في صفاته المحتاج إليه جميع مخلوقاته.

ومعني ولم يكن له كفوا أحد، أي ليس له مكافئ، ولا شبيه، ولا مثيل، ولا نظير في كل شيء {ليس كمثله شيء وهو السميع البصير} سورة الشورى.

و معنى (حسبنا الله ونعم الوكيل) أي الله هو كافيني، وهو خير مَن نتوكل عليه.

ومعنى (سبحان الله) تنزيه الله عن كل نقص







## معني أشهد أن محمدًا رسول الله.

و من كمال التوحيد أيضا أن يشهد الإنسان ،ويقر بقلبه وينطق بلسانه أنه لا أحد يستحق الاتباع إلا رسول الله محمد (صلى الله عليه وسلم)



ومعنى شهادة أن محمدًا رسول الله: الاعتقاد الجازم بالقلب، والإقرار باللسان بأن محمدًا بن عبد الله الهاشمي القرشي عبد الله ورسوله.

## واجب المسلم تجاه الرسول ﷺ.

وواجب علينا تصديقه فيما أخبر، وطاعته فيما أمر، واجتناب ما نهى عنه

وهذه الشهادة تقتضي أمورًا:

ا. أولًا: الإيمان بأن النبي صلى الله عليه وسلم أرسل للثقلين الإنس والجن كافة، ولم يُبعث لقومه خاصة ، كباقى الأنبياء والرسل

عن جابر بن عبدالله قال قال رسول الله عليهم السلام (كان النبي يبعث إلى قومه خاصة، وبعثت إلى الناس كافة، وأعطيت الشفاعة.) صحيح البخاري

- ۲. ثانيًا: الإيمان بأن النبي صلى الله عليه وسلم هو أفضل الأنبياء والمرسلين، وهو أفضل الخلق أحمعين.
  - ٣. ثالثًا: الإيمان بأن النبي صلى الله عليه وسلم هو خاتم النبيين والمرسلين فلا نبي بعده.
  - ٤. رابعًا: تقديم محبة النبي صلى الله عليه وسلم على محبة كل من سواه من المخلوقين.
    - ٥. خامسًا: وجوب طاعته صلى الله عليه وسلم فيما أمر، والبعد عن ما نهى.
      - ٦. سادسًا: وجوب تصديقه صلى الله عليه وسلم فيما أخبر به.









- ٧. سابعًا: ألا نعبد الله تعالى إلا بما شرعه لنا صلى الله عليه وسلم.
- ٨. ثامنًا: وجوب التأسي به صلى الله عليه وسلم واتخاذه قدوة.
- ٩. تاسعًا: وجوب إجلاله صلى الله عليه
   وسلم وتعظيمه وتوقيره.
- .١٠ عاشرًا: وجوب التحاكم إليه صلى الله عليه وسلم عند الاختلاف والرجوع وإلى سنته بعد موته.وغير ذلك من الأمور.

قـال الله في حقـه ﷺ : ﴿قُـلْ إِنْ كُنْـتُمْ تُحِبُّـونَ اللَّهَ فَـاتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِـرْ لَكُـمْ ذُنُـوبَكُمْ ﴾ [آل عمران:٣١]

وعن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي عليه الصلاة والسلام أنه قال: كل أمتي يدخلون الجنة إلا من أبي قيل: يا رسول الله ومن يأبي؟! قال: من أطاعني دخل الجنة ومن عصاني فقد أبي) رواه البخاري في صحيحه

ولا ننسي أن نكثر من الصلاة والسلام عليه عليه الصلاة والسلام في كل وقت وكل حين ،وخاصة يوم الجمعة.

و معنى (الصلاة على رسول الله)؟ ثناء الله عليه في الملأ الأعلى - الملائكة.







التواصي بالحق والتواصي بالصبر ( من صفات المؤمنين الفائزين ما جاء في سورة العصر)

قال تعالى بسم الله الرحمن الرحيم وَآلَعَصْرِ (١) إِنَّ آلْإِنسَٰنَ لَفِي خُسْرٍ (٢) إِلَّا آلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصُّلِحَٰتِ وَتَوَاصَوَاْ بِٱلْحَقِّ وَتَوَاصَوَاْ بِٱلصَّبْرِ (٣)﴾

يقول الإمام الشافعي عن سورة العصر " إنها سورة، لو لم ينزل إلى الناس إلا هي لكفتهم". وقال أيضا: " لو تدبر الناس هذه السورة لوسعتهم".

أقسم الله تعالى بالعصر ، والمقصود بالعصر الزمان، فجميع جنس الإنسان في خسارة وهلاك إلا من قام بأربع صفات:

- ١. الإيمان: وهو معرفة الله تعالى، ومعرفة نبيه، ومعرفة دين الإسلام.
- ٢. العمل الصالح: مثل الصلاة والزكاة والصيام والصدق وبر الوالدين.
- ٣. التواصي بالحق: وهو الدعوة إلى الإيمان والعمل الصالح، والترغيب في ذلك.
- ٤. التواصى بالصبر: وهو الصبر على فعل الطاعات، والصبر عند وقوع المصائب.

قال تعالى ﴿كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَوْ آمَنَ أَهْلُ الْكِتَابِ لَكَانَ خَيْرًا لَّهُم ء مِّنْهُمُ الْمُؤْمِنُونَ وَ أَكْثَرُهُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ ( آل عمران ١١٠)

وعَنْ حُذيفةً رضي الله عنه، عن النبي عليه الصلاة والسلام قَالَ: (والَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ، لَتَأْمُرُنَّ بالْمُعْرُوفِ، ولَتَنْهَوُنَّ عَنِ المُنْكَرِ، أَوْ يُوشِكَنَّ الله أَنْ يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عِقَابًا مِنْهُ، ثُمَّ تَدْعُونَهُ فَلا يُسْتَجابُ لَكُمْ) رواه الترمذي وَقالَ: حديثٌ حسنٌ

ولقد كان الرجلان من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم. إذا التقيالم يتفرقا، حتى يقرأ أحدهما على الآخر: والعصر إن الإنسان لفي خسر". ثم يسلم أحدهما على الآخر. رواه أبو داود في كتاب الزهد. وصححه الشيخ الألباني.

والسبب هو ، هو ما تضمنته السورة المباركة من التواصي بالحق والتواصي بالصبر على الحق:







#### أقسام التوحيد أنواعه و أقسامه:

التَّوحِيد، وهو لُغةً: جعلُ الشيءِ واحدًا غيرَ متعدِّد. وفي الشرع، هو الإيمان بأنَّ الله واحدٌ في ذاته وصفاته وأفعاله، لا شربكَ له في مُلكه وتدبيره، فهو المستحقّ للعبادة فلا تكون العبادة لغيره:

قال تعالى ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ إِلَّا نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُونِ ٢٥ ﴾ [الأنبياء:٢٥]

أنواع التوحيد هي:

١- توحيد الربوبية: وهو إفراد الله سبحانه وتعالى بالخلق، والملك، والتدبير) يعني: لا رب سوى الله تعالى؛ فهو الخالق المالك المدبر.

قال الله تعالى: ﴿ وَلَئِنْ سَأَلْتُهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ ﴾[ لقمان:٢٥]

٢- توحيد الألوهية: ومعناه: لا معبود بحق إلا الله.

وهو توحيد الله بأفعال العباد التي أمرهم بها، فجميع أنواع العبادة لله وحده لا شريك له، مثل الدعاء والخوف والتوكل والاستعانة والاستعادة، وغير ذلك، فلا ندعو إلا الله، ولا نسأل أحدا سواه.

قال تعالى : ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴾ ]غافر: ٦٠

٣- توحيد الأسماء والصفات: يعني أن الله تعالى ليس كمثله شيء في أسمائه وصفاته.

قال تعالى ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ (١١) لَهُ مَقَالِيدُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ وَيَقْدِرُ ۚ إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ (الشورى ١٢)

فيجب الإيمان بكل ما ورد في الكتاب والسنة الثابتة من أسماء الله وصفاته التي وصف الله بها نفسه أو وَصَفَ الله بها وصفاته التي وصف الله بها رسوله على من غير تشبيه ولا تمثيل ولا تعطيل:







فمن أسماء الله تعالى الثابتة في الكتاب والسنة: الرحمن ويتضمن صفة الرحمة، والسميع ويتضمن صفة صفة السمع، والعزيز ويتضمن صفة العزة، والحكيم ويتضمن صفة القدرة، سبحانه وتعالى.

قال تعالى :﴿ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ لَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى ﴾ ]طه: ٨]،

وقال سبحانه: ﴿ هُوَ اللّهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلّا هُوَ عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ \* هُوَ اللّهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلّا هُو عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَ اَدَةِ هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحْمَنُ الرَّحْمَنُ اللّهَ عَمَّا لَا إِلَهَ إِلَا هُولَا اللّهَ عَمَّا لَا إِلَهَ إِلّا هُولَا اللّهَ عَمَّا لَا إِلَهَ إِلّا هُولَا اللّهَ عَمَّا لَا إِلَهُ الْمُلْمَاءُ الْحُسْنَى يُسَبِّحُ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَهُو يُشُرِكُونَ \* هُوَ اللّهُ الْخَالِقُ الْبَارِئُ الْمُصَوِّرُلَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى يُسَبِّحُ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَهُو الْعَزيزُ الْحَكِيمُ ﴾ الحشر ٢٢

أعظم ما أمرالله به التوحيد

والتوحيد معناه: إفراد الله بالعبادة، وأعظم ما نهى عنه الشرك.

## والتوحيد أعظم شيء في الدنيا

فعن أبي سعيد الخدري عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "قال موسى: يا رب، علمني شيئا أذكرك وأدعوك به. قال: قل يا موسى: لا إله إلا الله. قال: يا رب كل عبادك يقولون هذا، قال: يا موسى، لو أن السماوات السبع وعامرهن غيري، والأرضين السبع في كفة، ولا إله إلا الله في كفة، مالت بهن لا إله إلا الله " رواه ابن حبان، والحاكم وصححه

" فحق الله على العباد "هو التوحيد الخالص لله سبحانه وتعالي وترك ما يعبد من دونه عز وجل .

قول الله تعالى: {وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إلا لِيَعْبُدُونِ} سورة الذاربات آية: ٥٦..

وقوله: {وَلَقَدْ بَعَتْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولاً أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّاغُوتَ} سورة النحل: ٣٦







قال تعالى {وقل الحمد لله الذي لم يتخذ ولدا ولم يكن له شربك في الملك ولم يكن له ولي من الذل وكبره تكبيرا} [الإسراء: ١١١].

وقال تعالي {لا تَجْعَلْ مَعَ اللَّهِ إِلَهاً آخَرَ فَتَقْعُدَ مَذْمُوماً) سورة الإسراء آية: ٢٢.

وعن معاذ بن جبل رضي الله عنه قال: "كنت رديف النبي صلى الله عليه وسلم على حمار فقال لي: "يا معاذ! أتدري ما حق الله على العباد، وما حق العباد على الله؟ " فقلت: الله ورسوله أعلم. قال: " فإن حق الله على العباد أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئا، وحق العباد على الله أن لا يعذب من لا يشرك به شيئا"، فقلت: يا رسول الله أفلا أبشر الناس؟ قال: "لا تبشرهم فيتكلوا متفق عليه

#### ولا بد أن نعلم أن للتوحيد فو ائد كثيرة منها

١\_ تكفير للذنوب والسيئات

عبد الله بن عمرو مرفوعا: قال رسول الله عليه الصلاة والسلام "يصاح برجل من أمتي على رءوس الخلائق يوم القيامة، فينشر له تسعة وتسعون سجلا كل سجل منها مد البصر ثم يقال: أتنكر من هذا شيئا؟. فيقول: لا يا رب فيقال: ألك عذر أو حسنة؟ فيهاب الرجل فيقول: لا، فيقال: بلى إن لك عندنا حسنة وإنه لا ظلم عليك، فيخرج له بطاقة فيها أشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدا عبده ورسوله. فيقول: يا رب ما هذه البطاقة مع هذه السجلات؟ فيقال: إنك لا تظلم، فتوضع السجلات في كفة والبطاقة في كفة، فطاشت السجلات وثقلت البطاقة "رواه الترمذي وحسنه

وعن أنس: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: "قال الله تعالى: يا ابن آدم؛ لو أتيتني بقراب الأرض خطايا، ثم لقيتني لا تشرك بي شيئا لأتيتك بقرابها مغفرة " حسن الترمذي

## ٢\_الفوز بالجنة و البعد عن النار.

عن عبادة بن الصامت رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " من شهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأن محمدا عبده ورسوله، وأن عيسى عبد الله ورسوله، وكلمته ألقاها إلى مريم، وروح منه، والجنة حق، والنارحق، أدخله الله الجنة على ما كان من العمل "متفق عليه







عن جابر رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: " من لقي الله لا يشرك به شيئا دخل الجنة، ومن لقيه يشرك به شيئا دخل النار " رواه مسلم

عن عتبان: قال قال رسول الله عليهم السلام " فإن الله حرم على النار من قال: لا إله إلا الله، يبتغي بذلك وجه الله " البخاري ومسلم

## ٣\_عصمة الدم والمال

عن حديث طارق بن أشيم الأشجعي رضي الله عنه. عن النبي صلي الله عليه وسلم أنه قال: " من قال: لا إله إلا الله، وكفر بما يعبد من دون الله، حرم ماله ودمه، وحسابه على الله عز وجل) رواه مسلم

وعلي المسلم أن يتعلق قلبه بالله سبحانه وتعالى ، فالاستعانة والسؤال والاعتماد لا يكون إلا على الله تعالى وهذا من صميم التوحيد"

فعن ابن عباس عن رسول الله عليه الصلاة والسلام قال "احفظ الله يحفظك، احفظ الله تجده تجاهك، تعرف إلى الله في الرخاء يعرفك في الشدة، إذا سألت فاسأل الله، وإذا استعنت فاستعن بالله، وإعلم أن الأمة لو اجتمعوا على أن يضروك بشيء لم يكتبه الله عليك لم يضروك، ولو اجتمعوا على أن ينفعوك بشيء لم يكتبه الله عليك لم ينفعوك، واعمل لله بالشكر في أن ينفعوك بشيء لم يكتبه الله لك لم ينفعوك، جفت الصحف ورفعت الأقلام، واعمل لله بالشكر في اليقين، واعلم أن في الصبر على ما تكره خيرا كثيرا، وأن النصر مع الصبر، وأن الفرج مع الكرب، وأن مع العسر يسرا) الترمذي







#### النافع والضارهو الله سبحانه وتعالى

فالمسلم لا يعتقد النفع والضر في أي أحد سوي الله عز وجل ، فلا يظن في أي مخلوف النفع أو الضر، فالنافع والضار هو الله عز وجل .

قال تعالي ﴿ أمن يجيب المضطرإذا دعاه ويكشف السوء ﴾ سورة النمل آية: ٦٢

وقال تعالى ﴿ ومن أضل ممن يدعو من دون الله من لا يستجيب له إلى يوم القيامة وهم عن دعائهم غافلون. وإذا حشر الناس كانوا لهم أعداء وكانوا بعبادتهم كافرين ﴾ سورة الأحقاف آية: ٦.

كان في زمن النبي صلى الله عليه وسلم منافق يؤذي المؤمنين، فقال بعضهم: قوموا بنا نستغيث برسول الله صلى الله عليه وسلم من هذا المنافق. فقال النبي صلى الله عليه وسلم: " إنه لا يستغاث بي، وإنما يستغاث بالله عز وجل)(أ) وقال ﷺ (و من تعلق تميمة فقد أشرك) (أ)

ومعنى (تعلق) أي علق بها قلبه

وعن ابن مسعود رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: "إن الرقى والتمائم والتولة شرك "رواه أحمد وأبو داود.

وهذه الأشياء كان العرب يعتقدون فها النفع والضر، وعندما جاء الإسلام نهي عن هذه الأشياء تماما

عن أبي واقد الليثي قال: "خرجنا مع رسول الله صلي الله علي الله عليه وسلم إلى حنين ونحن حدثاء عهد بكفر، وللمشركين سدرة يعكفون عندها وبنوطون بها

أسلحتهم، يقال لها: ذات أنواط. فمررنا بسدرة، قلنا: يا رسول الله! اجعل لنا ذات أنواط كما لهم ذات







<sup>(1)</sup> وذكره الهيثمي في "مجمع الزوائد" ١٥٩ / ١٥٩

<sup>(</sup>٢) أحمد في " المسند " ٤/ ١٥٦ ، ورواها أيضا الحاكم ٤ / ٤١٧ ، وهو حديث صحيح.



أنواط. فقال رسول الله صلي الله عليه وسلم: "الله أكبر! إنها السنن، قلتم- والذي نفسي بيده- كما قالت بنو إسرائيل لموسى: اجعل لنا إلها كما لهم آلهة قال إنكم قوم تجهلون لتركبن سنن من كان قبلكم " رواه الترمذي وصححه.

## الذبح والنذرلا يكون إلالله تعالي



كذلك المسلم لا يذبح لغير الله عز وجل ولا يقدم نذرا لغير الله عز وجل

قال الله تعالى:

﴿قل إن صلاتي ونسكي ومحياي ومماتي لله رب العالمين. لا شريك له ﴾ الآية، سورة الأنعام آية: ١٦٣.

ومعني النسك الذبح وقال تعالي: ﴿ فصل لربك و انحر ﴾ سورة الكوثر: ٢

عن علي رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم " لعن الله من ذبح لغير الله) رواه مسلم ولا بد أن يعلم أيضا أن النذر لا يكون إلا لله تعالى قال تعالى ﴿ وما أنفقتم من نفقة أو نذرتم من نذر فإن الله يعلمه ﴾ سورة البقرة ٢٧٠.

وما يفعله بعض العوام من نذر لبعض المشايخ وبعض ضرائح الأولياء تقربا إليهم فحرام بإجماع المسلمين" ويدخل في أبواب الشرك بالله







عن عائشة - رضي الله عنها - أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: " من نذر أن يطيع الله فليطعه ، ومن نذر أن يعصى الله فلا يعصه) رواه البخاري

#### الغلوفي محبة الصالحين

ومن الأشياء المحرمة أيضا الغلو في الصالحين والمبالغة في مدحهم.

فعن ابن عباس - رضي الله عنهما - في قول الله تعالى: ﴿وقالوا لا تذرن آلهتكم ولا تذرن ودا ولا سواعا ولا يغوث ويعوق ونسرا ﴾ سورة نوح ٢٣

قال: "" هذه أسماء رجال صالحين من قوم نوح ، فلما هلكوا أوحى الشيطان إلى قومهم أن انصبوا إلى مجالسهم التي كانوا يجلسون فيها أنصابا وسموها بأسمائهم، ففعلوا، ولم تعبد حتى إذا هلك أولئك ونسخ العلم، عبدت ". رواه البخاري

وقال ابن القيم: "قال غير واحد من السلف: لما ماتوا عكفوا على قبورهم ثم صوروا تماثلهم؟ ثم طال عليهم الأمد (الزمن)فعبدوهم".

وعن عمر أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: (لا تطروني كما أطرت النصارى ابن مريم؛ إنما أنا عبد، فقولوا: عبد الله ورسوله) رواه البخاري

ومعنى قوله: "لا تطروني " الإطراء هو الغلو، في المدح والمحبة "كما أطرت النصارى وبالغت في سيدنا عيسى بن مريم عليه السلام"

قال تعالى: ﴿ يا أهل الكتاب لا تغلوا في دينكم ولا تقولوا على الله إلا الحق إنما المسيح عيسى ابن مريم رسول الله وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه ﴾ سورة النساء آية: ١٧١.

و عن ابن عباس قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم " إياكم والغلو فإنما أهلك من كان قبلكم الغلو " مسلم

وعن عائشة - رضي الله عنها -: " أن أم سلمة ذكرت لرسول الله صلى الله عليه وسلم كنيسة رأتها بأرض بالحبشة وما فيها من الصور. فقال: أولئك إذا مات فيهم الرجل الصالح - أو العبد الصالح - بنوا على





قبره مسجدا، وصوروا فيه تلك الصور، أولئك شرار الخلق عند الله يوم القيامة"، فهؤلاء جمعوا بين الفتنتين، فتنة القبور، وفتنة التماثيل ". البخاري

و عن أم سلمة: قالت: قال رسول الله عليه الصلاة والسلام "لعنة الله على اليهود والنصارى، اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد أبرز قبره، غير أنه خشي أن يتخذ مسجدا) متفق عليه، وكل هذه الاشياء من البدع التي نهي الشرع عنها

#### تعريف البدعة:

هي العبادة التي اخترعها الناس وفعلوها ، ولم يفعلها رسول الله صلى الله عليه وسلم ولا أحد من الصحابة الكرام:

قال صلى الله عليه وسلم: (من عمل عملًا ليس عليه أمرنا، فهو رَدٌّ)؛ رواه مسلم، رد: يعني مردودًا

وقد عرفها العلماء فقالوا هي: خلاف السنة اعتقاداً وعملاً وقولاً، وقالوا: البدعة في الشريعة إحداث ما لم يكن في عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم. أو: الزيادة في الدين أو النقصان منه بعد الصحابة بغير إذن من الشرع.

يقول الشاطبي عنها: طريقة في الدين مخترعة، تضاهي الشرعية، يقصد بالسلوك عليها المبالغة في التعبد لله سبحانه.

بأن يجعل المسلم عبادات معينة في أوقات معينة لم يكن ذلك التعيين في الشريعة، كالتزام صيام يوم معين وزيارة قبر معين وفعل أشياء عند القبر بقصد التعبد كذبح أو طواف.

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه، فهو رد" رواه البخاري ومسلم. وقوله صلى الله عليه وسلم: "وكل بدعة ضلالة، وكل ضلالة في النار" رواه النسائي.







تحريم السحر والتنجيم والكهانة وادعاء معرفة الغيب وأيضا علم الأبراج وقراءة الفنجان والكف وغيرها من الأمور التي فيها مخالفات شرعية لأن هذه الأمور لا يعلمها الا الله عز وجل.

قال الله تعالى ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أُوتُوا نَصِيبًا مِّنَ الْكِتَابِ يُؤْمِنُونَ بِالْجِبْتِ وَالطَّاغُوتِ وَيَقُولُونَ لِلَّذِينَ كَفَرُوا هَٰوُّلَاءِ أَهْدَىٰ مِنَ الَّذِينَ آمَنُوا سَبِيلًا﴾ النساء آية: ٥١

قال عمر بن الخطاب رضي الله عنه: "الجبت "هو السحر، "والطاغوت ": هو الشيطان. وقال جابر: الطواغيت: كهان كان ينزل عليهم الشيطان

وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: " اجتنبوا السبع الموبقات قالوا يا رسول الله وما هن؟ قال: الشرك بالله، والسحر وقتل النفس التي حرم الله إلا بالحق، وأكل الربا، وأكل مال اليتيم، والتولي يوم الزحف، وقذف المحصنات الغافلات المؤمنات " رواه البخاري ومسلم.

وعقوبة الساحر هو القتل، والسبب لأنه كثير الأذى والشر والفتنة للمسلمين

عن جندب مرفوعا: قال " حد الساحر ضربه بالسيف " رواه الترمذي

(وكتب عمر الي الأمراء أن اقتلوا كل ساحر وساحرة فقتلوا ثلاث سواحر) رواه البخاري والسواحر جمع ساحر

وأيضا يحرم علي المسلم الذهاب لهؤلاء السحرة والكهان، قال: رسول الله عليه الصلاة والسلام " من أتى عرافا فسأله عن شيء فصدقه بما يقول، لم تقبل له صلاة أربعين يوما ". مسلم











وعن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلي الله عليه وسلم قال: " من أتى كاهنا فصدقه بما يقول، فقد كفر بما أنزل على محمد صلي الله عليه وسلم " رواه أبو داود.

وأيضا يحرم علي المسلم التطير والمقصود به التشاؤم

قال الله تعالى: ﴿ أَلَا إِنما طَائرهم عند الله ولكن أكثرهم لا يعلمون ﴾ سورة الأعراف ١٣١.

عن أنس قال: قال رسول الله ﷺ "( لا عدوى ولا طيرة ويعجبني الفأل قالوا: يا رسول الله وما الفأل؟ قال: الكلمة الطيبة) رواه البخاري

ولقد بين الرسول عليه أفضل الصلاة والسلام في الحديث: "ومن ردته الطيرة عن حاجته فقد أشرك. قالوا: فما كفارة ذلك؟ قال: أن تقول: اللهم لا خير إلا خيرك، ولا طير إلا طيرك، ولا إله غيرك) رواه أحمد

ويحرم علي المسلم أيضا النياحة قال رسول الله ﷺ: (النائحة إن لم تتب قبل موتها تقام يوم القيامة وعليها سربال من قطران ودرع من جرب) رواه مسلم.







ومعني تقام يوم القيامة وعليها سربال من قطران ودرع من جرب "السربال وهي الثياب ،الخاصة لأهل النار والقطران هو النحاس المذاب.

النياحة أي رفع الصوت بالندب على الميت وضرب الخدود وشق الجيوب ونحو ذلك، وهي من الكبائر لأن فيه اعتراض علي أقدار الله عز وجل

الحب والبغض في الله عز وجل: ومن كمال الإيمان الحب في الله والبغض في الله عز وجل



فالمسلم يحب الصالحين ، ويبغض العصاة ، وينصحهم ، بلطف ولين .

عن أنس أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: " ثلاث من كن فيه وجد بهن حلاوة الإيمان: أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما، وأن يحب المرء لا يحبه إلا لله، وأن يكره أن يعود في الكفر بعد إذ أنقذه الله منه، كما يكره أن يقذف في النار) متفق عليه

وعن ابن عباس - رضي الله عنهما - قال: " من أحب في الله، وأبغض في الله، ووالى في الله، وعادى في الله، فإنما تنال ولاية الله بذلك، ولن يجد عبد طعم الإيمان وإن كثرت صلاته وصومه حتى يكون كذلك. وقد صارت عامة مؤاخاة الناس على أمر الدنيا. وذلك لا يجدي على أهله شيئا)" رواه أحمد







ومن محبة الصالحين محبته روسية على النفس والأهل والمال. فهو أفضل البشر ورسول رب العالمين عليهم السلام

قال تعالى ﴿قل إن كان آباؤكم و أبناؤكم وإخو انكم وأزواجكم وعشيرتكم وأموال اقترفتموها وتجارة تخشون كسادها ومساكن ترضونها أحب إليكم من الله ورسوله وجهاد في سبيله فتربصوا حتى يأتي الله بأمره والله لا يهدي القوم الفاسقين﴾. سورة التوبة آية: ٢٤.

عن أنس أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: " لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من ولده ووالده والناس أجمعين " متفق عليه

وكذلك محبة الصحابة الأعلام وآل بيته الكرام وأمهات المؤمنين ، وتعظيمهم وتوقيرهم وتكريمهم، والأخذ بآثارهم، والدفاع عنهم

قال الله عز وجل: ﴿والسابقون الأولون من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم بإحسان رضي الله عنهم ورضوا عنه وأعد لهم جنات تجري تحتها الأنهار خالدين فها أبدا ذلك الفوز العظيم ﴾ (التوبة: الآية ١٠٠)،

وقال تعالى: ﴿ لقد رضي الله عن المؤمنين إذ يبايعونك تحت الشجرة فعلم ما في قلوبهم فأنزل السكينة عليهم و أثابهم فتحا قريبا ومغانم كثيرة يأخذونها وكان الله عزيزا حكيما ﴾.(الفتح: الآيتان ١٩-١٨).

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ وَأَبِي سَعِيدٍ رَضِيَ الله عَنْهُمَا قَالَا: قَالَ رَسُولُ اللهِ عليهم السلام: "لَا تَسُبُّوا أَصْحَابِي لَا تَسُبُّوا أَصْحَابِي فَوَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَوْ أَنَّ أَحَدَكُمْ أَنْفَقَ مِثْلَ أُحُدٍ ذَهَبًا مَا أَدْرَكَ مُدَّ أَحَدِهِمْ وَلَا نَصِيفَهُ". (صحيح مسلم).

وعن أنس — رضي الله عنه- عن النبي - عليه الصلاة والسلام - قال:" آية الإيمان حب الأنصار، وآية النفاق بغض الأنصار". (صحيح البخاري)،







وعن عبدالله بن مغفل —رضي الله عنه- قال: سمعت رسول الله - عليه الصلاة والسلام - يقول:" الله الله في أصحابي، لا تتخذوهم غرضا بعدي، فمن أحبهم فبحبي أحبهم، ومن أبغضهم فببغضي أبغضهم، ومن آذاهم فقد آذاني، ومن آذاني فقد آذى الله ومن آذى الله فيوشك أن يأخذه". (مسند الإمام أحمد).

قال الطحاوي صاحب العقيدة —رحمه الله -: (ونحب أصحاب رسول الله - عليه الصلاة والسلام -، ولا نفرط في حب أحد منهم، ولا نتبرأ من أحد منهم، ونبغض من يبغضهم، وبغير الحق يذكرهم، ولا نذكرهم إلا بخير، وحهم دين وإيمان وإحسان، وبغضهم كفر ونفاق وطغيان).

وعدد الصحابة الكرام يزيد على المائة ألف صحابي، وأفضل الصحابة هم العشرة المبشرين بالجنة

فعَن عَبدِالرَّحمَنِ بنِ عَوفٍ رَضِيَ اللهُ عَنه قال: قال رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: أبُو بَكرٍ في الجَنَّةِ، وعُمرُ في الجَنَّةِ، وعُبدُالرَّحمَنِ بنُ وعُمرُ في الجَنَّةِ، وعُثمانُ في الجَنَّةِ، وعَليٌّ في الجَنَّةِ، وطَلحةُ في الجَنَّةِ، والزُّبَيرُ في الجَنَّةِ، وعَبدُالرَّحمَنِ بنُ عَوفٍ في الجَنَّةِ، وسَعيدٌ في الجَنَّةِ، وأبُو عُبيدةَ بنِ الجَرَّاحِ في الجَنَّةِ) الألباني في (صحيح سنن الترمذي))

## ومن علامات الإيمان التوكل علي الله تعالي

قال الله تعالى ﴿وتوكل عَلَى العزيز الرحيم﴾ ﴿٢١٧﴾ وقال تعالى ﴿وَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ وَكَفَىٰ بِاللَّهِ وَكِيلًا ﴾الأحزاب: ٣

وقال الله تعالى: {وعلى الله فتوكلوا إن كنتم مؤمنين} سورة المائدة آية: ٢٣.

وقال الله تعالى: {ومن يتوكل على الله فهو حسبه} " قال ابن القيم: "أي كافيه، وواقيه

وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: " " حسبنا الله ونعم الوكيل" قالها إبراهيم صلي الله عليه وسلم حين ألقي في النار، وقالها محمد صلي الله عليه وسلم حين قالوا له: " إن الناس قد جمعوا لكم فاخشوهم فزادهم إيمانا وقالوا حسبنا الله ونعم الوكيل" "رواه البخاري والنسائي.







تعريف التوكل: وتعريف التوكل صدق اعتماد القلب على الله تعالى في جلب المصالح ودفع المضار من أمور الدنيا والآخرة(')

## التوكل على الله تعالى لا ينافي الأخذ بالأسباب.

فعن أنس بن مالك رضي الله عنه أنه قال: قال رجل: يا رسول الله أعقلها وأتوكّل، أو أطلقها وأتوكّل؟ - لناقته - فقال صلى الله عليه وسلم: «اعقلها وتوكّل» [سنن الترمذي.

#### البعد عن الرباء والسمعة:

والتحلي بالإخلاص «الإخلاص تصفية العمل من كل شوب».

ومن علامات الإيمان إخلاص العبادة لله تعالى و البعد عن الرباء والسمعة: وتعريف الإخلاص إفراد الله بالقصد في الطاعة فالعمل لا يكون إلا لله تعالى.

قول الله تعالى: ﴿قل إنما أنا بشر مثلكم يوحى إلي أنما إلهكم إله واحد فمن كان يرجوا لقاء ربه فليعمل عملا صالحا ولا يشرك بعبادة ربه أحدا ﴾ سورة الكهف آية: ١١٠.

وعن أبي هريرة قال قال رسول الله عليهم السلام: "قال الله تعالى: أنا أغنى الشركاء عن الشرك، من عمل عملا أشرك معي فيه غيري تركته وشركه "رواه مسلم

فمن صلى يرائي فقد أشرك، ومن صام يرائي فقد أشرك وهكذا سائر الأعمال

شرط قبولُ العملِ

ويشترطُ لقبول العملِ عندَ الله كَاكِ أن يتحقق فيه شرطان:





<sup>( &#</sup>x27;) [العلوم والحكم لابن رجب (٤٠٩)

# هَكَذَا عَلَّمَنِي الإِسْلَامُ



الأول: إخلاص النية لله، وقال الرسول الله عليهم السلام "»: إنما الأعمال بالنيات وإنما لكلِّ امريٍّ ما نوى ) البخارى

الثاني :موافقتُهُ لما جاء في شرع الله، عَلَى القوله عليهم السلام (صلّوا كما رأيتموني أُصلي) رواه البخاري وعن جابر بن عبد الله رضي الله عَنْهُمَا أَنَّ النَّبِيَّ صلى الله عليه وسلم قَالَ: خذوا عني مناسككم. (رَوَاهُ أَحْمَدُ ومُسْلِمٌ)







## وكذلك المسلم لا يحلف بغيرالله تعالى

فعن عمر بن الخطاب رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: " من حلف بغير الله فقد كفر أو أشرك "رواه الترمذي وحسنه، وصححه الحاكم.

وقال صلى الله عليه وسلم: ( مَنْ كَانَ حَالِفًا فَلْيَحْلِفْ بِاللَّهِ أَوْ لِيَصْمُتْ ) رواه البخاري

فلا يجور الحلف بالأب ولا الأم ، ولا النعمة ، ولا حتى الكعبة ، وأيضا لا يجوز الحلف بالرسول عليه أفضل الصلاة والسلام لأن الحلف لا يكون إلا لله تعالى:

فعن عبد الرحمن بن سَمُرَة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: (إن الله ينهاكم أن تحلفوا بآبائكم، من كان حالفا فليحلف بالله أو ليصمت) رواه مسلم

عن بريدة بن الحصيب الأسلمي رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: (لَيْسَ مِنَّا مَنْ حَلَفَ بِالْأَمَانة) رواه أبو داود وصححه الألباني.

. ومن فعل هذا فعليه أن يقول لا إله الا الله

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: من حلف فقال في حلفه: واللات والعزى، فليقل: لا إله إلا الله. رواه البخاري ومسلم

ومن حنث أي لم ينفذ يمينه فعليه كفارة اليمين المذكورة في قول الله تعالى: ﴿ فَكَفَّارَتُهُ إِطْعَامُ عَشَرَةِ مَسَاكِينَ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ أَوْكِسُوَتُهُمْ أَوْتَحْرِيرُرَقَبَةٍ فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيَامُ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ مَسَاكِينَ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ أَوْكِسُوتُهُمْ أَوْتَحْرِيرُرَقَبَةٍ فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيَامُ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ ذَلِكَ كَفَّارَةُ أَيْمَانِكُمْ إِذَا حَلَفْتُمْ ﴾ [المائدة: ٨٩].















#### فضل القرآن وأهله

عن أبي الدرداء رضي الله تعالى عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((مَن سلَك طريقًا يلتمس فيه علمًا، سهّل الله له طريقًا إلى الجنّة، وإنّ الملائكة لَتضعُ أجنحها رضًا لطالب العلم، وإنّ طالب العلم يستغفرُ له مَن في السماء والأرض، حتى الحيتان في الماء، وإنّ فضل العالم على العابد كفضل القمر على سائر الكواكب، إنّ العُلماء هم ورثةُ الأنبياء، إنَّ الأنبياء لم يُورِّثوا دينارًا ولا درهمًا، إنَّما ورَّثوا العلم، فمَن أخذه أخذ بحظٍّ وافرٍ))؛ (١)

وهذا من جميل فضل الله عز وجل علينا وكرمه، ولقد سخر الله عز وجل لنا علماء مهدوا لنا هذه العلوم، وجعلوها لنا سهلة ميسورة.

قال رسول الله الله عليه وسلم عليهم السلام: (يحمل هذا العلم من كل خلف عدوله ينفون عنه تحريف الغالين وانتحال المبطلين وتأويل الجاهلين. (٢)

فكتاب الله" هو حبل الله المتين، وهو الذكر الحكيم، وهو كتاب الله المبين وصراطه المستقيم وتنزيل رب العالمين نزل به الروح الأمين على قلب سيد المرسلين بلسان عربي مبين، منزل غير مخلوق، منه بدأ وإليه يعود، وهو سور محكمات وآيات بينات وحروف وكلمات من قرأه فأعربه فله بكل حرف عشر حسنات، له أول وآخر وأجزاء وأبعاض، متلو بالألسنة محفوظ في الصدور، مسموع بالآذان مكتوب في المصاحف، فيه محكم ومتشابه، وناسخ ومنسوخ، وخاص وعام، وأمر ونهي ﴿ لَا يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ الْمَاحِلُ مِنْ مَيْنِ الْمَاحِلُ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ } [فصلت: ٤٢] وقوله تعالى: {قُلُ لَئِنِ اجْتَمَعَتِ الْإِنْسُ وَالْجِنُ عَلَى أَنْ يَأْتُوا بِمِثْلِ هَذَا الْقُرْآنِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ ظَهِيرًا ﴾ [الإسراء: ٨٨] آ

يقول سيدنا أبو بكر رضي الله عنه كتاب الله لا يطفأ نوره، ولا تنقضي عجائبه، فاستضيئوا بنوره، وانتصحوا به، واستبصروا فيه ليوم الظلمة.

فأ هل القرآن هم الذين قال الله تعالى فهم: (ثُمَّ أَوْرَثْنَا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا) [فاطر: ٣٢].

وعن عن عبد الله بن بريدة -رضي الله عنه- قال: كنت عند رسول الله -صلى الله عليه وسلم- فسمعته يقول: "إن القرآن يلقى صاحبه يوم القيامة حين ينشق عنه قبره كالرجل الشاحب يقول له: هل تعرفني؟ فيقول: ما أعرفك، فيقول له: أنا صاحبك القرآن الذي أظمأت نهارك، وأسهرت ليلك، وإن كل تاجر من وراء تجارته، وإنك اليوم من وراء كل تجارة، قال: فيعطى الملك بيمينه، والخلد بشماله، ويوضع على





<sup>(&#</sup>x27;) بن ماجه وصححه الألباني

<sup>( )</sup> رواه أحمد بسند صحيح انظر: مفتاح دار السعادة، ابن قيم الجوزية، ١/٨٨.

<sup>ً</sup> راجع لمعة الاعتقاد ص١٦ محمد بن قدامة المقدسي (المتوفى: ٦٢٠هـ):



رأسه تاج الوقار، ويكسى والداه حلتين، لا يقوم لهما أهل الدنيا، فيقولان: بم كسينا هذا؟ قال: فيقال لهما: بأخذ ولدكما القرآن، ثم يقال له: اقرأ واصعد في درج الجنة وغرفها، فهو في صعود ما دام يقرأ هذا كان أو ترتيلا (١)

## قال ابن الجزري -رحمه الله-:

إِلَّا بِمَا يَحْفَظُ هُ وَيَعْ رِفَ اللَّهِ مِا يَحْفَظُ هُ وَيَعْ رِفَ اللَّهِ مِنَانِ الْإِحْ سَانِ اللَّهِ وَانَّ رَبَّنَا عِلَى اللَّهِ مَا يُبَاعِلَ هَي وَانَّ رَبَّنَا عِلَى اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ يُسْمَعُ وَقَوْلُ هُ عَلَيْ لِهِ يُسْمَعُ تَوْجَ لَهُ تَا عَلَيْ لِهِ يُسْمَعُ لَكُورَا مَا إِنَّ الْكُرامَ فَي وَقَوْلُ لَهُ عَلَيْ لِهِ يُسْمِعُ لَمَا الْكُرامَ فَي اللهُ وَلَا الْكُرامَ فَي وَاذُ مِنْ اللهُ وَلَا الْكُرامَ فَي كَسَيَ الْإِنْ (٢) وَأَبُ وَلَهُ مِنْ لَهُ يُكسَيَ الْ (٢)

وَبَعْدُ دُ فَالإِنْسَانُ لَدِيْسَ يَشُرُفُ لِللهِ الْقُدُرُانِ لِللهِ اللهِ وَوَفَى اللهِ اللهُ حرى شَافِعٌ مُشَفَعُ وَهُ وَ فَى الأُخْدري شَافِعٌ مُشَفَعُ لِهُ اللهُ عَالَمُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

فأهل القرآن هم أسياد الأمة، والمدافعين عن الملة فلقد حافظوا على كتاب الله تعالى، من الضياع فالشرف كل الشرف لهم ، فحسبهم أن كل قارئ لكتاب الله تعالى يعود الثواب لهم وينالون مثل أجره، لأنهم هم الذين نقلوه وبلغوه، قال السيوطي رحمه الله: «ثم لما اتسع الخرق وكاد الباطل يلتبس بالحق، قام جهابذة الأمة وبالغوا في الاجتهاد، وجمعوا الحروف والقراءات، وعَزَوْا الوجوه والروايات، وميزوا الصحيح والمشهور والشاذ، بأصول أصّلوها وأركان فصلوها» (٣)

ويكفي مجالسهم شرفا بأن الله تعالى يباهي ملائكته بها روى مسلم عن أبى هريرة- رضى الله عنه- أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «مَا اجْتَمَعَ قَوْمٌ فِي بَيْتٍ مِنْ بُيُوتِ اللَّهِ يَتْلُونَ كِتَابَ اللَّهِ وَيَتَدَارَسُونَهُ بَيْنَهُمْ إِلاَّ نَزَلَتْ عَلَيْمُ السَّهُ فِيمَنْ عِنْدَهُ» (٤) بَيْنَهُمْ إِلاَّ نَزَلَتْ عَلَيْمُ السَّهُ فِيمَنْ عِنْدَهُ» (٤)

<sup>(\*) [</sup>صحيح مسلم، كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار، باب فضل الاجتماع على تلاوة القرآن وعلى الذكر].



<sup>(&#</sup>x27;) [رواه الإمام أحمد وحسنه الحافظ بن كثير].

<sup>(</sup> $^{1}$ ) [طيبة النشر في القراءات العشر ج ١ ص  $^{1}$ 

<sup>(ً) [</sup>الإتقان في علوم القرآن، ج ١، ٢٥٣]



وهؤلاء هم الذين يحسدوا، وأعني بالحسد الحسد المحمود الذي لا يحمل حقدا ولا بغضا ولكن يحمل حبا واحتراما وتقديرا ورجاء أن ننال ما نالوه من فضل واختصاص.

روى البخاري ومسلم في صحيحهما عن عبد الله ابن عمر: عَنْ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم قَالَ: "لَا حَسَدَ إِلَّا فِي اثْنَتَيْنِ رَجُكٌ آتَاهُ اللَّهُ مَالًا فَهُوَ يُنْفِقُهُ آنَاءَ اللَّيْلِ وَآنَاءَ النَّهَارِ وَرَجُكٌ آتَاهُ اللَّهُ مَالًا فَهُوَ يُنْفِقُهُ آنَاءَ اللَّيْلِ وَآنَاءَ النَّهَارِ " وَآنَاءَ النَّهَارِ"

وأهل القرآن هم أهل التقديم والتوقير فعن أنس بن مالك -رضي الله عنه – قال: قال صلى الله عليه والله عليه والله عليه والله من هم؟ قال "هُمْ أَهْلُ الْقُرْآنِ، أَهْلُ اللهِ وَخَاصَّتُهُ". رواه النسائي وابن ماجه

وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أَشْرَافُ أُمَّتِي حَمَلَهُ الْقُرْآنِ» (١) فعن ابن عباس -رضي الله عنه-قال: "كان القراء أصحابَ مجلس عمر -رضي الله عنه- ومشاورته كهولًا كانوا أو شبابًا".

ويقول ابن القيم: "من استظهر القرآن -أي حفظ القرآن- ورأى أن أحد أفضل منه، فما قدر نعمة الله عليه".

## الإحسان لطلاب العلم تكريما لهم

يستحب الرفق بطلبة العلم وإكرامهم ، لعِظَم ما يحملون من القرآن الكريم، والحديث الشريف، والعلوم النافعة، فعن أبي هارون العبديّ قال: كنا نأتي أبا سعيد الخدري رضي الله عنه فيقول: مرحبا بوصية رسول الله صلى الله عليه وسلم، إن النبي -صلى الله عليه وسلم-، قال: «إن الناس لكم تبع وإن رجالا يأتونكم من أقطار الأرض يتفقهون في الدين فإذا أتوكم فاستوصوا بهم خيرا» (٢).

فطلبة العلم هم وصية رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وهذا هو حال أهل الفضل مع طلبة العلم، فعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: « أكرم الناس على جليسي الذي يتخطى الناس حتى يجلس إلى لو استطعت أن لا يقع الذباب على وجهه لفعلت »، وفي رواية: «إن الذباب ليقع عليه فيؤذيني» (")،





<sup>(</sup>١) [المعجم الكبير للطبراني، باب العين: الضحاك، عن ابن عباس ص١٢٥]

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي وابن ماجه.

<sup>(</sup>٣)راجع ابن عبد البر في كتاب بهجة المجالس.

# هَكَذَا عَلَّمَنِي الإِسْلَامُ



فواجب على العالم والمدرس أن يحسن الي طلبته ولا يسيء اليهم ويقدم لهم النفع والمساعدة ما استطاع إلى ذلك سبيلًا.







# أولًا: إكرام أهل القرآن لأنهم أهل الله وخاصته وعدم التعرض لهم بأذى

يجب على المسلم احترام وتوقير أهل القرآن، فعن أبي موسى الأشعري -رضي الله عنه- قال: قال رسول الله -صلى الله عليه وسلم-: «إن من إجلال الله تعالى إكرام ذي الشيبة المسلم، وحامل القرآن غير الغالي فيه، والجافي عنه، وإكرام ذي السلطانِ المقسِط»<sup>(۱)</sup>، وعن عائشة -رضي الله عنها- قالت: «أمرنا رسول الله صلى الله عليه وسلم، أن ننزل الناس منازلهم »<sup>(۱)</sup>، وعن جابر بن عبد الله -رضي الله عنه- «أن النبي -صلى الله عليه وسلم- كان يجمع بين الرجلَيْنِ من قتْلَى أُحُدٍ ثم يقول: «أَيُّهُمَا أكثر أخذًا للقرآنِ؟» فإنْ أشِيرَ إلى أحدِهِمَا قدَّمَه في اللحْدِ» <sup>(۱)</sup>، وعن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي قال فيما بلغ عن ربه: « إن الله -عز وجل- قال: "من آذى لي وليا فقد آذنته بالحرب» (١٠).

ووضح العلماء وبينوا إن أولياء الله تعالى على رأسهم أهل القرآن ، فعن الإمامين أبي حنيفة والشافعي -رضي الله عنهما- قالا: «إن لم يكن العلماء أولياء الله فليس لله ولي »، وعن أنس -رضي الله عنه- قال: «كان الرجل منا إذا قرأ البقرة وآل عمران جدَّ فينا»، أي: عظم، قال الإمام الحافظ أبو القاسم ابن عساكر رحمه الله: اعلم يا أخي - وفقنا الله وإياك لمرضاته وجعلنا ممن يخشاه ويتقيه حق تقاته - أن لحومَ العلماء مسمومة وعادة الله في هتك أستار منتقصهم معلومة وأن من أطلق لسانه في العلماء بالثلب ابتلاه الله تعالى قبل موته بموت القلب، قال تعالى: ﴿فَلْيَحْذَرِ الَّذِينَ يُخالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبُهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبُهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ [النور: ٦٣].

ثانيًا: آداب عامة لأهل القرآن وحَمَلة كتابِ الله تعالى لا بد من يتحلّوا بها

## إخلاص الوجهة والقصد لله تعالى والابتعاد عن الرباء:

قال الله تعالى: ﴿وما أمروا إلا ليعبدوا الله مخلصين له الدين حنفاء ويقيموا الصلاة ويؤتوا الزكاة وذلك دين القيمة ﴾ [البينة ٥]، أي: الملة المستقيمة، وقال تعالى: ﴿من كان يريد حرث الآخرة نزد له في حرثه ومن كان يريد حرث الدنيا نؤته منها وما له في الآخرة من نصيب ﴾ [الشوري ٢٠]، وقال تعالى: ﴿من كان يريد العاجلة عجلنا له فها ما نشاء لمن نريد ﴾ [الإسراء: ١٩]، والإرادة هنا بمعنى القصد، وفي الصحيحين عن عمر بن الخطاب، رضى الله عنه، قال النبي -صلى الله عليه وسلم-: «إنما الأعمال بالنيات، وإنما لكل امرئ ما نوى، فمن كانت هجرته إلى الله ورسوله فهجرته إلى الله ورسوله، ومن كانت هجرته إلى دنيا يصيبها، أو، امرأة يتزوجها، فهجرته إلى ما هاجر إليه» (٥).





<sup>(</sup>١)رواه أبو داود وهو حديث حسن.

 <sup>(</sup>٢) رواه أبو داود في سننه والبزار في مسنده قال الحاكم حديث صحيح.
 (٣) ما المنام المعلقة المعلقة المحتلجة المحتلج

<sup>(</sup>٣)رواه البخاري. (٤) ما دالينا ۽

<sup>(</sup>٤)رواه البخاري.

<sup>(</sup>٥)رواه البخاريّ.



وقد صح عن الإمام الشافعي -رضي الله عنه- أنه قال: وددت أن الخلق تعلموا هذا العلم يعني علمه وكتبه و أن لا ينسب إلى حرف منه، وجاء التحذير من طلب العلم بقصد الدنيا أو الشهرة وغيرها، فعن أبي هريرة رضى الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من تعلم علمًا يبتغي به وجهَ الله تعالى لا يتعلّمه إلا ليصببَ به غرضًا من الدنيا لم يجدْ عرْفَ الجنةِ يومَ القيامةِ» (١)، وعن أنس وحذيفة وكعب بن مالك رضى الله عنهم أن رسول الله صلى الله عليه وسلم- قال: «من طلب العلم ليماري به السفهاء أو يكاثر به العلماء أو يصرف به وجوه الناس إليه فليتبوأ مقعده من النار»<sup>(۱)</sup>، فلا بد أن يخلص الطالب نيته وقصده لله تعالى حتى يؤجر وبثاب، فبدون الإخلاص وحسن القصد كان العمل هباء منثورا نسأل الله العافية.

فعن أبي هريرة - رضي الله عنه- قال: قال رسول الله - صلى الله عليه وسلم -، قال الله تبارك وتعالى: «أنا أغنى الشركاء عن الشرك ، من عمل عملا أشرك فيه معي غيري تركته وشركه»<sup>(٣)</sup>، وفي رواية ابن ماجه: «فأنا منه بريء وهو للذي أشرك»، وأيضا يجاهد نفسه بأن يبتعد عن موضع الثناء والمدح قدر الاستطاعة وصدق قول القائل:

هوى الثناء مبرّز ومقصر \* حبُّ الثناء طبيعة الإنسان

وقالوا الذي يدعو إلى الرباء ثلاثة أشياء: "حب المحمدة ، وخوف المذمة، والطمع فيما في أيدي الناس.

#### ١\_ العمل هذا العلم والسير على السلوك الحسن.

عن سفيان الثوري: قال: (العلم يهتف بالعمل فإن أجابه والا ارتحل)، فليس للعلم أي قيمة إن كان صاحبه لا يعمل به ولا يسير على سيرة، ولا يلتزم أوامره، بل نخشي ان يكون وبالا عليه يوم القيامة، وشاهدا عليه وليس له.

قال الله عز وجل: ﴿إِن الذين يتلون كتاب الله وأقاموا الصلاة وأنفقوا مما رزقناهم سرا وعلانية يرجون تجارة لن تبور ليوفيهم أجورهم وبزيدهم من فضله إنه غفور شكور ﴿ [فاطر ٢٩]، وعن معاذ بن أنس رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال: « من قرأ القرآن وعمل بما فيه ألبس الله والديه تاجا يوم القيامة ضوؤه أحسن من ضوء الشمس في بيوت الدنيا فما ظنكم بالذي عمل جذا»<sup>(3)</sup>، فالعمل بما في القرآن شرط التتوبج.





<sup>(</sup>١) رواه أبو داود بإسناد صحيح.

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم. (٤) رواه أبو داود.



وفي حديث عبد الله بن مسعود رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم، قال: «اقرؤوا القرآن فإن الله تعالى لا يعذب قلبا وعى القرآن وإن هذا القرآن مأدبة الله فمن دخل فيه فهو آمن ومن أحب القرآن فليبشر» (۱)، وروي عن أبي عبد الرحمن السلمي أنه قال: «حدثنا الذين كانوا يقرئوننا القرآن، كعثمان بن عفان وعبد الله بن مسعود وغيرهما» (۱)، أنهم كانوا إذا تعلموا من النبي -صلى الله عليه وسلم- عشر آيات لم يجاوزوها حتى يتعلموا ما فها من العلم والعمل، وكانوا يقولون: تعلمنا القرآن والعلم والعمل جميعًا.

وكان الصحابة الكرام حربصين كل الحرص على العمل به والوقوف عند أحكامه.

فعن علي بن أبي طالب أنه قال: يا حملة القرآن، أو قال: يا حملة العلم اعملوا بالقرآن، فإنما العلم مَن عَمِل بما عَلِم ووافق علمُه عملَه، وسيكون أقوامٌ يحملون العلم لا يجاوز تراقيهم يخالفُ عملُهم علمَهم، وتخالف سريرتُهم علانيَتَهم يجلسون حِلَقًا يباهي بعضُهم بعضًا حتى أن الرجل ليغضب على جليسِه أن يجلس إلى غيره، ويَدَعْهُ أولئك لا تصعدُ أعمالُهم في مجالسِهم تلك إلى الله تعالى.

وأخرج أحمد في المسند بإسناد حسن عن أبي عبد الرحمن السلمي قال: حدثنا من كان يقرئنا من أبي عبد الرحمن السلمي قال: حدثنا من كان يقرئنا من أصحاب النبيّ -صلى الله عليه وسلم- أنهم كانوا يقترئون من رسولِ الله صلى الله عليه وسلم عشر آيات فلا يأخذون في العشر الأخرى حتى يعلموا ما في هذه من العلم، والعمل، قالوا: فعلمنا العلم، والعمل.

وعن النواس بتشديد النون المفتوحة ابن سمعان بفتح المهملة الأولى وكسرها رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله يقول: «يؤتى يوم القيامة بالقرآن وأهله الذين كانوا يعملون به في الدنيا تتقدمه سورة البقرة وآل عمران تحاجان عن صاحبهما» (٣)

وهذا الحديث قال فيه رسول الله صلى الله عليه وسلم (الذين كانوا يعملون به في الدنيا)، فالذين لا يعملون به حرموا كل هذا الفضل.

وأخرج الدارمي في السنن عن معاذ بن جبل أنه قال: اعملوا ما شئتم بعد أن تعلموا فلن يأجركم الله بالعلم حتى تعملوا.

#### ٢\_ المحافظة على قيام الليل وصيام النهار:

فحامل القرآن يعرف بليله والناس نائمون وبنهاره والناس يلهون، فعن عبد الله بن مسعود، قال: " ينبغي لحامل القرآن أن يعرف بليله إذا الناس نائمون، وبنهاره إذا الناس مفطرون، وبحزنه إذا الناس يغتالون، وبخشوعه إذا الناس يضحكون، وبصمته إذا الناس يخلطون، وبخشوعه إذا الناس يختالون،





<sup>(</sup>١) رواه الدارمي.

<sup>(</sup>٢) رواه الدارمي.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم.



وينبغي لحامل القرآن أن يكون باكيا محزونا حليما حكيما سكيتا، ولا ينبغي لحامل القرآن أن يكون جافيًا، ولا غافلًا ولا صخابًا ولا صيّاحًا، ولا حديدًا] (١).

وعن عمرو بن العاص رضي الله عنهما قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من قام بعشر آيات لم يكتب من الغافلين ومن قام بمائة آية كتب من القانتين ومن قام بألف آية كتب من المقسطين» (١) وهذا هو حال النبي صلى الله عليه وسلم وصحابته الكرام.

بات ابن عباس عند خالته ميمونة زوج النبي صلى الله عليه وسلم ذات يوم، فقال: «فاضطجعتُ في عَرضِ الوسادةِ، واضطجعَ رسولُ الله صلى الله عليه وسلم وأهلُهُ في طولِها، فنامَ رسولُ الله صلى الله عليه وسلم وهلم وأهلُهُ في طولِها، فنامَ رسولُ الله صلى الله عليه وسلم حتى إذَا انتصفَ اللَّيلُ أو قبلَهُ بقليلٍ استيقظَ فجلسَ يمسحُ النّومَ عن وجهِ بيدِهِ، ثمَّ قرأَ عشرَ آياتٍ (خواتيمَ سورةِ آل عمرانَ)، ثمَّ قامَ يصلِّي. قالَ ابنُ عباسٍ: فقمتُ فصنعْتُ مثلَ الَّذِي صنعَ ثُمَّ ذهبتُ فقمتُ إلى جنبِهِ، فوضعَ يدَهُ على رأسِي وأخذَ أُذني اليُمنَى ففتلَها (ليذهبَ عني النُّعاسُ) فصلَّى ركعتينِ ثمَّ ركعتينِ ثمَّ أوترَ. ثمَّ اضطجعَ حتَّى أتاهُ المؤذِّنُ فقامَ فصلَّى ركعتينِ خفيفتينِ، ثمَّ ركعتينِ خفيفتينِ، ثمَّ خرجَ فصلَّى الصُّبُعَ» (٣).

يقول صفوان بن المعطّل السَّلميّ: «كنتُ معَ رسولِ الله صلى الله عليه وسلم في سفرٍ فرمقتُ صلاتَهُ ليلةً فصلَّى العشاءَ الآخرةَ ثمَّ نامَ. فلمَّا كانَ نصفُ اللَّيلِ استيقظَ فتلاَ الآياتِ العشرِ آخرَ سورةِ آل عمرانَ، ثمَّ تسوَّكَ، ثمَّ توضًاً، ثمَّ قامَ فصلَّى ركعتينِ فلاَ أدرِي أقيامُهُ أمْ ركوعُهُ أمْ سجودُهُ أطولُ؟ ثمَّ استيقظَ فنامَ، ثمَّ استيقظَ فنعلَ الآياتِ ثمَّ تسوَّكَ، ثمَّ توضًاً، ثمَّ قامَ فصلَّى ركعتينِ، لاَ أدْرِي أقيامُهُ أمْ ركوعُهُ أم سجودُهُ أطولُ؟ ثُمَّ استيقظَ ففعلَ ذلكَ، ثمَّ لم يزلُ يفعلُ كمَا فعلَ في أوِّلِ مَروَعِهُ أم سجودُهُ أطولُ؟ ثُمَّ انصرفَ فنامَ، ثمَّ استيقظَ ففعلَ ذلكَ، ثُمَّ لم يزلُ يفعلُ كمَا فعلَ في أوِّلِ مَرةٍ حتَّى صَلَّى» (عُلَى هذا شرف الاقتداء بالنبي صلى الله عليه وسلم، ويكفي طالب العلم شرفًا أن يقوم الليل من أجل التسني برسول الله صلى الله عليه وسلم فهو قدوتنا واسوتنا، يقولُ تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أُسُوّةٌ حَسَنَةٌ لَمِن كَانَ يَرْجُو اللّهَ وَالنّهُ وَالْيُوْمَ الآخِرَ وَذَكَرَ اللّهَ كَثِيرًا ﴾ [الأحزاب:٢١].

وقد أوصى رسول الله ﷺ بقيام الليل، فقال: «أيُّها النَّاسُ أفشُوا السَّلام، وأطعمُوا الطَّعام، وصِلُوا الأرحامَ، وصَلُّوا باللَّيلِ والنَّاسُ نِيَامٌ، تدخلُوا الجنةَ بسلام» (٥) .

## الأمربتعهد القرآن والتحذير من تعريضه للنسيان





<sup>(</sup>١)الفوائد لابن القيم - ط العلمية ، (ص١٤٦).

<sup>(</sup>٢)رواه أبو داود وغيره . (٣)رواه أحمد والشيخان.

<sup>(</sup>٤)مسند الإمام أحمد بن حنبل.

<sup>(</sup>٥)الحاكم وابن ماجه والترمذي.



ينبغي لحامل القرآن، أن يتعاهد القرآن ولا يتركه، فالقرآن كما قيل عزيز من تركه تركه.

فعن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه عن رسول الله هي، قال: «تعاهدوا هذا القرآن فوالذي نفس محمد بيده لهو أشد تفلتا من الإبل في عقلها» (۱) وعن ابن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال: « إنما مثل صاحب القرآن كمثل الإبل المعقلة إن عاهد عليها أمسكها وإن أطلقها ذهبت» (۱) وعن أنس بن مالك رضي الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «عرضت علي أجور أمتي حتى القذاة يخرجها الرجل من المسجد وعرضت علي ذنوب أمتي فلم أر ذنبا أعظم من سورة من القرآن أو آية أوتها رجل ثم نسها» (۱) .

#### الصبرعلى التعلم:

فطالب العلم لن يتحصل شيئا من العلم إلا بالصبر والكد ، والتعب والمجاهدة وكما قيل لا يعطيك العلم بعضه إلا إذا أعطيته كلك.

يقول الإمام النووي رحمه الله في وصفه لطالب العلم: "ينبغي أن يكون حريصًا على التعلم، مواظبًا عليه في جميع أوقاته، ليلاً ونهارًا، وسفرًا وحضرًا، ولا يُذهب من أوقاته شيئًا في غير العلم إلا بقدر الضرورة، لأكل ونوم قدرًا لابد له منه ونحوهما، كاستراحة يسيرة لإزالة الملل، وشبه ذلك من الضروريات، وليس بعاقل من أمكنه درجة ورثة الأنبياء ثمَّ فوتها". ويقول ابن القيم رحمه الله: "وأما سعادة العلم فلا يورثك إياها إلا بذل الوسع، وصدق الطلب، وصحة النية".

ويؤكد على ذلك ابن الجوزي رحمه الله فيقول: "تأملت عجبًا، وهو أن كل شيءٍ نفيسٍ خطيرٍ يطول طريقه، ويكثر التعب في تحصيله، فإنَّ العلم لما كان أشرف الأشياء لم يحصل إلا بالتعب والسهر والتكرار، وهجر اللذات والراحة.."، "قال بعض الفقهاء: بقيت سنين أشتهي الهريسة ولا أقدر على شرائها؛ لأن وقت بيعها وقت سماع الدرس".

وقد كان الإمام الشافعي رحمه الله كان يقسم الليل ثلاثة أثلاث، فثلث يؤلف فيه، وثلث يصلي فيه، وثلث ينام فيه. وثلث ينام فيه.

وكان شعار سلفنا الصالح رحمهم الله، من لم يصبر على ذل التعليم بقي عمره في عماية الجهالة ومن صبر عليه آل أمره إلى عز الاخرة والدنيا، وعن ابن عباس رضي الله عنهما ذللت طالبا فعززت مطلوبا، ومن الشعر الحسن:





<sup>(</sup>١)رواه البخاري ومسلم .

<sup>(</sup>۲)رواه مسلم . (۳) دادهٔ داد

<sup>(</sup>٣)رُواه أبو داُود والترمذي.



من لم يذق طعم المذلة ساعة \* قطع الزمان بأسره مذلولا







## صبر الإمام أحمد على طلب العلم (نموذج)

رأى أحد أصحاب الإمام أحمد بن حنبل رحمه الله جهده ومثابرته فسأله قائلاً: إلى متى تستمر في طلب العلم، وقد أصبحت إمامًا للمسلمين وعالمًا كبيرًا؟! فقال له: "مع المحبرة إلى المقبرة"

قال ابن رافع: رأيت أحمد بن حنبل بمكة بعد رجوعه من اليمن وقد تشقّقت رجلاه وأبلغ إليه التعب، وقد خرج الإمام أحمد إلى طرسوس ماشيًا على قدميه لعجزه عن النفقة في السفر. وهو الذي قال: "لو كان عندي خمسون درهمًا لخرجت إلى جربر بن عبد الحميد إلى الري (كان إمامًا في الرواية)، فخرج بعض أصحابنا ولم يمكني الخروج لأنه لم يكن عندي!!"

وننصح الإخوة من طلاب العلم الرجوع إلى كتاب (صفحات من صبر العلماء على شدائد العلم والتحصيل) للعلامة عبدالفتاح ابو غدة. لما فيه من فوائد جليلة

## صاحب القرآن عزيز النفس:

ويجب على حامل القرآن أن يكون عزيزا بالقرآن فلا يقبل الذل ولا الهوان علي نفسه ولا دينه. فعن الفضيل بن عياض قال ينبغي لحامل القرآن أن لا تكون له حاجة إلى أحد من الخلفاء فمن دونهم ، وعنه أيضا قال حامل القرآن حامل راية الإسلام لا ينبغي أن يلهو مع من يلهو ولا يسهو مع من يسهو ولا يلغو مع من يلغو تعظيما لحق القرآن.

وعن الفضيل بن عياض: «كم من عالم يدخل على الملك ومعه دينه، ويخرج وليس معه منه شيء، فلا جعل الله مصيبتنا في ديننا»، فقلنا: وكيف ذاك؟ قال: «يصدقه في كذبه، ويمدحه في وجهه».

ويقول ابن الجوزي في الدخول على السلاطين: «الدخول عَلَى السلاطين خطر عظيم؛ لأن النية قد تحسن في أول الدخول ثم تتغير باكرامهم وإنعامهم، أو بالطمع فيهم، ولا يتماسك عَنْ مداهنتهم وترك الإنكار عليهم.

وقد كان سفيان الثوري -رَضِيَ اللَّهُ عنه- يَقُول: (مَا أَخاف من إهانتهم لي إنما أخاف من إكرامهم فيميل قلبي إليهم))

وحكى الحافظ ابن كثير: «قال فلما حضروا مجلس قازان؛ قدّم لهم الطعام، فأكل منه الجميع إلا ابن تيمية. فقيل له: لماذا لا تأكل؟، فقال: كيف آكل من طعامكم وكله مما نهبتم من أغنام الناس، وطبختموه بما قطعتم من أشجار الناس؟»، «وطلب منه قازان الدعاء له، فقال في دعائه: اللهم إن كنت تعلم أنه إنما قاتل لتكون كلمة الله هي العليا وجاهد في سبيلك؛ فأنْ تؤيدَه وتنصره، وإن كان للملك







والدنيا والتكاثر؛ فأن تفعل به وتصنع». «قال – يعني البالسي -: وقازان يؤمّن على دعائه ويرفع يديه، قال: فجعلنا نجمع ثيابنا خوفًا من أن تتلوث بدمه إذا أمر بقتله! قال: فلما خرجنا من عنده؛ قال له قاضي القضاة نجم الدين ابن صصري وغيره: كدتَ أن تهلكنا وتهلك نفسك! والله لا نصحبك من هنا!، فقال: وأنا والله لا أصحبكم».

#### ثالثا: فضل طلب العلم:

وطلب العلم وطلب القرآن لا نظير لهم، ولا يعلم لطالب العلم والقرآن نظيراً له في الأجر والثواب إلا الجهاد في سبيل الله تعالى، قال تعالى: ﴿ ثُمَّ أُورَتُنَا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُمْ مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالْخَيْرَاتِ بِإِذْنِ اللَّهِ ذَلِكَ هُوَ الْفَضْلُ الْكَبِيرُ \* جَنَّاتُ عَدْنِ يَدْخُلُونَهَا يُحَلَّوْنَ فِهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِنْ ذَهَبِ وَلُؤْلُوًا وَلِبَاسُهُمْ فِهَا حَرِيرٌ ﴾ [فاطر: ٣٢، ٣٣]. وقال: ﴿ شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَالْلَائِكَةُ وَأُولُو الْعِلْمِ قَائِمًا بِالْقِسْطِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ [آل عمران: ١٨]. وقال تعالى: ﴿ شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَالْمُلَائِكَةُ وَأُولُو الْعِلْمِ قَائِمًا بِالْقِسْطِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ [آل عمران: ١٨]. وقال تعالى: ﴿ يَرْفَعِ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ ﴾ [المجادلة: ١١].

قال ابن حجر: وقوله عز وجل: رَبِّ زِدْنِي عِلْمًا (طه: ١١٤) واضح الدلالة في فضل العلم، لأن الله تعالى لم يأمر نبيه صلى الله عليه وسلم بطلب الازدياد من شيء إلا من العلم، والمراد بالعلم العلم الشرعي الذي يفيد معرفة ما يجب على المكلف من أمر دينه في عباداته ومعاملاته، والعلم بالله وصفاته وما يجب له من القيام بأمره وتنزيهه عن النقائص، ومدار ذلك على التفسير والحديث والفقه.

قال تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَئِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُوا وَكَانُوا بِآيَاتِنَا يُوقِنُونَ ﴾ [السجدة: ٢٤]، قال ابن تيمية رحمه الله: بالصَّبر واليقين تُنال الإمامةُ في الدِّين.

وعن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم، قال: «ما اجتمع قوم في بيت من بيوت الله تعالى يتلون كتاب الله وبتدارسونه بينهم إلا نزلت عليهم السكينة وغشيتهم الرحمة وحفتهم الملائكة وذكرهم الله فيمن عنده» (١).

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من جاء مسجدي هذا لم يأته إلا لخير يتعلمه أو يعلمه فهو في منزلة المجاهد في سبيل الله ، ومن جاءه لغير ذلك فهو بمنزلة الرجل ينظر إلى متاع غيره»<sup>(١)</sup>.





<sup>(</sup>۱) رواه مسلم وأبو داود بإسناد صحيح. (۲) أخرجه ابن ماجه (۲۲۷) بسند صحيح.



وعن عبد الله بن مسعود قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: «لا حسد إلا في اثنتين رجل آتاه الله مالا فسلط على هلكته في الحق، ورجل آتاه الله الحكمة فهو يقضي بها ويعلمها»(١).

وعن ابن عباس أنَّ رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : «من يرد الله به خيرا يفقهه في الدين »(۱) ، وعن عائشة رضي الله عنها قالت : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إنَّ الله أوحى إليَّ : أنه من سلك مسلكا في طلب العلم سهلت له طريق الجنة ومن سلبت كريمتيه أثبته عليهما الجنة و فضل في علم خير من فضل في عبادة و ملاك الدين الورع »(۱) .

قال ابن الحاج في المدخل: الإشْتِغَالَ بِالْعِلْمِ أَفْضَلُ الْأَعْمَالِ وَأَزْكَاهَا، وَأَبْرَكُهَا..

وقال النووي في المجموع: وَالْحَاصِلُ أَنَّهُمْ مُتَّفِقُونَ عَلَى أَنَّ الْاِشْتِغَالَ بِالْعِلْمِ أَفْضَلُ مِنْ الاشتغال بِنَوَافِلِ الصَّوْمِ وَالصَّلَاةِ وَالتَّسْبِيحِ وَنَحْوِ ذَلِكَ مِنْ نَوَافِلِ عِبَادَاتِ الْبَدَنِ: وَمِنْ دَلَائِلِهِ سِوَى مَا سَبَقَ أَنَّ نَفْعَ الْعِلْمِ الصَّوْمِ وَالصَّلَاةِ وَالتَّسْبِيحِ وَنَحْوِ ذَلِكَ مِنْ نَوَافِلِ عِبَادَاتِ الْبَدَنِ: وَمِنْ دَلَائِلِهِ سِوَى مَا سَبَقَ أَنَّ نَفْعَ الْعِلْمِ يَعْمُ صَاحِبَهُ وَالْمُسْلِمِينَ، وَالنَّوَافِلُ الْمُذْكُورَةُ مُخْتَصَّةٌ بِهِ، وَلِأَنَّ الْعِلْمَ مُصَحِّحٌ فَغَيْرُهُ مِنْ الْعِبَادَاتِ مُفْتَقِرٌ إِلَيْهِ، وَلَا يَنْعَكِسُ: وَلِأَنَّ الْعُلَمَاءَ وَرَبَّةُ الْأَنْبِيَاءِ، وَلَا يُوصَفُ الْمُتَعَبِّدُونَ بِذَلِكَ: وَلِأَنَّ الْعَابِدَ تَابِعٌ لِلْعَالِمِ مُقْتَدٍ بِهِ مقلد له في عبادته. اه

فهذه جملة طيبة من كتاب الله وسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم، تبين وتوضح فضل الطلب للعلوم الشرعية، ومعلوم أن أعظم وأجل العلوم هي العلوم المتعلقة بكتاب الله سبحانه، ولأن موضوعه كلام الله تعالى الذي هو ينبوع كل حكمة.

## طلب العلم أفضل من صلاة النو افل:

نقل عن كثير من أهل العلم ما يبن ذلك

روى ابن عبد البر - بسند صحيح - عن عبدالله بن الشخير، قال: "فضلُ العلم خير من فضل العبادة، وخير دينكم الوَرَع (٤)

ويكفي طالب العلم دعوة رسول الله - صلى الله عليه وسلم - فقد روى الترمذي - وقال: حسن صحيح - عن عبدالله بن مسعود قال: سمعت النبي - صلى الله عليه وسلم - يقول: ((نضَّر الله امرًا سَمِع منا شيئًا فبلَّغه كما سَمِع، فرُبَّ مبلَّغ أوى من سامع))(٥)





<sup>(</sup>۱) متفق عليه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (٢٦٤٥) وقال : حسن صحيح. (٣) أخرجه البهقي ، بسند صحيح.

<sup>( ُ)</sup> ابن عبدالبر في جامع العلم (١٠٢).

 $<sup>(^{\</sup>circ})$  حسن: رواه الترمذي (۲۲۵۷) وقال: حسن صحيح.



وقد روى الترمذي - وقال: حسن صحيح - عن زِرِّ بن حُبَيش قال: "أتيتُ صفوان بن عسال المرادي أسأله عن المسح على الخفين، فقال: ما جاء بك يا زِرُّ ؟ فقلت: ابتغاء العلم، فقال: إنَّ الملائكة لَتضعُ أجنحها لطالب العلم رضًا بما يطلب، فقلت: إنه حكَّ في صدري المسح على الخفين بعد الغائط والبول، وكنتَ امرأً من أصحاب النبي - صلى الله عليه وسلم - فجئت أسألك: هل سمعتَه يذكر في ذلك شيئًا؟ قال: نعم، كان يأمرنا إذا كنا سفرًا أو مسافرين ألا نغزع خفافنا ثلاثة أيام ولياليهن إلا من جنابة، لكن من غائطٍ وبولٍ ونومٍ، فقلت: هل سمعته يذكر في الهوى شيئًا؟ قال: نعم، كنا مع النبي - صلى الله عليه وسلم - في سفر، فبينا نحن عنده، إذ ناداه أعرابي بصوتٍ له جَهُوري: يا محمد، فأجابه رسول الله - صلى الله عليه وسلم - نحوًا من صوته: ((هاؤم))، فقلنا له: ويحك! اغضض من صوتك؛ فإنك عند النبي - صلى الله عليه وسلم - وقد نُهيتَ عن هذا، فقال: والله لا أغضض، قال الأعرابي: المرء يحب القوم ولماً يلحق بهم، قال النبي - صلى الله عليه وسلم -: ((المرء مع من أحبَّ يوم القيامة))، فما زال يحدِّثنا حتى ذكر بابًا من قبلِ المغرب مسيرة سبعين عامًا، عرضه أو يسير الراكب في عرضِه أربعين أو سبعين عامًا.

قال سفيان: قِبَلَ الشام، خلقه الله يوم خلق السموات والأرض مفتوحًا - يعني للتوبة - لا يغلق حتى تطلع الشمس منه (١)

قال قتادة: قال ابن عباس: تذاكرُ العلم ليلةً أحبُّ إليَّ من إحيائها.

وقال إسحاق بن منصور: قلت لأحمد بن حنبل: أي علم أراد؟ قال: هو العلم الذي ينتفع به الناسُ في أمر دينهم، قلت: في الوضوء، والصلاة، والصوم، والحج، والطلاق، ونحو هذا؟ قال: نعم، قال إسحاق بن منصور: وقال إسحاق بن راهويه: هو كما قال أحمد.

وروى ابن عبد البر - بسند صحيح - عن الزهري قال: ما عُبِد اللهُ بمثل الفقه."<sup>(٢)</sup>

وروى ابن عبد البر - بسند صحيح - عن ابن وهب، قال: كنت عند مالك بن أنس، فجاءت صلاة الظهر أو العصر وأنا أقرأ عليه، وأنظر في العلم بين يديه، فجمعت كتبي وقمت لأركع، فقال لي مالك: ما هذا؟ قلت: أقوم للصلاة، قال: إن هذا لعَجب، فما الذي قمتَ إليه بأفضلَ من الذي كنتَ فيه إذا صحَّت النيةُ فيه

وروى ابن عبد البر - بسند صحيح - عن الربيع بن سليمان قال: سمعت الشافعي يقول: طلب العلم أفضل من صلاة النافلة.

وروى ابن عبدالبر - بسند حسن - عن سفيان الثوري قال: ما من عملٍ أفضل من طلب العلم إذا صحَّت فيه النيةُ





<sup>( ٰ)</sup> رواه الترمذي (٣٥٣٥) وقال: حسن صحيح

<sup>(ً)</sup> جامع العلم وفضله (١١٠).



قال أبو عيسى الترمذي: سمعت أبا عمار الحسين بن حُريث الخزاعي يقول: سمعت الفضيل بن عياض يقول: عالِم عامل معلِّم يُدعَى كبيرًا في ملكوت السمواتِ.

رزقنا الله و إياكم العلم النافع مصحوبا بالإخلاص والعمل

## تعريف علوم القرآن

لا بد في أي تعريفٍ خاص بالعلوم الشرعية أن يكون له تعريف في اللغة العربية، وتعريف آخر عند أهل الاصطلاح من أهل الذكر والفن والاختصاص، وهو ما يسمى (لغة واصطلاحًا):

ومعني اصطلاحًا، أي: ما اصطلح عليه أهل العلم والفن، وهو: "إخراج المعنى من معنى لغوي إلى معنى آخر، لمناسبة بينهما ولبيان المراد منه.

والفرق بين المعنى اللغوي، والمعنى الاصطلاحي، أن المعنى اللغوي يطلق على المعنى الذي استعملته العرب للكلمة،

والمعنى الاصطلاحي يقصد به المعنى الذي اصطلح عليه أهل فن معين ،

وينقسم التعريف تعريف علوم القرآن إلى قسمين، هما كما يلي:

أولًا: تعريف علوم القرآن باعتباره (مركّبًا إضافيًّا): مكون من كلمتين، كلمة (علوم) وكلمة (قرآن).

#### تعريف كلمة (العلوم):

معنى علوم في اللغة العربية جمع علم وهي بمعنى، الفهم والمعرفة والإدراك.

والعلم اصطلاحًا: تطلق على معرفة الله تعالى وآياته وأفعاله في عباده وخلقه، قال الإمام الغزالي في الإحياء: قد كان العلم يطلق على العلم بالله تعالى وآياته وأفعاله في عباده وخلقه (۱)، ومعناه عند علماء الفنون: (المعلومات المنضبطة بجهة واحدة)، أي: موضوع معين؛ فمسائل النحو مثلا تسمى: علم النقه،

وعرفه بعض العلماء بالملكة التي تحصل بها تلك المعارف.





<sup>(</sup>١) إحياء علوم الدين ، للإمام محمد محمد الغزالي الطوسي،



#### تعريف كلمة (القرآن):

لغة " مادة قرأ": تأتى بمعنى الجمع والضم، والقراءة: ضم الحروف والكلمات بعضها إلى بعض، والقرآن: مصدر قرأ قراءة وقرآنا، قال تعالى: ﴿ إِن علينا جمعه وقرآنه \* فإذا قرأناه فاتبع قرآنه ﴾ [القيامة: ]، أي: قراءته، فهو مصدر على وزن "فعلان" بالضم؛ كالغفران والشكران، وقيل إن لفظ القرآن مشتق. من مادة «قرن» يقال قرنت الشيء بالشيء إذا ضممته إليه، فتكون السورة والآية قرآناً لأنهما مقرونتان ببعضهما. وانه من قرن الشيء بالشيء إذا ضمه إليه، أو من القرائن لأن آياته يشبه بعضها بعضا فالنون أصلية، يقول الزركشي في البرهان: إنه مشتق من قرنت الشيء بالشيء إذا ضممته إليه فسمي بذلك القرآن لقران السور والآيات والحروف فيه (١).

ولقد ذهب بعض العلماء إلى أن كلمة القرآن غير مهموز، وأنه جامدٌ ليس بمشتق من كلمة (قرأ)، فهو علَمٌ على ما نزل من عند الله تعالى، بدون اشتقاق حيث إنه وضع علمًا خاصًّا بالذي أنزل على النبي -صلى الله عليه وسلم-، وليس مشتقا، فهو إذًا اسم خاص لكلام الله تعالى، مثل: التوراة والإنجيل، غير

وقالوا: إنه لم يؤخذ من (قرأ)، ولو أخذ من (قرأ) لكان كل ما قرئ قرآنًا ، وروي هذا عن الشافعي، قال البيهقي: كان الشافعي يهمز «قرأت» ولا يهمز القرآن وبقول: هو اسم لكتاب الله، قال الواحدي: قول الشافعي يعني أنه اسم علم غير مشتق (٢).

ورجّح هذا القول الإمام السيوطي، وقال: (القرآن) علم غير مشتق فهو اسم لكتاب الله مثل سائر الكتب السماوية وقرأ ابن كثير القرآن في قوله تعالى: ﴿شهر رمضان الذي أنزل فيه القرآن﴾ [البقرة: ]، دون همزة أي «القرآن)، وكلا القولين صحيح.

# والأصح الأول، أي: أنه مشتق من مادة قرأ.

يقول الدكتور مناع القطان: (ذهب بعض العلماء إلى أن لفظ القرآن غير مهموز الأصل في الاشتقاق، إما لأنه وضع علما مرتجلا على الكلام المنزل على النبي -صلى الله عليه وسلم- وليس مشتقا من "قرأ"، واما لأنه من قرن الشيء بالشيء إذا ضمه إليه، أو من القرائن لأن آياته يشبه بعضها بعضا فالنون أصلية، وهذا رأي مرجوح، والصواب الأول) 📆.





<sup>(</sup>۱) البرهان في علوم القرآن، للإمام عبد الله بن بهادر الزركشي، ج١ ص٢٣٢ (٢): المدخل إلى علوم القرآن الكريم: محمد فاروق النبهان ج١ ص٦٠ (٣) مباحث في علوم القرآن ص٦٦.



#### تعريف القرآن اصطلاحًا:

القرآن الكريم هو: كلام الله -تعالى-، المُنزل على نبيّه محمد -صلى الله عليه وسلم-، بواسطة أمين الموحي جبريل عليه السلام، المعجز بلفظه، المتعبّد بتلاوته، المُفتتح بسورة الفاتحة، والمختوم بسورة الناس، المكتوب في المصاحف، المنقول إلينا بالتواتر.

ومعنى التعريف: القول بأنّه (كلام الله تعالى)، فخرج سائر كلام المخلوقين من الإنس، والجن، والملائكة، وغيرهم.

القول بأنه (المغزل على سيدنا محمد عليهم السلام)، خرجت منه الكتب السماوية التي نزلت على الأنبياء السابقين؛ كالتوراة المنزلة على نبيّ الله موسى -عليه السلام-.

والقول بأنّه (المعجز)، وتعرّف المعجزة بأنّها أمر خارقٌ للعادة، يوقعه الله تعالى على يد نبيٍّ من أنبيائه؛ ليكون برهان صدقٍ على دعوتِه، ورسالته.

والمراد بـ (المنقول إلينا بالتواتر)، أي: أنه ينقل بالجمع الغفير عن الجمع الغفير من الصحابة والتابعين، وأقله عشرة، ويستحيل العقلا تواطؤهم واجتماعهم على الكذب.

## ثانيًا: تعريف (علوم القرآن) باعتباره لقبًا على علم مخصوص:

لقد اشتهر علوم القرآن كعلم مستقل بأنه: (العلم الذي يتناول الأبحاث المتعلقة بالقرآن من حيث معرفة أسباب الغزول، وجمع القرآن وترتيبه، ومعرفة المكي والمدني، والناسخ والمنسوخ، والمحكم والمتشابه،، إلى غير ذلك مما له صلة بالقرآن الكريم. وقد يسمى هذا العلم بأصول التفسير؛ لأنه يتناول المباحث التي لا بد للمفسر من معرفتها.

## أول من ألف في علوم القرآن كتب مستقلة و أبو ابا منفردة:

الإمام علي بن المديني شيخ البخاري ألف في أسباب النزول، وهو أبوالحسن علي بنُ عبدِ اللهِ بنِ جعفر بنِ نجيح بنِ بكر بن سعد (١٦١ هـ - ٢٣٤ هـ)، وهو من أكابر شيوخ البخاري ومن الأئمة في علم الحديث النبوي.

وأبو عبيد القاسم بن سلام الهروي ألف في الناسخ والمنسوخ. ولد (١٥٧هـ)، وتوفي سنة: (٢٢٤ هـ) لزم مكة، وتوفي في شهر المحرم ودفن بمكة، وكان عالم لغة وفقيه ومحدث وإمام ومن أئمة الجرح والتعديل.







وألف في غريب القرآن أبو بكر السجستاني ، وهو أبو بكر محمد بن عزيز السجستاني (ت. ٣٣٠ هـ) صاحب تفسير غريب القرآن المسمّى بـ «نزهة القلوب».

وألف في (إعراب القرآن) علي بن سعيد الحوفي، وهو صاحب كتاب (البرهان في علوم القرآن)، وهو أبو الحسن علي بن إبراهيم الحوفي المصري، المتوفى سنة ٤٣٠هـ، غلب عليه الجانب اللغوي، خاصة إعراب القرآن؛ لذا جعله الزركشي من كتب إعراب القرآن.

و مهمات القرآن: أبو القاسم عبد الرحمن المعروف بالسبيلي، وهو من علماء القرن السادس الهجري.

وعلم المهمات هو أحد علوم القرآن و يُعنى ببيان ما خفي اسمه أو رسمه أو وصفه أو زمانه أو مكانه، ونحو ذلك مما خفيت آثاره، أو جُهلِت أحوالُه لسبب من الأسباب الجلية أو الخفية، سواءً احتاج المكلفون إلى معرفته، بالبحث عن الوسائل التي تزيل خفاءه، وتدفع إشكاله، أم لم يحتاجوا إلى ذلك (۱)

وفي القراءات: علم الدين السخاوي، وهو من علماء القرن السابع الهجري.

كذلك في (مجاز القرآن) ابن عبد السلام. وهو أبو محمد عز الدين عبد العزيز بن عبد السلام بن أبي القاسم بن حسن السُّلَمي الشافعي (٥٧٧ه/ - ٦٦٠ه/) الملقب بسلطان العلماء وبائع الملوك وشيخ الإسلام،

ومعنى مجاز القرآن: هو اللفظ المستعمل في غير موضوعه الأصلي على وجه يصح، مثل قوله تعالى: {وَاخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ الذُّلِّ}، وهذا مجاز، لأنه استعمال اللفظ في غير موضوعه (۱) وهكذا عدد كبير من أهل العلم والفضل.

# أول من ألف في علوم القران كتاباً مستقلا، وجمع فيه جميع أبو ابه:

يعتبر أول من ألف ودون في علوم القرآن، الإمام علي بن إبراهيم بن سعيد الشهير بالحوفي المتوفى سنة (٣٣٠ هـ) كتاب البرهان في علوم القرآن. و يقع في ثلاثين مجلدا والموجود منه الآن خمسة عشر مجلدا غير مرتبة ووجد في دار الكتب المصربة.

 $<sup>\</sup>binom{\mathsf{Y}}{\mathsf{Y}}$  راجع النملة، عبد الكريم بن علي بن محمد. "كتاب المهذب في علم أصول الفقه المقارن -مكتبة الرشد، الرياض،  $\mathsf{NEY}$ 0 - ١٤٢٠هـ - ١٩٩٩م. ص. ١١١٦.





<sup>)</sup> تأليف مجموعة من الأساتذة والعلماء المتخصصين، الموسوعة القرآنية المتخصصة، الجزء الأول، الناشر: المجلس الأعلى للشئون الإسلامية، مصر، ١٤٢٣هـ - ٢٠٠٨م، ص ٦٠٨.



ثم تبعه ابن الجوزي سنة ٥٩٧ هجرية في كتابه "فنون الأفنان في عجائب علوم القرآن"، ثم جاء بدر الدين الزركشي المتوفى سنة ٧٩٤ هجرية وألف كتابا وافيا سماه "البرهان في علوم القرآن"، ثم أضاف إليه بعض الزيادات جلال الدين البلقيني المتوفى سنة ٨٢٤ هجرية في كتابه "مواقع العلوم من مواقع النجوم". ثم ألف جلال الدين السيوطي المتوفى سنة ٩١١ هجرية كتابه المشهور "الإتقان في علوم القرآن".

ومن المؤلفات المعاصرة في علوم القرآن. التي ننصح بها طلاب العلم الشرعي بدراستها ، لما لها من فوائد طيبة:

التبيان في علوم القرآن، لطاهر الجزائري.

منهج الفرقان في علوم القرآن، لمحمد علي سلامة..

مباحث في علوم القرآن، لمناع بن خليل القطان.

(أسماء القرآن وأوصافه) قد سمى الله تعالى القرآن بأسماء كثيرة:

منها القرآن قال تعالى ﴿بَلْ هُوَ قُرْآنٌ مَجِيدٌ ﴾ [البروج: ٢١]، وقال: ﴿إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ ﴾ [الإسراء: ٩]،

وسماه الله تعالى أيضا

الفرقان: قال تعالى ﴿ تَبَارَكَ الَّذِي نَزَّلَ الْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيرًا ﴾ [الفرقان: ١] سمي بذلك لأنه يفرق بين الحق والباطل والهدى والضلال والحلال والحرام.

وسماه الكتاب: ﴿ الم \* ذَلِكَ الْكِتَابُ لا رَيْبَ فِيهِ هُدًى لِلْمُتَّقِينَ ﴾ [البقرة: ٢].

وسماه الذكر، وهو التذكرة والشرف ﴿وَإِنَّهُ لَذِكُرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكَ ﴾ [الزخرف: ٤٤] أي وإن القرآن لشرف لك ولقومك.

وسماه التنزيل، ﴿ وإنه لتنزيل رب العالمين ﴾ [الشعراء ١٩٢]،

ومن أوصافه: أنه نور وهدى ورحمة وشفاء وموعظة وعزيز ومبارك وبشير ونذير إلى غير ذلك من الأوصاف التي تشعر بعظمته وقدسيته.







قال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَتُكُمْ مَوْعِظَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَشِفَاءٌ لِمَا فِي الصُّدُورِ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [يونس: ٥٧]. ومنها قوله تعالى ﴿يا أيها الناس قد جاءكم برهان من ربكم وأنزلنا إليكم نورا مبينا ﴾ [النساء ١٧٤].

قال العلماء: القرآن له خمسة وخمسون اسما، يقول صاحب التبيان في آداب حملة القرآن النووي، ذكر للقرآن نيفا وتسعين، وذكر الزمخشري في تفسيره للقرآن اثنين وثلاثين اسمًا<sup>(۱)</sup>، عدّها بعضهم سبعة وأربعين اسمًا<sup>(۱)</sup>، وقال القاضي أبو المعالي عزيزي بن عبد الملك: «أن الله سمى القرآن بخمسة وخمسين اسمً وصنف الحرالي جزءًا وأنهى أساميه إلى نيف وتسعين (۱).

أول اسم أطلق على كتاب الله، اسم القرآن حيث أطلق على كتاب الله -تعالى-، وهو أشهرها، وهو في أصل وضعه مرادف لمعنى القراءة، ثم تغيّر معناه المصدري ليصبح اسم علم لكتاب الله -تعالى- المنزل على خاتم أنبيائه ورسله (٤)

# من خصائص القرآن الكريم:

للقرآن الكريم خصائص عديدة جعلته أفضل وأهمّ الكتب السماويّة وخاتمها، وبيان هذه الخصائص فيما يأتي:

- ١- محفوظ في الصدور: يختصّ القرآن الكريم بالتعهّد بحفظه من قبل الله -تعالى-، وقد أوكل إلى المسلمين أمانة حفظ جميعه، بحيث يحصل التواتر بحفظ عدد كبير من المسلمين له، وتقع الأمة الإسلامية بالإثم إذا تخلّفت عن أمانة حفظه.
- ٢- مشتمل على الحق المطلق: فالقرآن الكريم يشتمل على الحق المطلق، الذي لا شك فيه، ولا ريب، يقول الله -تعالى- واصفاً كتابه العزيز: ﴿ ذُلِكَ الْكِتَابُ لَا رَيْبَ. فِيهِ مُدًى لِلْمُتَّقِينَ ﴾ [البقرة: ..]، فكتاب الله -تعالى- حقّ لا باطل فيه، وصدق لا كذب فيه، وجميع ما تضمّنه صدق وحقّ، سواءٌ كان من قصص الأقوام الماضين، أو أحوال الناس

قال تعالى ﴿ لَّا يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِن بَايْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِ مِتَنزِيلٌ مِّنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴾ سورة فصلت ٤٢





<sup>(</sup>١) جمال القراء وكمال الإقراء - علم الدين السخاوي - ج١ ص١٦١]

<sup>(</sup>٢) الإتقان في علوم القرآن - جِلالِ الدين السيوطي - ج ١ ص٥٨.

<sup>(</sup>٣)راجع البرهان في علوم القرآن الزركشي. (٤)مصطفى البغا ، الواضح في علوم القرآن.



- ٣- شفيعا لأهله: يأتي القرآن الكريم يوم القيامة شافعًا لأصحابه؛ فعن أبي أمامة الباهلي -رضي الله عنه-عن النبي -صلى الله عليه وسلم- قال: «اقْرَؤُوا القُرْآنَ فإنَّه يَأْتي يَومَ القِيامَةِ شَفِيعًا لأَصْحابِهِ» (١).
  - ٤- حفظ الله له:قال تعالى ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ (الحجر ٩)
- القرآن شفاء القلوب والأبدان: قال الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَتْكُمْ مَوْعِظَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَشِفَاءٌ لِمَا فِي الصُّدُورِ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [يونس: ٥٧]، وقال تعالى: ﴿ وَنُغَزِّلُ مِنَ الْقُرْآنِ مَا هُوَ شِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الإسراء: ٨٢].
- ٦- القرآن مهيمن على الكتب السابقة، قال الله تعالى: ﴿ وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الْكِتَابِ وَمُهَيْمنًا عَلَيْهِ ﴾ [المائدة: ٤٨].
- ٧- القرآن لا يعتريه التحريف والتبديل؛ لقوله تعالى: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ [الحجر: ٩]. بخلاق بقية الكتب السماوية كالتوراة والإنجيل.
- ٨- تيسيره للحفاظ والقارئين: يسّر الله -تعالى- كتابه على عباده المؤمنين؛ حتى يشتغلوا بحفظه، وتلاوته، وتدبّر آياته، ويقول الإمام ابن كثير -رحمه الله تعالى- معلّقًا على قوله -تعالى-: ﴿ وَلَقَدْ يَسَّرْنَا الْقُرْآنَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِن مُّدَّكِرٍ ﴾ [القمر: ١٨] إنّ القرآن محفوظ في صدور المسلمين، ميسّر التلاوة على ألسنة القارئين، ذو سيطرة على قلوب المؤمنين، وهو معجز بلفظه ومعناه (٢٠).
- قوله تعالى: ﴿بَلْ هُـوَ آيَاتٌ بَيِّنَاتٌ فِي صُدُورِ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَمَا يَجْحَدُ بِآيَاتِنَا إِلا الظَّالِمُونَ ﴾ ( العنكبوت٤٩)
- ٩- شمل كل العلوم وكل ما يحتاجه الناس: قوله تعالى: ﴿وَنَزَّلْنا عَلَيْكَ الْكِتابَ تِبْياناً لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾ النحل ٨٩ عن ابن عباس: ما تركنا من شيء إلا وقد بيناه لكم، وقال ابن مسعود : قد بين لنا في هذا القرآن كل علم ، وكل شيء

## القرآن والحديث النبوي والحديث القدسي

الحديث القدمي: ويقال الأحاديث القدسية والأحاديث الإلهية أو الربانية والكل يرجع إلى الله عز وجل.

والحديث القدمى: مأخوذ من التقديس، بمعنى: التعظيم، لأن الكلمة تدل على التنزيه والتطهير في اللغة، فالتقديس: تنزيه الله تعالى،: قال الله تعالى على لسان ملائكته: ﴿ ونحن نسبح بحمدك ونقدس لك ﴾ [البقرة ٣٠].

<sup>(</sup>١)صحيح مسلم، عن أبو أمامة الباهلي. (٢)راجع عبد الرب نواب الدين كيف تحفظ القرآن الكريم







# والحديث القدسي في الاصطلاح:

هو ما يرويه النبي -صلى الله عليه وسلم- عن ربه تعالى، فيقال، قال رسول الله -صلى الله عليه وسلم- فيما يرويه عن ربه عز وجل، أو يقول: "قال رسول الله، صلى الله عليه وسلم: قال الله تعالى، أو يقول الله تعالى.

مثال: عن أبي هريرة رضي الله عنه عن رسول الله -صلى الله عليه وسلم- فيما يرويه عن ربه عز وجل: «قالَ الله عزّ وجلّ: أنْفِقْ أُنْفِقْ عُلَيْكَ. وقالَ: يَدُ اللهِ مَلْأَى، لا تَغِيضُها نَفَقَهٌ، سَحَّاءُ اللَّيْلَ والنَّارَ. وقالَ: أرَأَيْتُمْ ما أَنْفَقَ مُنْذُ خَلَقَ السَّماءَ والأرْضَ؟! فإنَّه لَمْ يَغِضْ ما في يَدِهِ، وكانَ عَرْشُهُ علَى الماءِ، وبِيَدِهِ المِيزانُ يَخْفِضُ ويَرْفَعُ» (۱).

ومثال: عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله -صلى الله عليه وسلم- قال: «يقولُ اللهُ تَعالَى: أنا عِنْدَ ظَنِّ عَبْدِي بِي، وأنا معهُ إذا ذَكَرَنِي، فإنْ ذَكَرَنِي في نَفْسِهِ ذَكَرْتُهُ في نَفْسِهِ، وإنْ ذَكَرَنِي في مَلَإٍ ذَكَرْتُهُ في مَلَإٍ خَكْرِتُهُ في مَلَإٍ خَكْرِتُهُ أَيْ مِهْم، وإنْ تَقَرَّبُ إلَيَّ بشِبْرٍ تَقَرَّبْتُ إلَيْهِ ذِراعًا، وإنْ تَقَرَّبُ إلَيَّ ذِراعًا تَقَرَّبْتُ إلَيْهِ باعًا، وإنْ أتانِي يَمْشِي أتَيْتُهُ هَرْوَلَةً »(٢).

ومن المؤلفات في الأحاديث القدسية، كتاب: الإتحافات السنية بالأحاديث القدسية لعبد الرؤوف المناوي جمع فيه ٢٧٢ حديثًا.

وكتاب: الجامع في الأحاديث القدسية لعبد السلام علوش، وكتاب: الجواهر السنية في الأحاديث القدسية تأليف: محمد بن الحسن بن علي بن الحسين الحر العاملي. وكتاب: التحفة السنية في الاحاديث القدسية تأليف: عبد الوهاب إسماعيل. وكتاب: الإتحافات السنية في الأحاديث القدسية تأليف: محمد المدني. وكتاب: الأحاديث القدسية الأربعينية تأليف: الملا علي قاري. وكتاب: الأحاديث القدسية تأليف: الملا علي قاري. وكتاب: الأحاديث القدسية تأليف: لجنة القرآن والسنة. وكتاب: جامع الأحاديث القدسية موسوعة جامعة مشروحة ومحققة"، يقع في ثلاثة مجلداتٍ كبار، مرتب على الأبواب والموضوعات، اشتمل على (١١٥٠) حديثا مخرجا ومحققا مجموعة من أكثر كتب السنة والآثار، مع بيان الحكم على الحديث، وشرح غريب الكلمات، ونقل شيء من تعليقات أهل العلم. لعصام الدين الصبابطي.

ثالثًا: الفرق بين القرآن والحديث القدسي:





<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٦٨٤)، ومسلم (٩٩٣).

<sup>(</sup>٢)صحّيح البخاريّ. مسلم.



١- أن القرآن الكريم تحدى الله به العرب، فعجزوا عن أن يأتوا بمثله، أو بعشر سور مثله، أو بسورة من مثله، ولا يزال التحدي به قائم الي قيام الساعة، والحديث القدسي لم يقع به التحدي والإعجاز.

٢- والقرآن الكريم ينسب إلى الله تعالى، مباشرة بدون إضافة إلى النبي يقال قال الله تعالى، والحديث القدسي يروى مضافا إلى رسول الله -صلى الله عليه وسلم- فيقال: قال رسول الله فيما يرويه عن رب العزة تعالى.

٣- والقرآن الكريم جميعه منقول بالتواتر، فهو قطعي الثبوت، والأحاديث القدسية ليست كذلك فأكثرها احاديث آحاد، فهي ظنية الثبوت، ومنها المتواتر، ومن الأحاديث القدسية المتواترة: يقول الله عز وجل: «من أذهبتُ حبيبتَيه فصبر واحتسَب، لم أرضَ له ثوابًا دونَ الجنةِ»(١)، وقد يكون الحديث القدمي صحيحًا، وقد يكون حسنًا، وقد يكون ضعيفًا(١)، ومن الكتب المؤلفة في الأحاديث المتواترة.

3- والقرآن الكريم اللفظ والمعنى من عند الله تعالى ، فهو وحي باللفظ والمعنى، والحديث القدسي معناه من عند الله ، ولفظه من عند الرسول -صلى الله عليه وسلم- على الصحيح فهو وحي بالمعنى دون اللفظ، وذهب بعض العلماء إلى أن الحديث القدسي كلام الله لفظًا ومعنًى، لكنه يختلف عن القرآن: فله أحكام خاصة تختلف عن أحكام القرآن.

٥- والقرآن الكريم متعبد بتلاوته، فلا تصح الصلاة إلا به: ﴿فاقرأوا ما تيسر من القرآن﴾ [المزمل: ٢٠]، والحرف بعشرة حسنات «من قرأ حرفا من كتاب الله تعالى فله حسنة، والحسنة بعشر أمثالها، لا أقول "ألم" حرف، ولكن ألف حرف، ولام حرف، وميم حرف» (٣).

٦- الحديث القدسي لا تصح قراءته في الصلاة، ويثاب قارئه ولكن ليس كثواب قارئ القرآن.

٧- القرآن الكريم لا تجوز روايته بالمعنى لأن روايته بالمعنى تحريف وتبديل لكلماته وخروجه عن الاعجاز الحديث القدسي تجوز روايته بالمعنى عند جمهور المحدثين.

٨- القرآن الكريم لا يجوز للجنب حمل القرآن ولمس المصحف، ويجوز للجنب حمل الحديث القدسي ومس الكتاب الذي يحتويه.





<sup>(</sup>١)عن : أبي هريرة حسن صحيح أخرجه الترمذي ، والنسائي في السنن الكبرى، وأحمد، رواه أربعة عشر صحابيا.

<sup>(</sup>٢) كتّاب: نّظم المتناثر في الحديث المتواتر ص ٧٧ لمحمد بنّ جعفر الكتاني. (٣)رواه الترمذي عن ابن مسعود وقال: حديث حسن صحيح



9- أن الله تكفل بحفظ القرآن، فقال: {إنا نحن نزلنا الذكر وإنا له لحافظون} وحفظه من الضياع. فلا يضيع حرف من حروفه حتى يأتي أمر الله، بخلاف الحديث القدسي، فإنه قد يبدل لفظ من ألفاظه، أو ينسى بعضه بمرور الزمان، وذهاب الحافظين.

١٠. القرآن الكريم من أنكر لفظا من ألفاظ القرآن الكريم كفر؛ لأنه متواتر قطعي في ثبوته بخلاف الحديث القدسي، فإنه من أنكر شيئا منه لم يعلم من الدين بالضرورة لا يكفر

١٠- القرآن نزل على سبعة أحرف أما الأحاديث القدسية ليس كذلك

# وحي القرآن الكريم

#### معني الوحي:

جاءت كلمة الوحي في أكثر من سبعين مرة في القرآن الكريم، بألفاظ مختلفة «أوحى»، «أوحيت»، «أوحينا»، «يوحي»، «نوحيه»، «نوحيها»، «ليوحون»، «أوحينا»، «وحيه»، «وحينا.

والوحي يدل، على معاني منها: الخفاء والسرعة، والإلهام، والاعلام والأمر والاخبار والإلهام هو توجيه خفي لا يدرك مصدره، و: الإعلام الخفي السريع الخاص بمن يوجه إليه بحيث يخفى على غيره.

# جاء الوحي في القرآن الكريم بعدة معاني:

١- الإلهام الفطري للإنسان، كالوحي إلى أم موسى ﴿وأوحينا إلى أم موسى أن أرضعيه ﴾ [القصص الآية: ٧]، واختلف العلماء في كيفية الوحي لها فمنهم من قال كان بالمنام ومنهم من قال: قذف في نفسها " ومنهم من قال بواسطة ملك، وفي هذه الآية توجيه رباني مقترن بأوامر وتعليمات، ولا بد أن أم موسى أدركت مصدر هذا الإلهام، وعرفت أنه من الله، ولهذا نفذت ما أمرت به واطمأنت، ولولا ذلك لما نفذت هذا الأمر الذي لا يمكن لأم أن تفعله، وكيف يمكن لأم أن تلقي وليدها في اليم لمجرد خاطر عابر لا تعرف مصدره (٢).

٢- الإلهام الغريزي للحيوان، كالوحي إلى النحل ﴿ وأوحى ربك إلى النحل أن اتخذي من الجبال بيوتا ومن الشجر ومما يعرشون ﴾ [النحل: ٦٨].





راجع المدخل إلى علوم القرآن محمد النهان (٢)راجع المدخل إلى علوم القرآن محمد النهان

# هَكَذَا عَلَّمَنِي الإِسْلَامُ



٣- معنى الإشارة الظاهرة التي تعطي معنى الأمر، وذلك في قوله تعالى: ﴿ فخرج على قومه من المحراب فأوحى إليهم أن سبحوا بكرة وعشيا ﴾ [مريم: ١١]

3- ووسوسة الشيطان وتزيينه الشر في نفس الإنسان: ﴿وإن الشياطين ليوحون إلى أوليا على الله المهام عدوا المائم ﴿ وكذلك جعلنا لكل نبي عدوا شياطين الإنس والجن يوحي بعضهم إلى بعض زخرف القول غرورا ﴾ [ الأنعام: ١١٢] .







# نزول الوحي على الأنبياء والرسل

ومعنى وحي الله إلى أنبيائه: هو إعلام الله تعالى من يصطفيه ويختاره من عباده الرسل والأنبياء ،من تشريعات وأحكام التى فيها الهداية والرشاد بطريقة خفية سريعة.

## و وحي الله إلى ملائكته:

يكون بمعنى الإخبار والأمر والتكليف ﴿وإِذ قال ربك للملائكة إني جاعل في الأرض خليفة قالوا أتجعل فها من يفسد فها ﴾[البقرة: ٣٠]، وقال تعالى: ﴿إذ يوحي ربك إلى الملائكة أني معكم فثبتوا الذين آمنوا ﴾[الأنفال: ١٢].

# كيفية تلقي الملائكة الأمرمن الله تعالى:

عن النواس بن سمعان رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إذا أراد الله تعالى أن يوحي بالأمر تكلم بالوحي، أخذت السموات منه رجفة -أو قال: رعدة- شديدة خوفا من الله عز وجل، فإذا سمع ذلك أهل السموات صعقوا وخروا لله سجدا، فيكون أول من يرفع رأسه جبريل، فيكلمه الله من وحيه بما أراد، ثم يمر جبريل على الملائكة، كلما مر بسماء سأله ملائكتها: ماذا قال ربنا يا جبريل؟ فيقول جبريل: "قال الحق وهو العلي الكبير" فيقولون كلهم مثل ما قال جبريل، فينت هي جبريل بالوحي إلى حيث أمره الله عز وجل»(۱).

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ، عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «إِذَا قَضَى اللَّهُ فِي السَّمَاءِ أَمْرًا ضَرَبَتِ الْمَلَائِكَةُ بِأَجْنِحَتِهَا خُضْعَانًا لِقَوْلِهِ، كَأَنَّهَا سِلْسِلَةٌ عَلَى صَفْوَانٍ فَ ﴿إِذَا فُزَعَ عَنْ قُلُومِهِمْ قَالُوا مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ قَالُوا الْحَقَّ وَهُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ ﴾ قَالَ: وَالشَّيَاطِينُ بَعْضُهُمْ فَوْقَ بَعْضٍ » (١).

## كيفية وحي الله إلى جبريل بالقرآن:

تعددت الأقوال في هذا الأمر فمنهم من قال أن جبريل أخذه سماعا من الله بلفظه ومعناه. ولا دخل لجبريل فيه إلا البلاغ.

٢\_ ومنهم من قال: إن جبريل أخذه من اللوح المحفوظ، وهذا لا يصح لأن الله كتب في اللوح المحفوظ القرآن وغيره وما هو كائن الي يوم القيامة، قال تعالى: ﴿ما أصاب من مصيبة في الأرض ولا في أنفسكم إلا

<sup>(</sup>١) راجع عمدة القاري شرح صحيح البخاري (٢٥/ ٢٥١) و السنة لابن أبي عاصم ومعها ظلال الجنة للألباني (٢٢٧/١) (٢)الترمذي قال حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيعٌ.





# هَكَذَا عَلَّمَنِي الإسْلَامُ



في كتاب من قبل أن نبرأها إن ذلك على الله يسير، لكي لا تأسوا على ما فاتكم ولا تفرحوا بما آتاكم والله لا يحب كل مختال فخور ﴾[الحديد ٢٢].

٣- أن الله تعالي ألقى إلى جبريل المعنى - والألفاظ لجبريل، أو لمحمد، صلى الله عليه وسلم، وهذا غير صحيح ، فمعنى هذا أن الكلام كلام بشر وليس كلام الله تعالى، هذا القول ممكن ينطبق علي الحديث القدسي والحديث النبوي .

والرأي الأول هو الصواب، وهو ما عليه أهل السنة والجماعة، لقوله تعالى: ﴿وَإِنكَ لَتَلَقَى القرآن من لدن حكيم عليم ﴾ [النمل ٦]، وقوله تعالى: ﴿وَإِذَا تُتْلَىٰ عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيِّنَاتٍ وَقَالَ الَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا ائْتِ بِقُالَ عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيِّنَاتٍ وَقَالَ الَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا ائْتِ بِقُرْآنٍ غَيْرِ هَٰذَا أَوْ بَدِّلْهُ عَلَىٰ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أُبَدِّلَهُ مِنْ تِلْقَاءِ نَفْسِي إِنْ أَتَبِعُ إِلَّا مَا يُوحَىٰ إِلَي اللهِ أَخَافُ إِنْ عَنْرانٍ غَيْرِ هَٰذَا أَوْ بَدِّلْهُ عَظِيمٍ ﴾ [يونس: ١٥].

## كيفية نزول الوحى إلى الرسل

لقد أوحى الله تعالى إلى الأنبياء والمرسلين برسائل وتشريعات وأحكام فيها الهدى والنور ، فقال تعالى: ﴿إنا أوحينا إليك كما أوحينا إلى نوح والنبيين من بعده وأوحينا إلى إبراهيم وإسماعيل وإسحاق ويعقوب والأسباط وعيسى وأيوب ويونس وهارون وسليمان وآتينا داود زبورا، ورسلا قد قصصناهم عليك من قبل ورسلا لم نقصصهم عليك وكلم الله موسى تكليما ﴾[النساء ١٦٣]

ووحي الله تعالى لرسله يكون بواسطة جبريل ملك الوحي عليه السلام، ويكون بغير واسطة جبريل عليه السلام

# وأمثل ذلك:

1\_ الوحي المباشر من وراء حجاب بدون واسطة جبريل ملك الوحي عليه السلام، ويكون في اليقظة، قال تعالى: ﴿وما كان لبشر أن يكلمه الله إلا وحيا أو من وراء حجاب أو يرسل رسولا فيوحي بإذنه ما يشاء إنه علي حكيم ﴾[الشورى: ٥١]، كما حدث مع موسى عليه السلام، قال تعالى: ﴿ولما جاء موسى لميقاتنا وكلمه ربه قال رب أرني أنظر إليك ﴾[الأعراف ١٦٢]، وقوله تعالى: ﴿وكلم الله موسى تكليما ﴾[النساء ١٦٤]،

وحدث مع النبي ليلة الإسراء حين فرض الله عليه الصلاة من خمسين صلاة إلى خمس صلوات: حين قال له مومي عليه السلام «راجع ربك، فإن أمتك لا تطيق ذلك» (۱)، فقد ثبت أن الله كلم الرسول صلى الله عليه وسلم- ليلة الإسراء









فعن أَنَسُ بنُ مالِكِ: قالَ رَسولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عليه وسلَّمَ: « فَرَضَ اللهُ علَى أُمَّتِي خَمْسِينَ صَلاةً، قالَ: فَرَضَ بَدُكَ حَتَّى أُمَّتِكَ؟ قالَ: قُلتُ: فَرَضَ عليه السَّلامُ: ماذا فَرَضَ رَبُّكَ علَى أُمَّتِكَ؟ قالَ: قُلتُ: فَرَضَ عليه مخَمْسِينَ صَلاةً، قالَ لي مُوسَى عليه السَّلامُ: فَراجِعْ رَبَّكَ، فإنَّ أُمَّتَكَ لا تُطِيقُ ذلكَ، قالَ: فَراجَعْتُ رَبِّي، فَوَضَعَ شَطْرَها، قالَ: فَرَجَعْتُ إلى مُوسَى عليه السَّلامُ، فأخْبَرْتُهُ قالَ: راجِعْ رَبَّكَ، فإنَّ أُمَّتَكَ لا تُطِيقُ ذلكَ، قالَ: فَرجَعْتُ إلى مُوسَى عليه السَّلامُ، فأخْبَرْتُهُ قالَ: راجِعْ رَبَّكَ، فإنَّ أُمْتَكَ لا تُطِيقُ ذلكَ، قالَ: فَرجَعْتُ إلى مُوسَى عليه السَّلامُ، فأخْبَرْتُهُ قالَ: راجِعْ رَبَّكَ، فإنَّ أُمْتَكَ لا تُطِيقُ ذلكَ، قالَ: فَرجَعْتُ إلى مُوسَى، فقالَ: في خَمْسٌ وهي خَمْسُونَ لا يُبَدَّلُ القَوْلُ لَدَيَّ، قالَ: فَرَجَعْتُ إلى مُوسَى، فقالَ: راجِعْ رَبَّكَ، فقلُتُ: قدِ اسْتَحْيَيْتُ مِن رَبِّي، قالَ: ثُمَّ انْطَلَقَ بي جِبْرِيلُ حتَّى نَأْتِيَ سِدْرَةَ المُنْتَهَى فَعَشِهَا أَلُوانٌ لا أَدْرِي ما هي؟ قالَ: ثُمَّ أُدْخِلْتُ الجَنَّةَ، فإذا فيها جَنابِذُ اللُّؤُلُودَ، وإذا تُرابُها المِسْكُ» (١٠).

٢\_ الرؤيا الصالحة في المنام: فعن عائشة رضي الله عنها قالت: «أول ما بدئ به -صلى الله عليه وسلم- الرؤيا الصالحة في النوم، فكان لا يرى رؤيا إلا جاءت مثل فلق الصبح»(١)

وهذا النوع لا يكون في القرآن الكريم لأن القرآن نزل جميعه في اليقظة بإجماع المسلمين، وليس صحيحا من ادعى نزول سورة "الكوثر" مناما للحديث الوارد فها.

ففي صحيح مسلم عن أنس، رضي الله عنه: «بينما رسول الله -صلى الله عليه وسلم- ذات يوم بين أظهرنا في المسجد إذ أغفى إغفاءة ثم رفع رأسه مبتسما فقلت: ما أضحكك يا رسول الله؟ فقال: "نزلت علي آنفا سورة"، فقرأ: بسم الله الرحمن الرحيم، ﴿إنا أعطيناك الكوثر \* فصل لربك وانحر \* إن شانئك هو الأبتر ﴾ سورة الكوثر» "، والإغفاء هذه هي الحالة التي كانت تعتريه عند الوحي. وليس معناه النوم كما يدعى أهل الأهواء، ومما يدل على أن الرؤيا الصالحة للأنبياء في المنام وحي يجب اتباعه.

وكما جاء في قصة إبراهيم من رؤيا ذبح ولده إسماعيل عليهم السلام: ﴿ فبشرناه بغلام حليم، فلما بلغ معه السعي قال يا بني إني أرى في المنام أني أذبحك فانظر ماذا ترى قال يا أبت افعل ما تؤمر ستجدني إن شاء الله من الصابرين، فلما أسلما وتله للجبين، وناديناه أن يا إبراهيم، قد صدقت الرؤيا إنا كذلك نجزي المحسنين، إن هذا لهو البلاء المبين، وفديناه بذبح عظيم، وتركنا عليه في الآخرين، سلام على إبراهيم، كذلك نجزي المحسنين، إنه من عبادنا المؤمنين، وبشرناه بإسحاق نبيا من الصالحين ﴾ [سورة الصافات].

ولو لم تكن الرؤيا من عند الله تعالى وحيا يجب اتباعها ما أقدم إبراهيم عليه السلام على ذبح ولده الوحيد الذي رزقه الله إياه وهو في هذا السن الكبير.





<sup>(</sup>۱)رواه مسلم.

<sup>(</sup>٢)متفق عليه.

<sup>(</sup>۳)رواه مسلم



ومنها: رؤيا النبي ﷺ أنه يدخل المسجد الحرام، حيث قال تعالى: ﴿لقد صدق الله رسوله الرؤيا بالحق لتدخلن المسجد الحرام إن شاء الله آمنين ﴾[الفتح: ٢٧].

وعن معاذ بن جبل قال: «احتبس علينا رسول الله صلى الله عليه وسلم ذات غداة عن صلاة الصبح حتى كدنا نتراءى قرن الشمس، فخرج رسول الله صلى الله عليه وسلم سربعا، فثوب بالصلاة وصلى وتجوز في صلاته فلما سلم. قال: «كما أنتم على مصافكم كما أنتم» ثم أقبل إلينا. فقال: « إني سأحدثكم ما حبسني عنكم الغداة إني قمت من الليل، فصليت ما قدر لي فنعست في صلاتي حتى استيقظت، فإذا أنا بربي في أحسن صورة»، فقال: « يا محمد أتدري فيم يختصم الملأ الأعلى؟» قلت: «لا أدري يا رب» قال: «يا محمد فيم يختصم الملأ الأعلى؟» قلت: «لا أدري يا رب» قال: «يا محمد فيم يختصم الملأ الأعلى؟» قلت: «لا أدري يا رب»، فرأيته وضع كفه بين كتفي حتى وجدت برد أنامله بين صدري فتجلى لي كل شيء وعرفت فقال: «يا محمد فيم يختصم الملأ الأعلى؟» قلت: في الكفارات، قال: «وما الكفارات؟» قلت: «نقل الأقدام إلى الجمعات، وجلوس في المساجد بعد الصلوات، وإسباغ الوضوء عند الكريهات»، قال: «وما الدرجات؟» قلت: «إطعام الطعام، ولين الكلام، والصلاة والناس نيام»، قال: سل، قلت: «اللهم إني أسألك فعل الخيرات وترك المنكرات، وحب المساكين، وأن تغفر لي وترحمني، وإذا أردت فتنة في قوم فتوفني غير مفتون، وأسألك حبك وحب من يحبك وحب عمل يقربني إلى حبك»، وقال رسول الله صلى الله على الله عليه وسلم: «إنها حق فادرسوها وتعلموها» (۱).

وتكون الرؤيا بشرى للمؤمنين في صحيح البخاري: " «لم يبق من النبوة إلا المبشرات، قالوا: وما المبشرات؟ قال: «الرؤيا الصالحة»(٢).

٣\_ إلقاء الأشياء في صدره صلى الله عليه وسلم فعن ابن مسعود قال رسول الله صلى الله عليه وسلم «وإن الروح الأمين نفث في روعي (قلبي) أنه ليس من نفس تموت حتى تستوفي رزقها، فاتقوا الله وأجملوا في الطلب، ولا يحملكم استبطاء الرزق على أن تطلبوه بمعاصي الله، فإنه لا ينال ما عنده إلا بطاعته» (٣).

شدة الوحي على رسول الله صلّى الله عليه وسلّم





<sup>(</sup>۱)مسند أحمد.

<sup>(</sup>٢)رواه البخاري.

<sup>(</sup>٣)صحيح الجاّمع.



قال تعالى: ﴿إِنا سِنلقي عليك قولا ثقيلا ﴾[المزمل: ٥]، وأخرج أحمد وابن جربر وغيرهما عن عائشة أيضا: «أن النبي صلى الله عليه وسلم كان إذا أوحى إليه، وهو على ناقته، وضعت جرانها-يعني صدرها-على الأرض، فما تستطيع أن تتحرك حتى يسرى عنه» (١)، أي: الوحي.

وعن عائشة أم المؤمنين أنها قالت: «أول ما بدئ به رسول الله صلى الله عليه وسلم من الوحى الرؤيا الصالحة في النوم، فكان لا يرى رؤما إلا جاءت مثل فلق الصبح، ثم حبب إليه الخلاء، وكان يخلو بغار حراء، فيتحنث فيه وهو التعبد الليالي ذوات العدد قبل أن ينزع إلى أهله، ولتزود لذلك، ثم يرجع إلى خديجة فيةزود لمثلها، حتى جاءه الحق وهو في غار حراء، فجاءه الملك فقال: اقرأ، قال: ما أنا بقارئ. قال: فأخذني فغطني حتى بلغ منى الجهد، ثم أرسلني فقال: اقرأ، قلت ما أنا بقارئ، فأخذني فغطني الثانية حتى بلغ مني الجهد، ثم أرسلني فقال: اقرأ، فقلت ما أنا بقارئ، فأخذني فغطني الثالثة، ثم أرسلني فقال: ﴿ اقرأ باسم ربك الذي خلق \* خلق الإنسان من علق \* اقرأ وربك الأكرم ﴾ فرجع بها رسول الله صلى الله عليه وسلم يرجف فؤاده، فدخل على خديجة بنت خوىلد رضى الله عنها فقال: زملوني زملوني فزملوه حتى ذهب عنه الروع، فقال لخديجة وأخبرها الخبر: لقد خشبت على نفسي فقالت خديجة: كلا والله ما يخزك الله أبدا، إنك لتصل الرحم، وتحمل الكل، وتكسب المعدوم، وتقرى الضيف، وتعين على نوائب الحق. فانطلقت به خديجة حتى أتت به ورقة بن نوفل بن أسد بن عبد العزى، ابن عم خديجة، وكان امرأ تنصر في الجاهلية، وكان يكتب الكتاب العبراني، فيكتب من الإنجيل بالعبرانية ما شاء الله أن يكتب، وكان شيخا كبيرا قد عمى، فقالت له خديجة: يا ابن عم، اسمع من ابن أخيك. فقال له ورقة: يا ابن أخي ماذا ترى؟ فأخبره رسول الله صلى الله عليه وسلم خبر ما رأى، فقال له ورقة: هذا الناموس الذي نزل الله على موسى، يا ليتني فيها جذعا، ليتني أكون حيا إذ يخرجك قومك، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أومخرجي هم؟! قال: نعم. لم يأت رجل قط بمثل ما جئت به إلا عودي، وإن يدركني يومك أنصرك نصرا مؤزرا. ثم لم ينشب ورقة أن توفي، وفتر الوحي»<sup>(١)</sup>.

وعن جَابِرَ بْنَ عَبْدِ اللَّهِ الْأَنْصَارِيَّ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَهُوَ يُحَدِّثُ عَنْ فَتْرَةِ الْوَحْي - أي انقطاعه-، قَالَ فِي حَدِيثِهِ: « فَبَيْنَا أَنَا أَمْشِي سَمِعْتُ صَوْتًا مِنَ السَّمَاءِ، فَرَفَعْتُ رَأْسِي، فَإِذَا الْلَكُ الَّذِي جَاءَنِي بِحِرَاءٍ جَالِسًا عَلَى كُرْسِيِّ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ ". قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: " فَجُئِثْتُ مِنْهُ فَرَقًا ، فَرَجَعْتُ، فَقُلْتُ : زَمِّلُونِي زَمِّلُونِي، فَدَثَّرُونِي، فَأَنْزَلَ اللَّهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: ﴿يَا أَيُّهَا الْمُدَّثِّرُ \* قُمْ فَأَنْذِرْ \* وَرَبَّكَ فَكَبِّرْ \* وَثِيَابَكَ فَطَهِّرْ \* وَالرُّجْزَ فَاهْجُرْ ﴾، وَهِيَ الْأَوْثَانُ، قَالَ: ثُمَّ تَتَابَعَ الْوَحْيُ » (أ).





<sup>(</sup>١)صحيح الجامع. (٢)رواه البخاري.

<sup>(</sup>٣)رواه مسلم.



وعن زيد بن ثابت، قال: كنت أكتب لرسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: « اكتب ﴿لا يستوي القاعدون ﴾ [النساء: ٩٥] ﴿والمجاهدون في سبيل الله ﴾ فجاء عبد الله ابن أم مكتوم، فقال: يا رسول الله، إني أحب الجهاد في سبيل الله، ولكن بي من الزمانة، وقد ترى، وذهب بصري. قال زيد: فثقلت فخذ رسول الله صلى الله عليه وسلم على فخذي، حتى خشيت أن ترضها فقال: "اكتب ﴿لا يستوي القاعدون من المؤمنين غير أولي الضرر والمجاهدون في سبيل الله ﴾ [النساء: ٩٥]» (١)، ومعنى ترضها أي تنخلع.

وعن عائشة في حديث البراءة من الإفك قالت: «حَتَّى إِنَّهُ لَيَتَحَدَّرُ مِنْهُ مِثْلُ الْجُمَانِ مِنَ الْعَرَقِ فِى الْيَوْمِ الشَّاتِ مِنْ ثِقَلِ الْقَوْلِ الذي أُنْزِلَ عَلَيْهِ»(۱)، و (الجمان) هو حب من فضة يعمل على شكل اللؤلؤ، وقد يسمى به اللؤلؤ.

وكان صلى الله عليه وسلم يثقل وزنه جدّاً حتى إن البعير الذي يكون عليه يكاد يبرك ، وحتى خشي زيد بن ثابت على فخذه أن ترضّ وقد كانت فخذه رضي الله عنه تحت فخذ النبي صلى الله عليه وسلم .

وعن عَائِشَةَ أَنَّهَا قَالَتْ: «إِنْ كَانَ لَيُوحَى إِلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَهُوَ عَلَى رَاحِلَتِهِ فَتَضْرِبُ بِجِرَانِهَا» (٢) ، زاد البيهقي في " دلائل النبوة، قولها «مِن ثقل ما يوحي إلى رسول الله»، الجِران: باطن عنق الناقة، قال السندي -رحمه الله-: قوله (فَتَضْرِبُ بِجِرَانِهَا) -بكسر الجيم -: باطن العنق ، والبعير إذا استراح مدَّ عنقه على الأرض (٤).

وعن زَيْدَ بْنَ ثَابِتٍ قال: «فَأَنْزَلَ اللَّهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى عَلَى رَسُولِهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَفَخِذُهُ عَلَى فَخِذِي فَتَقُلَتْ عَلَيَّ حَتَّى خِفْتُ أَنَّ تَرُضَّ فَخِذِي » <sup>(ه)</sup>

# الوحي بواسطة جبريل عليه السلام:

ويكون الوحي بواسطة أمين الوحي سيدنا جبريل عليه السلام وبه نزل القرآن الكريم. ويكون على حالتين

الحالة الأولى: وهي أشدهما على الرسول، صلى الله عليه وسلم أن يأتيه مثل صلصلة الجرس، ومعنى الصلصلة صوت الحديد عندما يتصادم بالحديد، وقد يكون هذا الصوت هو صوت حفيف أجنحة الملائكة.





<sup>(</sup>١) إسناده صحيح على شرط الشيخين. وأخرجه أبو نعيم في "الدلائل"

<sup>(</sup>۲)رواه مسلم ( ۲۷۷۰ ) . (۳)رواه أحمد.

<sup>(</sup>۶)" مسند أحمد " (۲۱/۲۱).

<sup>(</sup>٥)رواه البخاري.



عن عائشة أم المؤمنين -رضي الله عنها- أن الحارث بن هشام رضي الله عنه سأل رسول الله -صلى الله عليه وسلم- فقال: «يا رسول الله.. كيف يأتيك الوحي؟ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أحيانا يأتيني مثل صلصلة الجرس، وهو أشده على، فيفصم عنى وقد وعيت عنه ما قال، وأحيانا يتمثل لي الملك رجلا فيكلمني فأعي ما يقول»(١)، وروت عائشة رضي الله عنها ما كان يصبب رسول الله -صلى الله عليه وسلم- من شدة فقالت: «ولقد رأيته ينزل عليه الوحى في اليوم الشديد البرد فيفصم عنه وان جبينه ليتفصد عرقا» (٢). رواه البخاري.

والحالة الثانية: أن يتمثل له الملك رجلا وهذه الحالة أخف من الأولى وبأتيه في صورة رجل معروف لدى الصحابة أو غير معروف

فالرجل المعروف كالصحابي دحية الكلبي رضي الله عنه

عَنِ ابْنِ عُمَرَ، عَنِ النَّبِيّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ: " وَكَانَ جِبْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلَامُ يَأْتِي النَّبِيَّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في صُورَةِ دِحْيَةَ " <sup>(٣)</sup>

## والرجل غير معروف لدى الصحابة:

كما حدث في حديث جبريل عن عمر رضى الله عنه قال: «بينما نحن جلوسٌ عند رسول الله صلى الله عليه وسلم ذات يوم إذ طَلَعَ علينا رجلٌ شديد بياض الثياب، شديد سَواد الشعر، لا يُرى عليه أثرُ السفر ولا يعرفه منَّا أحدُّ، حتى جلس إلى النَّبيّ صلى الله عليه وسلم ، فأسنَد ركبتيْه إلى ركبتيْه، ووضع كفَّيه على فخذيْه، وقال: يا محمد أخبرُني عن الإسلام؟ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: الإسلامُ أن تشهدَ أن لا إله إلا الله وأنَّ محمدًا رسول الله، وتقيم الصلاة، وتُؤتىَ الزكاة، وتصومَ رمضان، وتحجَّ البيت إن استطعتَ إليه سبيلًا، قال: صدقتَ، فعَجبْنا له يَسأله وبُصدِّقه، قال: فأخبرْني عن الإيمان؟ قال: أن تؤمنَ بالله وملائكته وكُتبه ورسُله واليوم الآخر، وتؤمن بالقدَر خيره وشرّه، قال: صدقتَ، فأخبرُني عن الإحسان؟ قال: أن تعبدَ الله كأنَّك تراه، فإن لَم تكن تراه فإنَّه يراك، قال: فأخبرني عن الساعة؟ قال: ما المسؤول عنها بأعلمَ مِن السائل، قال: فأخبرني عن أمَاراتِها؟ قال: أنْ تلِدَ الْأَمَةُ ربَّهَا، وأنْ تَرى الحُفاةَ العُراة العَالَة رعاءَ الشاءِ يَتَطاوَلون في البُنيان، ثمَّ انطلق فَلَبثَ مليًّا ثم قال: يا عمر أتدرى مَن السائل؟ قلتُ: الله ورسوله أعلم، قال: فإنَّه جبريلُ أتاكم يعلِّمُكم دينَكم» . .





<sup>(</sup>١)صحيح البخاري. (٢)رواه البخاري.

<sup>(゚゚)</sup> رواه الإمام أحمد في "المسند" (۱۰ / ۱۰ ۲)، وصححه محققو المسند.

<sup>(</sup>٤)رواه مسلم



وقد يأتيه الوحي في صورته الحقيقة، التي خلقه الله عليها، فعن مسروق أنه سأل عائشة رضي الله عنها عن قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ رَآهُ نِزْلَةً أُخْرَى ﴾ [النجم: ١٣-عنها عن قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ رَآهُ نَزْلَةً أُخْرَى ﴾ [النجم: ١٣]، وقوله: ﴿وَلَقَدْ رَآهُ نَزْلَةً أُخْرَى ﴾ [النجم: ١٣]، فقالَتْ: «أَنَا أَوَّلُ هَذِهِ الْأُمَّةِ سَأَلُ عَنْ ذَلِكَ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ: «إِنَّمَا هُوَ جِبْرِيلُ لَمْ أَرَهُ عَلَى صُورتِهِ الَّتِي خُلِقَ عَلَيْهَا غَيْرَ هَاتَيْنِ الْمُرَّتَيْنِ رَأَيْتُهُ مُنْبَعِطًا مِنْ السَّمَاءِ سَادًا عِظَمُ خَلْقِهِ مَا بَيْنَ السَّمَاءِ إِلَى الْأَرْضِ» (١)، وعن أم المؤمنين عائشة بنت أبي بكر رضى الله عنهما، قال صلى الله عليه وسلم: «لَمْ أَرَهُ - أي جبريل- على صُورتِهِ الَّتِي خُلِقَ عليها غيرَ هاتَيْنِ المَرَّتَيْنِ، رَأَيْتُهُ مُنْبَطًا مِنَ السَّماءِ سادًا عِظَمُ خَلْقِهِ ما بيْنَ السَّماءِ إلى الأَرْضِ» (١)، وهذا ما ذكره الله تعالى، فقال تعالى: ﴿وما كان لبشر أن يكلمه الله إلا وحيا أو من وراء حجاب أو يرسل رسولا فيوحى بإذنه ما يشاء إنه على حكيم ﴾ [الشورى ١٥].

# بعض شبه الجاحدين والرد علها

١- زعموا أن القرآن الكريم من عند الرسول محمد صلى الله عليه وسلم ومن كلامه فهو الذي ابتكر معانيه، وصاغ أسلوبه، وليس القرآن وحيا يوحى. من قبل الله.

يقول الدكتور مناع القطان: وهذا زعم باطل، فإنه عليه الصلاة والسلام إذا كان يدعي لنفسه الزعامة ويتحدى الناس بالمعجزات لتأييد زعامته فلا مصلحة له في أن ينسب ما يتحدى به الناس إلى غيره، وكان في استطاعته أن ينسب القرآن لنفسه، ويكون ذلك كافيا لرفعة شأنه، والتسليم بزعامته، ما دام العرب جميعا على فصاحتهم قد عجزوا عن معارضته، مباحث في علوم القرآن (٣).

ويقول الشيخ الزرقاني في مناهل العرفان: وقد زعم بعض الناس أن جبريل كان يغزل على النبي ويقول الشيخ الزرقاني في مناهل العرفان: وقد زعم بعض الناس أن جبريل كان يوحي إليه بعمعاني القرآن والرسول يعبر عنها بلغة العرب. وزعم آخرون أن اللفظ لجبريل وأن الله كان يوحي إليه المعنى فقط وكلاهما قول باطل أثيم مصادم لصريح الكتاب والسنة والإجماع ولا يساوي قيمة المداد الذي يكتب به. وعقيدتي أنه مدسوس على المسلمين في كتبهم. وإلا فكيف يكون القرآن حينئذ معجزا واللفظ لمحمد أو لجبريل؟ ثم كيف تصح نسبته إلى الله واللفظ ليس لله؟ مع أن الله يقول: ﴿حتى يسمع كلام الله ﴾ إلى غير ذلك مما يطول بنا تفصيله.

والحق أنه ليس لجبريل في هذا القرآن سوى حكايته للرسول وإيحائه إليه وليس للرسول النبي صلى الله عليه وسلم في هذا القرآن سوى وعيه وحفظه ثم حكايته وتبليغه ثم بيانه وتفسيره ثم تطبيقه وتنفيذه. نقرأ في القرآن نفسه أنه ليس من إنشاء جبريل ولا محمد نحو ﴿وإنك لتلقى القرآن من لدن





<sup>(</sup>۱)رواه مسلم.

<sup>(</sup>٢)متفق عليه .

<sup>(</sup>٣) مباحث في علوم القران مناع القطان ص٣٨



حكيم عليم ﴾، ونحو: ﴿واذا لم تأتهم بآية قالوا لولا اجتبيتها قل إنما أتبع ما يوحي إلى من ربي ﴾، ونحو: ﴿وإذا تتلى عليهم آياتنا بينات قال الذين لا يرجون لقاءنا ائت بقرآن غير هذا أو بدله قل ما يكون لي أن أبدله من تلقاء نفسي إن أتبع إلا ما يوحي إلى إني أخاف إن عصيت ربي عذاب يوم عظيم ﴾، ونحو: ﴿ولو تقول علينا بعض الأقاوس لأخذنا منه باليمين ثم لقطعنا منه الوتين فما منكم من أحد عنه حاجزين (۱) انتهى

ويقول الدكتور محمد بكر إسماعيل "والذي يجب الجزم به أن جبريل نزل بألفاظ القرآن المعجِزَة من أول الفاتحة إلى آخر سورة الناس، وتلك الألفاظ هي كلام الله وحده، لا دخل لجبريل ولا لمحمد -صلى الله عليه وسلم- في إنشائها ولا في ترتيبها، فالألفاظ التي نقرؤها ونكتبها هي من عند الله، وليس لجبريل -عليه السلام- في هذا القرآن سوى حكايته للرسول -صلى الله عليه وسلم، وليس للرسول -صلى الله عليه وسلم- سوى وعيه وحفظه وتبليغه، ثم بيانه وتفسيره، ثم تطبيقه وتنفيذه<sup>(١)</sup>.

# نزول القرآن الكريم

قد يقرأ المسلم في القرآن الكربم قوله تعالى: ﴿إِنا أَنزلناه في ليلة القدر ﴾[القدر ١]، وقال: ﴿إِنا أَنزلناه في ليلة مباركة ﴾ [الدخان: ٣]، وقال: ﴿شهر رمضان الذي أنزل فيه القرآن﴾ [البقرة ١٨٥]، فيفهم من هذه الآيات أن القرآن نزل دفعة واحدة، وهذا يخالف الواقع التاريخي حيث تبين أن القرآن الكريم نزل على النبي صلى الله عليه وسلم على مدار فترة الرسالة بشقها المكي والمدني في قرابة ثلاث عشرون سنة .

وما عليه علماء الأمة أن القرآن الكريم نزل أولا وسجل في اللوح المحفوظ، كاملا ـ وجملة واحدةً لقوله تعالى: ﴿بل هو قرآن مجيد في لوح محفوظ ﴾ [البروج: ٢٢]، كما ثبت إنزاله جملة بعد ذلك إلى بيت العزة من السماء الدنيا في ليلة القدر من شهر رمضان.

قال السيوطي: ": السر في إنزاله جملة إلى السماء تفخيم أمره وأمر من نزل عليه وهو النبي صلى الله عليه وسلم. وفي السنة ما يوضح هذا النزول، وبدل على أنه غير النزول الذي كان على قلب رسول الله -صلى الله عليه وسلم-

فعن ابن عباس موقوفا: «أنزل القرآن جملة واحدة إلى السماء الدنيا ليلة القدر، ثم أنزل بعد ذلك بعشرين سنة ثم قرأ: ﴿ولا يأتونك بمثل إلا جئناك بالحق وأحسن تفسيرا ﴾ [الفرقان٣٣]» (٢)، وقال: ﴿وقرآنا فرقناه لتقرأه على الناس على مكث ونزلناه تنزيلًا ﴾ [الإسراء ١٠٦]



<sup>(</sup>١)مناهل العرفان ج١ ص٤٩ (٢)دراسات في علوم القرآن - محمد بكر إسماعيل (ص: ٢٧). (٣)رواه النسائي والحاكم.



وفي رواية: "فصل القرآن من الذكر فوضع في بيت العزة من السماء الدنيا فجعل جبريل ينزل به على النبي، صلى الله عليه وسلم وأخرج الحاكم والبهقي وغيرهما من طريق منصور عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس قال: «أُنْزِلَ القرآن جملة واحدة إلى سماء الدنيا، وكان بمواقع النجوم، وكان الله ينزله على رسوله -صلى الله عليه وسلم بعضه في إثر بعض» (١) (١).

وعن ابن عباس -رضي الله عنهما- قال: «أنزل القرآن في ليلة القدر في شهر رمضان إلى سماء الدنيا جملة واحدة، ثم أنزل نجوما» وعن ابن عباس أنه سأله عطية بن الأسود فقال: «أوقع في قلبي الشك قوله تعالى: شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنْزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ وقوله: إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْر، وهذا أنزل في شوال، وفي ذي العجة، وفي المحرم، وصفر، وشهر ربيع، فقال ابن عباس: «إنه أنزل في رمضان في ليلة القدر جملة واحدة، ثم أنزل على مواقع النجوم ورسلًا في الشهور والأيام» قال أبو شامة: رسلًا أي: وفقًا، وعلى مواقع النجوم أي: مثل مساقطها، يريد أنه أنزل في رمضان في ليلة القدر جملة واحدة، ثم أنزل على مواقع النجوم مفرقًا، يتلو بعضه بعضًا على تؤدة ورفق.

هذه أحاديث من جملة أحاديث ذكرت في هذا الباب، وكلها صحيحة كما قال السيوطي، وهي أحاديث موقوفة على ابن عباس، غير أن لها حكم المرفوع إلى النبي -صلى الله عليه وسلم، لما هو مقرر من أن قول الصحابي مما لا مجال للرأي فيه (٥).

وذكر السيوطي أن القرطبي نقل الإجماع على نزول القرآن جملةً من اللوح المحفوظ إلى بيت العزة في السماء الدنيا، والحكمة في هذا التنزل لا نعلمها على وجه اليقين، ولسنا مكلفين بمعرفتها.

وأبلغ الظن أنه تفخيم لشأن القرآن الكريم، وشأن من نزل عليه، بإعلام سكان السماوات السبع أن هذا آخر الكتب المنزّلة على خاتم الرسل لأشرف الأمم (٦).

ويتضح مما سبق أن القرآن الكريم تكلم به رب العزة سبحانه وتعالي ونزل ووضع في اللوح المحفوظ دفعة واحدة بكيفية يعلمها الله تعالى ، ثم الي بيت العزة في السماء الدنيا ثم نزل به جبريل عليه السلامعلى قلب محمد بن عبد الله -صلوات الله وسلامه عليه- منجَّمًا ومفرقا في نحو ثلاث وعشرين سنة فينزل جبريل عليه السلام بالنزول بالآية الآيتين والثلاثة أ وأكثر قال جلَّ شأنه: ﴿وَإِنَّهُ لَتَنْزِيلُ رَبِّ الْعَالَمِينَ، نَزْلَ بِهِ الرُّوحُ الْأَمِينُ، عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الْمُنْذِرِينَ، بِلِسَانٍ عَرَبِيٍّ مُبِينٍ ﴾ [سورة الشعراء: ١٩٥].





<sup>(</sup>١)رواه البيهقي والحاكم.

<sup>(</sup>٢)دراسات في علوم القرآن - محمد بكر إسماعيل (ص: ٢٥).

<sup>(</sup>٣) رواه الطبراني.

<sup>(</sup>٤) أخرج ابن مردويه والبيهقي في الأسماء والصفات. (٥) إحرج المردوية والبيهقي في الأسماء والصفات.

<sup>(</sup>٥)راجع دراسات في علوم القُرآن - محمد بكر إسماعيل (ص: ٢٦). (٦)راجع دراسات في علوم القرآن - محمد بكر إسماعيل (ص: ٢٦).



ولقد ذهب بعض أهل العلم وهو الذي روي عن الشعبي قال: أن المراد بغزول القرآن في الآيات الثلاث ابتداء نزوله على رسول الله -صلى الله عليه وسلم- فقد ابتدأ نزوله في ليلة القدر في شهر رمضان، وهي الليلة المباركة، ثم تتابع نزوله بعد ذلك متدرجا مع الوقائع والأحداث في قرابة ثلاث وعشرين سنة، فليس للقرآن سوى نزول واحد هو نزوله منجما على رسول الله -صلى الله عليه وسلم- لأن هذا هو الذي جاء به القرآن: ﴿وقرآنا فرقناه لتقرأه على الناس على مكث ونزلناه تنزيلا ﴾[الإسراء ٢٠٦]، والصحيح والصواب القول الأول لورود الأدلة السابقة.

يقول الشيخ: عبد الله بن يوسف الجديع: من علماء السلف من ذهب إلى أنّ ابتداء النّزول كان في ليلة القدر لا جميع القرآن، وهذا القول لا يوجد ما يردّه، وهو وجه في تفسير الآيات الثّلاث المذكورة، لكن صحّ عن إمام المفسّرين عبد الله بن عبّاس- رضي الله عنهما- ما أفادنا أنّ للقرآن تنزّلين:

الأوّل: من اللّوح المحفوظ إلى السّماء الدّنيا، وكان جملة واحدة.

الثّاني: من السّماء الدّنيا إلى الأرض على النّبيّ صلى الله عليه وسلم مفرّقا على الوقائع. فعنه قال: أنزل الله القرآن إلى السّماء الدّنيا في ليلة القدر، فكان الله إذا أراد أن يوحي منه شيئا أوحاه، فهو قوله: ﴿إِنَّا أَنْزَلْناهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ ﴾ [القدر ١]، وفي لفظ: أنزل القرآن كلّه جملة واحدة في ليلة القدر في رمضان إلى السّماء الدّنيا، فكان الله إذا أراد أن يحدث في الأرض شيئا أنزله منه، حتى جمعه.

وهذا خبر تلقّاه أكثر العلماء بالقبول، وهو مرويّ من وجوه متعدّدة عن ابن عبّاس، ومثله إخبار عن أمر غيبيّ لا يصار إلى مثله إلّا بتوقيف، فله حكم الحديث المرفوع، والقول به أولى من القول بمجرّد النّظر (۱).

والحقيقة أن هذا المذهب الذي روي عن الشعبي لا يتعارض مع المذهب الأول الذي روي عن ابن عباس. فيكون نزول القرآن جملة واحدة وأيضا وبداية نزوله بعد ذلك مفرقا في ليلة القدر من شهر رمضان، وهي الليلة المباركة.

# الحكمة من نزول القرآن مفرقًا:

نزل القرآن مفرقًا منجمًا، وليس جملة واحدة كما حدث مع الكتب السماوية السابقة

١- تثبيت قلب النبي ﷺ، قال تعالى: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلَا نُزِّلَ عَلَيْهِ الْقُرْآنُ جُمْلَةً وَاحِدَةً كَذَلِكَ لِنُتَبِّتَ بِهِ فُؤَادَكَ وَرَتَّلْنَاهُ تَرْتِيلًا ﴾ [الفرقان: ٣٢].





<sup>(</sup>١) المقدمات الأساسية في علوم القرآن (ص: ٣٧).



٢- التحدي والإعجاز، فلو نزل دفعة واحدة لفقد روح التحدي والإعجاز أمام المشركين الذين عجزوا أمامه، وشهدوا له بأنه ليس من عند بشر، يقول ابن عباس عن نزول القرآن: «فكان المشركون إذا أحدثوا شيئًا، أحدث الله لهم جوابًا»<sup>(١)</sup>.

٣- تيسير حفظ القرآن وفهمه: فبنزول القرآن مُفَرَّقًا يسهل للناس حفظه وفهمه بخلاف لو نزل دفعة واحدة، وخاصة أنه كان يتغزل على حسب الوقائع والأحداث، قال عمر رضي الله عنه: «تعلَّموا القرآنَ خمس آياتٍ، خمس آيات، فإنَّ جبريل كان ينزل بالقرآن على النبي صلى الله عليه وسلم خمسًا خمسًا» (1)، وعن أبي نضرة قال: «كان أبو سعيد الخدري يعلمنا القرآن خمس آيات بالغداة، وخمس آيات بالعشي، ويخبر أن جبريل نزل بالقرآن خمس آيات خمس آيات» (٢٠)، وهذا ما كان ينزل في الغالب ،وليس على الدوام فقد نزل من القرآن سور كاملة كسورة الأنعام

أخرج الطبراني وأبو عبيد في فضائل القرآن، عن ابن عباس قال: « نزلت سورة الأنعام بمكة ليلا جملة حولها سبعون ألف ملك يجأرون بالتسبيح» (٤) ، وأخْرَجَ أَبُو عُبَيْدَةَ ، وابْنُ الضُّرُيْس في فَضائِلِهما ، وابْنُ المُنْذِرِ والطَّبَرانِيُّ، وابْنُ مَرْدَوَيْهِ، عَنِ ابْنِ عَبّاسِ قالَ: نَزَلَتْ سُورَةُ "الأنْعامِ" بِمَكَّةَ لَيْلًا جُمْلَةً، وحَوْلَها سَبْعُونَ أَلْفَ مَلَكٍ يَجْأَرُونَ بِالتَّسْبيح.

وأَخْرَجَ ابْنُ الضُّرَيْسِ »عَنِ ابْنِ عَبّاسِ قالَ: أُنْزِلَتْ سُورَةُ "الأَنْعامِ" جَمِيعًا بِمَكَّةَ، مَعَها مَوْكِبٌ مِنَ المَلائِكَةِ يُشَيِّعُونَها، قَدْ طَبَّقُوا ما بَيْنَ السَّماءِ والأرْضِ، لَهم زَجَلٌ بالتَّسْبيح حَتّى كادَتِ الأرْضُ أَنْ تَرْتَجَّ مِن زَجَلِهمْ بِالتَّسْبِيحِ ارْتِجاجًا، فَلَمّا سَمِعَ النبي عليه الصِلاة والسلام زَجَلَهم بِالتَّسْبِيحِ رَهِبَ مِن ذَلِكَ فَخَرَّ ساجِدًا، حَتّى أَنْزِلَتْ عَلَيْهِ . «وأخْرَجَ ابْنُ مَرْدَوَيْهِ عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ قالَ: نَزَلَتْ سُورَةُ الأنْعامِ يُشَيِّعُها سَبْعُونَ أَلْفًا مِنَ

وهناك آيات نزلت تزبد وآيات تقل عن خمس آيات.

كما أخْرَجَ اِبْنُ أَبِي شَيْبَةَ، وابْنُ جَرِيرٍ، وابْنُ الْمُنْذِرِ، مِن طَرِيقِ أبِي العالِيَةِ، عَنِ اِبْنِ عَبّاسٍ، يَقُولُ: أُنْزِلَ آيَةً آنة.

٤- تشويق نفوس المؤمنين لقبوله والاشتياق إليه: حيث يتشوق المسلمون إلى نزول الآية، وخاصة عند الحاجة إليه، كما في آيات حادثة الإفك عندما اتهم المنافقون زوجة النبي عائشة رضي الله عنها بالإفك، وهي أحب زوجاته إليه، فكانوا في اشتياق إلى نزول آيات تبرأها. فنزلت ولله الحمد آيات سورة النور.





<sup>(</sup>١)أَخْرَجَ النَّسائِيُّ، وابْنُ جَرِيرٍ، وابْنُ أَبِي حاتِمٍ، والحاكِمُ وصَحَّحَهُ، وابْنُ مَرْدُويَهْ، والبَيْهَقِيُّ" (٢) أَخْرَجَ البَيْهَقِيُّ في "الشُّعَبِ (٣) رواه أبن عساكر. (٤) رواه الطبراني



٥- مسايرة ومواكبة الأحداث والوقائع: كما حدث في نزول الآيات الخاصة بالغزوات والمواقف كغزوة بدر وغزوة أحد والخندق وحنين وفتح مكة والثلاثة الذين تخلفوا عن غزوة تبوك وهكذا.

٦- التدرج في التشريع: فقد كان القرآن الكريم يتدرج في نزوله، ويرسخ في نفوس المؤمنين الأحكام
 والتشريعات فقد بدأ بترسيخ التوحيد ونبذ الشرك وعبادة الأصنام.

وبعد أن ترسخ هذا كله نزل بعد ذلك التشريع والأحكام كما حدث في ذم الخمر، في قوله تعالى: 

﴿ يَسْ أَلُونَكَ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ قُلْ فِيهِمَا إِثْمٌ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُمَا أَكْبَرُ مِنْ نَفْعِهِمَا ﴾ [البقرة: ٢١٩]، ثم نزل قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَقْرَبُوا الصَّلَاةَ وَأَنْتُمْ سُكَارَى حَتَّى تَعْلَمُوا مَا تَقُولُونَ ﴾ [٢١]، ثم نزل قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَزْلَامُ رِجْسٌ مِنْ عَلَى الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ [المائدة: ٩٠]

فعن عائشة رضي الله عنها -، قالت: «إنما نزل أول ما نزل سورة مِن المفَصل فيها ذكر الجنة والنار، حتى إذا ثاب الناس إلى الإسلام نزل الحلال والحرام، ولو نزل أول شيء "لا تشربوا الخمر" لقالوا: لا ندع الخمر أبدًا، ولو نزل "لا تزنوا" لقالوا: لا ندع الزنا أبدًا»(١).

### مدة نزول القرآن:

نزل القرآن الكريم على النبي الأمين صلى الله عليه وسلم في فترة تزيد على عشرين سنة، كما هو معلوم، وقد حدد الشيخ محمد أبو شهبة مدة نزول القرآن الكريم بأنها اثنتان وعشرون سنة وخمسة أشهر، ونصف الشهر. راعى في هذا التحديد ما ذهب إليه الجمهور من أنه صلى الله عليه وسلم ولد في الثاني عشر من ربيع الأول عام إحدى عشرة من الهجرة.

وبين ذلك بأن النبي صلى الله عليه وسلم نبئ على رأس الأربعين من ميلاده الشريف وذلك من الثاني عشر من ربيع الأول وقد بدئ الوحي إليه (٢)

يقول المباركفوري رحمه الله في كتاب الرحيق المختوم نزول الوحي عليه صلى الله عليه وسلم: وبعد النظر والتأمل في القرائن والدلائل يمكن لنا أن نحدد يوم نزول الوحي بأنه يوم الإثنين لإحدى وعشرين مضت من شهر رمضان ليلا ويوافق ١٠ أغسطس سنة ٢١٠ م وكان عمره إذ ذاك بالضبط أربعين سنة

<sup>(</sup>٢) كتاب نزول القرآن الكريم والعناية به في عهد الرسول صلى الله عليه وسلم [محمد بن عبد الرحمن الشايع]ص٤٤



<sup>(</sup>١) رواه البخاري.



قمرية وستة أشهر و١٢ يوما وذلك نحو ٣٩ سنة شمسية وثلاثة أشهر و١٢ يوما . مع التنبيه إلى أن هناك اختلافا كبيرا في اليوم والشهر.

وقد كتب القرآن الكريم ودون على ما كان ميسورا من أدوات الكتابة ، في هذا التوقيت كالعسب (جربد النخل)، واللخاف (الحجارة الرقاق)، والأديم والأكتاف (عظام الأكتاف)، والأقتاب (ما يوضع على ظهور الإبل). وهذا هو المتاح عندهم في هذا الوقت.

واستمر هذا الحال طوال حياة رسول الله صلى الله عليه وسلم وبعد أن قبض رسول الله صلى الله عليه وسلم وكثر القتل في أهل القرآن جمع أبو بكر القرآن في مصحف واحد بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم.

# أول ما نزل من القرآن الكريم

روى الإمام أحمد، وابن جرير الطبري، والطبراني، والبيهقي في " الشعب " عن واثلة بن الأسقع رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " أنزلت صحف إبراهيم عليه وسلم في أول ليلة من رمضان، وأنزلت التوراة لست مضين من رمضان، وأنزل الإنجيل لثلاث عشرة خلت من رمضان، وأنزل الزبور لثمان عشرة خلت من رمضان، وأنزل القرآن لأربع وعشرين خلت من رمضان ".

أول ما نزل من القرآن الكريم عموما- عند جمهور العلماء، أول خمس آيات من سورة العلق من أولها إلى قوله تعالى علم الإنسان ما لم يعلم، لما رواه البخاري ومسلم (واللفظ للبخاري) عن عائشة أم المؤمنين- رضى الله عنها- قالت: «أول ما بدئ به رسول الله صلى الله عليه وسلم من الوحى الرؤبا الصالحة في النوم، فكان لا يرى رؤما إلا جاءت مثل فلق الصبح، ثم حبب إليه الخلاء وكان يخلو بغار حراء فيتحنث- يتعبد- فيه الليالي ذوات العدد قبل أن ينزع إلى أهله، ولتزود لذلك، ثم يرجع إلى خديجة فيتزود لمثلها، حتى جاءه الحق وهو في غار حراء، فجاءه الملك فقال: اقرأ، قال: ما أنا بقارئ، قال: فأخذني فغطني حتى بلغ منى الجهد ثم أرسلني، فقال: اقرأ، قلت: ما أنا بقارئ؛ فأخذني فغطني الثانية حتى بلغ من الجهد ثم أرسلني فقال: اقرأ؛ فقلت: ما أنا بقارئ؛ فأخذني فغطني الثالثة ثم أرسلني، فقال: ﴿اقرأ باسم ربك الذي خلق \* خلق الإنسان من علق \* اقرأ وربك الأكرم ﴾.. الحديث» (١).

وأخرج الواحدي عن عكرمة والحسن. قالا: «أول ما نزل من القرآن بسم الله الرحمن الرحيم، وأول سورة سورة اقرأ»<sup>(۲)</sup>.





<sup>(</sup>۱) حديث بدء الوحي (متفق عليه)، وهذا لفظ البخاري. (۲) راجع <u>كتاب تاريخ نزول القرآن</u> محمد رأفت سعيد ٥٠









# أخرما نزل من القرآن الكريم

أختلف العلماء في آخر ما نزل من القرآن على الإطلاق اختلافا كثيرا، لعدم وجود أثر صحيح مسند إلى رسول الله صلى الله عليه يبن هذا ويوضحه لذا نجد كثرة الاختلاف والاجتهاد، وأشهر هذه الأقوال، ما يلى:

القول الراجح أن: « آخر ما نزل قوله تعالى في سورة البقرة: ﴿واتقوا يوما ترجعون فيه إلى الله ثم توفى كل نفس ما كسبت وهم لا يظلمون ﴾ [البقرة: الآية: ٢٨١]»(١).

أخرج ابن أبى حاتم قال: «آخر ما نزل من القرآن كله: ﴿واتقوا يوما ترجعون فيه إلى الله ثم توفى كل نفس ما كسبت وهم لا يظلمون ﴾، فلقد عاش النبى صلى الله عليه وسلم بعد نزولها تسع ليال تقريبا» (٢).

# كيف يعرف أول ما نزل وآخر ما نزل؟

أول ما نزل وآخر ما نزل من القرآن يعتمد على النقل والتوقيف، ولا مجال للعقل فيه إلا بالترجيح بين الأدلة والجمع بينها أن وجد ما يظهر من تعارض كشأن، معرفة المكي والمدني وأسباب الغزول، والناسخ والمنسوخ، وغير ذلك.

## فو ائد معرفة أول ما نزل وآخر ما نزل.

(أ) معرفة الناسخ من المنسوخ. (ب) معرفة تاريخ التشريع الإسلامي وتدرجه .

# آخر ما كتب في المصحف الذي جمعه أبو بكر الصديق رضي الله عنه

عن أبي العالية «أنهم جمعوا القرآن في مصحف في خلافة أبي بكر، فكان رجال يكتبون، ويملّ عليهم أبي بن كعب حتى انتهوا إلى هذه الآية في سورة براءة: وثم انصرفوا صرف الله قلوبهم بأنهم قوم لا يفقهون و فظنوا أن هذا آخر ما أنزل من القرآن، فقال أُبيُّ بنُ كعب: «إن النبي صلى الله عليه وسلم قد أقرأني بعد هذا آيتين: ولقد جاءكم رسول من أنفسكم عزيز عليه ما عنتم حريص عليكم بالمؤمنين رءوف رحيم \* فإن تولوا فقل حسبي الله لا إله إلا هو عليه توكلت وهو رب العرش العظيم و [التوبة: 1۲۹]» (٢٠).





<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي من طريق عكرمة عن ابن عباس.

<sup>(</sup>٢)كتاب نفحات من علوم القرآن محمد معبد[ص٣٨ (٣)الدر المنثور في التفسير بالمأثور (٤/ ٣٣١)



#### الآيات والسور

# أولًا: تعريف الآية وطرق معرفتها:

معنى الآية لغة، تطلق الآية في اللغة على المعجزة، والعلامة، والدليل، والعبرة، والأمر العجيب، والآية القرآنية في اصطلاح العلماء: هي طائفة من كلمات القرآن لها بداية ونهاية، مندرجة في سورة من سور القرآن الكريم:

# طريق معرفة الآي:

طريق معرفة الآية القرآنية هو السماع من النبي -صلى الله عليه وسلم، فقد كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يحدِّد بداية كل الآيات وخواتيمها، حتى لأصحابه، وهم الذين نقلوا لنا ، عدد الآيات في كل سورة كما اخذوها من قراءته -صلى الله عليه وسلم.

قال الزمخشري: الآيات علم توقيفي لا مجال للقياس فيه، ولذلك عدوا ﴿ الم ﴾ حيث وقعت ، وهي ست و ﴿ الم ﴾ ، ولم يعدوا ﴿ الم ﴾ ولا ﴿ الر ﴾ وهي في خمسة سور، وعدوا ﴿ حَم ﴾ آية في سورها، وهي سبعة، و ﴿ حم، عسق ﴾ آيتان. وكذا عدوا ﴿ طه ﴾ ، و ﴿ يس ﴾ ، ولم يعدوا ﴿ طس ﴾ النمل، و ﴿ طسم ﴾ آية في الشعراء والقصص.

ومما يدل على أن تحديد الآيات أمر توقيفي، لا مجال للاجتهاد فيه قول القاضي ابن العربي: ذكر النبي -صلى الله عليه وسلم- أن الفاتحة سبع آيات، وسورة الملك ثلاثون آية، وصحَّ أنه قرأ العشر الآيات الخواتم من سورة آل عمران. قال: وفي آياته طويل وقصير، ومنه ما ينقطع ومنه ما ينتهي إلى تمام الكلام، ومنه ما يكون في أثنائه كقوله: ﴿أَنْعَمْتَ عَلَيْهِم ﴾ على مذهب أهل المدينة، فإنه يعدونها آية، وينبغي أن يعوَّل في ذلك على فعل السلف.

# سبب الخلاف في عد الآي:

سبب اختلاف السلف في عد الآي، أن النبي -صلى الله عليه وسلم-كان يقف على رءوس الآي ليعلمهم أوائلها وأواخرها، فلما رآهم قد عرفوا ذلك صار يقف أحيانًا على ما يتم به المعنى، فحسب بعضهم أن ما وقف عليه رأس آية. ومن هنا اختلفوا في عد الآي، أضف إلى ذلك أن بعضهم كان يَعُدُّ البسملة آية من السورة، فسورة الفاتحة -مثلًا- عند الجمهور سبع آيات، لكنهم اختلفوا فيما بينهم في البسملة، هل هي آية من الفاتحة أم ليست بآية منها. فمن عدَّها آية من الفاتحة كالكوفيين والمكيين، لم يعتبر: ﴿أَنْعَمْتَ عَلَيْمٍ ﴾ رأس آية، ومن لم يعدها آية من الفاتحة -وهم من سوى أهل الكوفة وأهل مكة-يعدون: ﴿أَنْعَمْتَ عَلَيْمٍ ﴾ رأس آية، ويقفون علها.







## فو ائد معرفة الآي:

#### لمعرفة الآيات فو ائد كثيرة منها:

١- إدراك الحد الذي يقع به الإعجاز، فقد صحَّ عند المحققين أن الآية الواحدة إذا كانت في طول سورة "الكوثر" وقع بها التحدي، وثبت عجز الإنس والجن عن الإتيان بمثلها.

٢- معرفة ما يجزئ من القراءة في الصلاة بعد الفاتحة، فإن أقلَّ ما يجزئ فيها قراءة سورة أو آية في طولها أو ثلاث آيات.

٣- حفظ سبع آيات بديلة عن سورة الفاتحة لمن لم يحفظ الفاتحة -قال السيوطي في الإتقان،
 والعجيب فيمن يجهل الفاتحة كيف يحفظ من القرآن سبع آيات تقوم مقامها في الصلاة.

٤- معرفة الوقف والابتداء، فإنَّ مَنْ عرف أوائل الآيات وأواخرها أمكنه أن يقف على رأس كل آية،
 والبدء بالآية التي بعدها.

## عدد آيات القرآن.

- عدد آيات القرآن برواية حفص عن عاصم في مصر والسعودية و الأكثر انتشارا اليوم بين المسلمين ٦٢٣٦ آية

- عدد آيات القرآن بروايتي قالون وورش المتداولتين في شمال أفريقيا ٦٢١٣ آية

- عدد آيات القرآن برواية الدوري المتداول في السودان ٦٢٠٤ آية

١. المصحف المدني الأول ٢٠٠٠ آية

٢. المصحف البصري ٢٠٠٤ آية

٣. المصحف المدني الأخير ٢٢١٣ آية

٤. المصحف المكي ٢٢١٩ آية

٥. المصحف الشامي ٢٢٢٦ آية

٦. المصحف الكوفي ٦٢٣٦ آية

جاء في كتاب بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزبز: الفيروز آبادي، مجد الدين

قال فإذا فهمت ذلك فاعلم أنَّ عدد آيات القرآن عند أهل الكوفة ستة آلاف ومائتان وستّ وثلاثون آية.







هكذا مسند المشايخ من طريق الكسائى إلى على بن أبى طالب. وقال سليم عن حمزة قال: هو عدد أبى عبد الرّحمن السُّلَمى. ولا شكَّ فيه أنَّه عن على، إلا أنى أجبُن عنه.

وروى عبد الله بن وهب عن عبد الله بن مسعود أنَّه قال: آيات القرآن ستَّة آلاف ومائتان وثمان عشرة آية. وحروفها ثلاثمائة ألْف حرف وستمائة حرف وسبعون حرفاً، بكلّ حرف منها عشر حسنات لقارئ القرآن. وروينا عن الفضل بن عبد الحنَّان قال: سمعت أبا معاذ النحوى يقول: القرآن ستَّة آلاف آية ومائتان وسبع عشرة آية. وهو ثلاثمائة ألف حرف وأحد وعشرون ألف حرف ومائتان حرف.

وقال: صاحب الإيضاح: عدد آيات القرآن في قول المدَنيّ الأَوّل ستَّة آلاف ومائتان (وأَربع عشرة آية، وهو أحد وعشرون وأَلْف. وهو العدد الذي رواه أهل الكوفة عن أهل المدينة، قال: وفي قول المدنيّ الأَخير ستة آلاف ومائتان) وسبع عشرة آية. وهو عدد شَيْبة بن نِصَاح قال: وفي عدد يزيد بن القعقاع: ستَّة آلاف ومائتان وعشر آيات. قال: وعددها عند أهل مكَّة ستة آلاف وعشر آيات. وفي بعض الرّوايات مائتان وخمس وفي بعضها مائتان وأربع. وعند أهل الشام ستة آلاف ومائتان وستّ (وعشرون آية. وروينا عن ابن عباس وابن سيرين أنه ستة آلاف ومائتان وست) عشرة آية وعن عطاء بن يسارٍ أنَّه ستَّة آلاف ومائة وتسعون وسبع آيات. وعن قتادة مائتان وثمان عشرة آية.

يقول الفيروز أبادي: ومن هذه الجملة ألف آية وستمائة آية في قِصَصِ الأنبياءِ، وألف ومائتان في شرائع الإِيمان، وألف وعشرون في التوحيد والصّفات، وألف في ترتيب الولايات، وأربعمائة في الرُّقية وتعويذ الآفات، وأربعمائة في أنواع المعاملات، ومائة في عذر جُرْم العُصات، ومائة في

ضمان أرزاق البرّيات، وسبعون في جهاد الغزات، وخمسون فيما يتعلق بقصد مكّة وعرفات. والباقي في أحكام النكاح، وطلاق المنكوحات. .(١)

#### وسبب الاختلاف

كما قال مجد الدين الفيروزآبادي: اعلم أنَّ عدد سور القرآن .بالاتِّفاق .مائة وأربعة عشر سورة، وأمّا عدد الآيات: فإن صدر الأُمّة وأئمة السّلف من العلماء والقراء كانوا ذوي عناية شديدة في باب القرآن وعِلمه، حتى لم يبق لفظ ومعنى إلاَّ بحثوا عنه، حتى الآيات والكلمات والحروف، فإنهم حَصروها وعدُّوها، وبين القرّاء في ذلك اختلاف، لكنَّه لفظي لا حقيقي،

مثال ذلك أَنَّ قرّاءَ الكوفة عدُّوا قوله: والقرآن ذِي الذكر . آية، والباقون لم يعدّوها آية، وقراء الكوفة عدّوا، قَالَ فالحق والحق أَقُولُ. آية والباقون لم يعدّوها، بل جعلوا آخر الآية: فِي عِزَّةٍ وَشِقَاقٍ، و:

<sup>· :</sup> بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزبز: الفيروز آبادي، مجد الدين جلد: ١ صفحه: ٥٥٨







لأَمْلأَنَّ جَهَنَّمَ مِنكَ وَمِمَّن تَبِعَكَ مِنْهُمْ أَجْمَعِينَ . وهكذا عدّ أَهل مكَّة والمدينة والكوفة والشَّام آخر الآية والشياطين كُلَّ بَنَّآءٍ وَغَوَّاصٍ . وأَهل البصرة جعلوا آخرها: وَآخَرِينَ مُقَرِّنِينَ فِي الأصفاد . ولا شكَّ أَنَّ ما هذا سبيله اختلاف في التَّسمية لا اختلاف في القرآن، ومن هاهنا صار عند بعضهم آيات القرآن أكثر، وعند بعضهم أقلّ، لا أَن بعضهم يزيد فيه، وبعضهم ينقص، فإنَّ الزّيادة والنّقصان في القرآن كفر ونفاق، على أَنَّه غير مقدور للبشر، قال تعالى: إنَّا نَحْنُ نَرَّلْنَا الذكر وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ.

وأما الحروف فإِن بعض القراءِ عدّ الحرف المشدّد حرفين، فيكون على هذا القرآن عنده أكثر..(١)

## كيفية معرفة السور:

# من المعلوم والمقرر لدى أهل العلم أن ترتيب الأيات أمر توقيفي من عند الله تعالي

ولقد تحددت السورة القرآنية بفاتحها وخاتمها بتوقيف من الله تعالى، وليس باجتهاد من بشر أيا كان، وكان الصحابة- رضى الله عنهم- يعرفون السورة الجديدة بنزول بِسْمِ اللهِ الرَّحْمنِ الرَّحِيمِ، كما بين النبى صلّى الله عليه وسلم ذلك من خلال قراءته. (٢)

يقول الزرقانى - رحمه الله - «ومرجع الطول والقصر والتوسط، وتحديد المطلع والمقطع إلى الله وحده لحكم سامية» (٢).

## عدد سورالقرآن:

يقول الإمام الزركشى: «واعلم أن عدد سور القرآن العظيم باتفاق أهل الحل والعقد مائة وأربع عشرة سورة، كما هى فى المصحف العثمانى، أولها الفاتحة وآخرها الناس<sup>(٤)</sup>، قال مجاهد: ثلاث عشرة<sup>(٥)</sup>. بجعل الأنفال والتوبة سورة واحدة لاشتباه الطرفين وعدم البسملة. والرد على هذا تسمية النبي صلّى الله عليه وسلم كلا منهما باسمه، والأول هو المعتمد عند علماء الأمة.

## تقسيم سورالقرآن

قسّم العلماء السور القرآنية إلى أربعة أقسام: ١ - السبع الطوال. ٢ - المئون. ٣ - المثانى. ٤ - المفصل. واعتمدوا في هذا على ما أخرج أحمد وأبو عبيد من رواية سعيد بن بشير عن قتادة عن أبى المليح عن





<sup>ٔ :</sup> بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزبز: الفيروز آبادي، مجد الدين جلد: ١ صفحه : ٥٥٨

<sup>(</sup> $\dot{}$ ) كتاب الموسوعة القرآنية المتخصصة [مجموعة من المؤلفين]

<sup>(</sup>٣)محمد عبد العظيم الزرقاني. مناهل العرفان ١/ ٣٥٠ ط دار الكتب العلمية ١٤١٦ هـ ١٩٩٦ م».

<sup>(</sup>٤) البرهان في علوم القرآن للزركشي.(٥) البرهان في علوم القرآن (١/ ٢٥١)



واثلة بن الأسقع عن النبي صلّى الله عليه وسلم قال: «أعطيت السبع الطّول مكان التوراة، وأعطيت المئين مكان الإنجيل، وأعطيت المثاني مكان الزبور، وفضّلت بالمفصل» (١).

## السبع الطوال:

ويقال لها الطول، وسميت بذلك لطولها، وهى سبع سور: البقرة وآل عمران والنساء والمائدة والأنعام والأعراف، والسابعة: الأنفال مع التوبة لاتحاد موضوعهما وعدم الفصل بينهما بالبسملة، فكانتا كالسورة الواحدة. ورحّج السيوطي في «الإتقان» رواية ابن أبى حاتم وغيره عن سعيد بن جبير، وغيره أن السورة السابعة هي سورة يونس، بدلا من الأنفال والتوبة (٢).

جاء من حديث أبي سعيد مولى أبي أسيد الأنصاري، قال: سمع عثمان بن عفان - رضي الله عنه - أنّ وفد أهل مصر قد أقبلوا فاستقبلهم فلما سمعوا به أقبلوا نحوه، قال: وكره أنْ يقدموا عليه بالمدينة فأتوه فقالوا له: ادع المصحف وافتح السابعة وكانوا يسمون سورة يونس السابعة فقرأها حتى أتى على هذه الآية {قُلُ أَرَّأَيْتُمْ مَا أَنْزَلَ اللهُ لَكُمْ مِنْ رِزْقٍ فَجَعَلْتُمْ مِنْهُ حَرَاماً وَحَلالاً قُلُ آللهُ أَذِنَ لَكُمْ أَمْ عَلَى اللهِ تَفْتَرُونَ} ، وقالوا له: قف. أرأيت ما حميت من الحمى، آلله أذن لك أم على الله تفترون؟ فقال: امضه، نزلت في كذا وكذا، فأما الحمى، فإنَّ عمر حمى الحمى قبلي لإبل الصدقة، فلما وليت زادت إبل الصدقة، فردت في الحمى لما زاد في الصدقة.

#### المئون:

وهى السور التالية للسبع الطوال إلى سورة الشعراء، وسميت بذلك لأن كل سورة منها مائة آية أو نحوها.

#### المثاني:

فهى السور التالية للمئين إلى سورة الحجرات أو سورة [ق]، وسميت بهذا الوصف لأنها ثانية بعد المئين، والمئون أولى بالنسبة لها. «وقال الفراء: هى السورة التى آياتها أقل من مائة، ولأنها تثنى أكثر وأسرع مما يثنى الطوال والمئون، أى تطوى بالقراءة» (1).





<sup>(</sup>١) رواه أحمد وأبوِ عبيد

<sup>(</sup>٢) الموسوعة القرآنية المتخصصة (١/ ٢٢٣)

<sup>( ٰ )</sup> أخرجه: ابن أبي شيبة (٣٧٦٩٠) ، والبهقي ١٤٧/٦

<sup>(</sup>٤) الموسوعة القرآنية المتخصصة (١/ ٢٢٣)



#### المفصل

فهو ما يلى المثانى من السور القصار، من سورة الحجرات أو (ق) إلى سورة الناس- على ما رجّحه العلماء.

روى أحمد وغيره من حديث حذيفة الثقفى، وفيه: «أن الذين أسلموا من ثقيف سألوا الصحابة- رضى الله عنهم: كيف تحزّبون القرآن؟ قالوا: نحزبه ثلاث سور، وخمس سور، وسبع سور، وتسع سور، وإحدى عشرة، وثلاث عشرة، وحزب المفصل من (ق) حتى النهاية»(١)، وسمى المفصل بذلك لكثرة الفصل بين سوره بالبسملة، لقصرها وكثرتها.

وهذا المفصل ينقسم إلى ثلاثة أقسام: ١- طوال. ٢- وسط. ٣- قصار. وطوال المفصل: من أول سورة الحجرات أو (ق) إلى سورة البروج. ووسط: من سورة الطارق إلى سورة لَمْ يَكُنِ. وقصار: من سورة الزلزلة إلى آخر سورة الناس.

## ترتيب آيات وسور القرآن:

انعقد إجماع الأمة على أن ترتيب آيات القرآن الكريم على هذا الشكل الذي نراه اليوم بالمصاحف، كان بتوقيف من النبي صلى الله عليه وسلم عن ربه سبحانه وتعالى، ولا مجال للرأي والاجتهاد فيه، فلقد كان جبريل ينزل بالآيات على الرسول -صلى الله عليه وسلم-، ويرشده إلى موضع كل آية من السورة، ثم يقرؤها النبي -صلى الله عليه وسلم- على أصحابه، ويأمر كتَّاب الوحي بكتابتها موضحًا لهم مكانها، وموضعها، وكان يتلوه عليهم مرارًا وتكرارًا في صلاتِه وعظاته وخطبه، وكان يعرِضُه على جبريل كل عام مرة، وعارضه به في العام الأخير مرتين، كل ذلك كان على الترتيب المعروف لنا في المصاحف الآن.

وكان كل من حَفِظَ القرآن أو شيئًا منه من الصحابة، يحفظه مرتبَ الآياتِ على هذا الترتيب، وكان الصحابة الكرام يتدارسونه فيما بينهم، ويقرءونه في صلاتهم، ويتلقاه بعضهم من بعض، بهذا الشكل وبهذا الأسلوب، فليس للخلفاء الراشدين ولا لغيرهم من الصحابة يد ولا اجتهاد في ترتيب شيء من آياتِ القرآن الكريم.

والدليل ما رواه الإمام أحمد عن عثمان بن أبي العاص قال: كنت جالسا عند رسول الله صلى الله عليه وسلم إذ شخص ببصره ثم صوبه ثم قال: «أتاني جبريل فأمرني أن أضع هذه الآية في هذا الموضع من







السورة ﴿إِن الله يأمر بالعدل والإحسان وإيتاء ذي القربى وينهى عن الفحشاء والمنكر والبغي يعظكم لعلكم تذكرون ﴾ [سورة النحل آية: ٩٠]» (١).

# جمع القرآن الكريم

الجمع الأول: هو الجمع البكري للقرآن: نسبة للصحابي (أبو بكر) رضي الله عنه:

الجمع الأول للقرآن في زمن الصديق رضي الله عنه وسبب جمع القرآن في عهد أبي بكر رضي الله عنه قتل كثير من حفظة القرآن في المعارك الإسلامية. فخشي الصحابة الكرام ضياع القرآن الكريم فهموا بكتابة القرآن الكريم حفاظا له من الضياع.

وخاصة بعد أن قتل سبعون صحابي من حفظة القرآن ،فيما عرف ببئر معونة وكانوا يُعرفون بالقرَّاء، يقرؤون القرآن ويتدارسونه ليل نهار، منهم حرام بن ملحان، وعامر بن فهيرة، فنزلوا بئر معونة بين أرض بني عامر، وحَرَّة بني سُليم وهذا كان في عهد النبي في صفرٍ سنة ٤ للهجرة، بعد أربعة أشهرٍ من غزوة أحدٍ»

وجاءت بعد ذلك معركة اليمامة ضد مسيلمة الكذاب، وهي المعركة الفاصلة مع المرتدين، وأهل التوحيد التي كان شعار الصحابة الكرام:فها "يا أصحاب سورة البقرة ويا أهل القرآن زينوا القرآن بالفعال".

وقد استشهد في هذه المعركة ألف ومائتين شهيد، كان منهم سبعون صحابي من حفظة القرآن ومن قراء القرآن، أمثال سالم مولى أبي حذيفة، وأبو حذيفة بن عتبة، وثابت بن قيس بن شماس من بني كعب، وكان يُعْرَف بخطيب النبي صلى الله عليه وسلم، وسماك بن خرشة، والسائب بن عثمان بن مظعون وعقبة بن عامر بن نابي وعبد الله بن سهيل،، وغيرهم.

فعن زيد بن ثابت قال: «بعث إليّ أبو بكر الصديق بعد مقتل أهل اليمامة فإذا عمر بن الخطاب عنده، فقال: إن عمر بن الخطاب أتاني فقال: إن القتل قد استحر أي اشتد وكثر بقراء القرآن يوم اليمامة، وإني أخشى أن يستحر القتل بالقراء في المواطن كلها فيذهب قرآن كثير، وإني أرى أن تأمر بجمع القرآن. فقال أبو بكر لعمر: كيف أفعل شيئًا لم يفعله رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال: هو والله خير، فلم يزل يراجعني في ذلك حتى شرح صدري بما شرح له صدر عمر، ورأيت الذي رأى، قال زيد بن ثابت: قال أبو بكر: إنك شاب عاقل لا نتهمك، قد كنت تكتب لرسول الله صلى الله عليه وسلم الوحي، فتتبع القرآن، فو الله لو كلفوني نقل جبل من الجبال ما كان أثقل علي من ذلك. قلت: فكيف تفعلون









شيئا لم يفعله رسول الله صلى الله عليه وسلم. قال أبو بكر: هو والله خير فلم يزل يراجعني في ذلك أبو بكر وعمر حتى شرح الله صدري للذي شرح له صدرهما (صدر أبي بكر وعمر). فتتبعت القرآن أجمعه من الرقاع والعسب واللخاف (يعني الحجارة)، وصدور الرجال. فوجدت آخر سورة التوبة (براءة) مع خزيمة بن ثابت: ﴿لقد جاءكم رسول من أنفسكم عزيز عليه ما عنتم حريص عليكم بالمؤمنين رؤف رحيم. فإن تولوا فقل حسبي الله لا إله إلا هو عليه توكلت وهو رب العرش العظيم ﴾[التوبة: ١٢٨-

«ولقد أثنى رسول الله على خزيمة فجعل شهادة خزيمة بن ثابت رضي الله عنه ، بشهادة رجلين» (٢)، فعن خُزِيْمَة بْنِ ثَابِتٍ: «أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ابْتَاعَ مِنْ سَوَاءَ بْنِ الْحَارِثِ الْمُحَارِيِّ فَرَسًا فعن خُزِيْمَة بْنِ ثَابِتٍ: «أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: مَا حَمَلَكَ عَلَى الشَّهَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: مَا حَمَلَكَ عَلَى الشَّهَادَةِ وَلَمْ فَجَحَدَهُ فَشَهِدَ لَهُ خُزِيْمَةُ بْنُ ثَابِتٍ فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: مَا حَمَلَكَ عَلَى الشَّهَادَةِ وَلَمْ قَكُنْ مَعَهُ؟ قَالَ: صَدَقْتَ يَا رَسُولَ اللهِ، وَلَكِنْ صَدَّقْتُكَ بِمَا قُلْتَ وَعَرَفْتُ أَنَّكَ لَا تَقُولُ إِلَّا حَقًّا، فَقَالَ: مَنْ شَهِدَ لَهُ خُزَيْمَةُ أَو شهِدَ عَلَيْهِ ؛ فَحَسْبُهُ» (٣).

وفي رواية أخرى أن «زيد بن ثابت، وهو يجمع القرآن، فقد آية كان يسمعها من رسول الله فلم يجدها عند أحد، ثم وجدها عند رجل من الأنصار وهي قوله تعالى: ﴿من المؤمنين رجال صدقوا ما عاهدوا الله عليه ﴾ [الأحزاب: ٢٣]، فوضعها في سورتها» (ع).

قال الزهري: وحدثني خارجة بن زيد أن زيد بن ثابت قال: فقدت آية من سورة الأحزاب كنت أسمع رسول الله صلى الله عليه وسلم يقرؤها:

﴿من المؤمنين رجال صدقوا ما عاهدوا الله عليه فمنهم من قضى نحبه ومنهم من ينتظر ﴾ [الأحزاب: ٢٣]،

فالتمستها فوجدتها مع خزيمة بن ثابت -أو أبي خزيمة- وألحقتها في سورتها<sup>(ه)</sup>.

من خلال ما سبق يفهم أن القرآن الكريم مرّ بثلاثة مراحل للتدوين والجمع؛

المرحلة الأولى في عهد النبي صلى الله عليه وسلم. والمرحلة الثانية في عهد أبي بكر الصديق رضي الله عنه. والمرحلة الثالثة في عهد عثمان بن عفان رضي الله تعالى عنه





<sup>(</sup>١) في علوم القرآن دراسات ومحاضرات (ص: ٧٥) نقلا عن السجستاني: كتاب المصاحف، ص ٧

<sup>(</sup>٢)رواه أبو داود، والنسائي، وأحمد. (٣) حسنه الحافظ ابن حجر

<sup>(</sup>٤) الترمذي وقال حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>٥) راجع المصاحف ابن ابي داود ص٢٦٠.



## المرحلة الأولى:

التي كانت في عهد النبي صلى الله عليه وسلم، فلقد كان رسول الله صلى الله عليه وسلم حريص كل الحرص على عدم نسيانه وضياعه، فعن ابن عباس قال: «كان رسول الله -صلى الله عليه وسلم- يعالج من التنزيل شدة، فكان يحرك به لسانه وشفتيه مخافة أن ينفلت منه، يريد أن يحفظه، فأنزل الله: ﴿لا تحرك به لسانك لتعجل به، إن علينا جمعه وقرآنه ﴾[القيامة:]»(١)، معني إن علينا جمعه أن نجمعه في صدرك ولقد تم في عهد النبي صلى الله عليه وسلم كتابة القرآن الكريم كاملا من قبل كتبة الوحي ولكن لم يتمكنوا من جمعه في مصحف واحد، والسبب في ذلك أن الكتابة لم تكن منتشرة في زمن الرسول. وكانت أدوات الكتابة نادرة، فالجزيرة العربية لم تكن تعرف حينذاك الكتب ولا الكتاب. الا الشئ النادر البسيط.

وكتبة الوحي ثلاثة عشر، ومن العلماء من جاوز بهم العشرين، وذكر ابن كثير ثلاثة وعشرين في البداية والنهاية، وهم كما قال ابن كثير: (أما كتاب الوحي وغيره بين يديه صلوات الله وسلامه عليه ورضي عنهم أجمعين فمنهم الخلفاء الأربعة أبو بكر وعمر وعثمان وعلي بن أبي طالب رضي الله عنهم.... ثم ذكر: أبان بن سعيد بن العاص، وأبي بن كعب، وزيد بن ثابت، ومعاذ بن جبل، وأرقم بن أبي الأرقم واسمه عبد مناف، وثابت بن قيس بن شماس، وحنظلة بن الربيع، وخالد بن سعيد بن العاص، وخالد بن الوليد، والزبير بن العوام، وعبد الله بن سعد بن أبي سرح، وعامر بن فهيرة، وعبد الله بن أرقم، وعبد الله بن زيد بن عبد ربه، والعلاء بن الحضرمي، ومحمد بن مسلمة بن جريس، ومعاوية بن أبي سفيان، والمغيرة بن شعبة رضي الله عنهم أجمعين) (٢).

فلقد كانوا يكتبون القرآن على قدر استطاعهم عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه أن رسول الله عليه الصلاة والسلام قال: «لَا تَكْتُبُوا عَنِّي، وَمَنْ كَتَبَ عَنِّي غَيْرَ الْقُرْآنِ فَلْيَمْحُهُ» (٢) وعن ابن عمر رضي الله عنه عن النبي عليه الصلاة والسلام قال: «لَا تُسَافِرُوا بِالْقُرْآنِ، فَإِنِّي لَا آمَنُ أَنْ يَنَالَهُ الْعَدُوُ» (٤) وعن عنم ان بن أبي العاص رضي الله عنه: «فَدَخَلْتُ عَلَى رَسُولِ الله فَسَأَلتُهُ مُصْحَفَاً كَانَ عِنْدَهُ، وَعَنْ زِيد بن ثابت رضي الله عنه قال: «كُنَّا عِنْدَ رَسُولِ الله نُوَلِّفُ القُرْآنَ مِنَ الرِّقاعِ» (١) .





<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ومسلم عن ابن عباس.

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية - إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي الدمشقي ج ٨ ص٣٢١ .

<sup>(</sup>٣)أخرجه مسلم. (٤) أخرجه مسلم .

<sup>(</sup>٥) رواه الطبري.

<sup>(</sup>٦) الترمذي



قال ابن عباس رضي الله عنه عن سورة الأنعام: «هِيَ مَكِيَّة، نَزَلَتْ جُمْلَةً وَاحِدَةً، نَزَلَتْ لَيْلاً، وَكَتَبُوْهَا مِنْ لَيْلَتِمْ» <sup>(۱)</sup>،

ولقد اشتهر من الصحابة الكرام من اهتم بالقرآن حفظا وتجميعا وكتابة فعن عبد الله بن عمرو بن العاص قال: "سمعت رسول الله -صلى الله عليه وسلم- يقول: «خذوا القرآن من أربعة: من عبد الله بن مسعود مسعود، وسالم، ومعاذ، وأبي بن كعب» (١)، وهؤلاء الأربعة: اثنان من المهاجرين هما: عبد الله بن مسعود وسالم، واثنان من الأنصار هما: معاذ وأبي.

Y- وعن قتادة قال: «سألت أنس بن مالك: من جمع القرآن على عهد رسول الله، صلى الله عليه وسلم؟ فقال: أربعة، كلهم من الأنصار: أبي بن كعب، ومعاذ بن جبل، وزيد بن ثابت، وأبو زيد، قلت: من أبو زيد؟ قال: أحد عمومتي» (٢). وعن أنس قال: «مات النبي -صلى الله عليه وسلم- ولم يجمع القرآن غير أربعة: أبو الدرداء، ومعاذ بن جبل، وزيد بن ثابت، وأبو زيد» (أ).

و(أبو زيد) المذكور في هذه الأحاديث ذكره ابن حجر بإسناد على شرط البخاري عن أنس: أن اسمه: قيس بن السكن، قال: وكان رجلا منا من بني عدي بن النجار أحد عمومتي، ومات ولم يدع عقبًا، ونحن ورثناه، وبين ابن حجر أنه من الحفاظ، وأنه كان يلقب بالقارئ.

# أسباب عدم جمع القرآن في عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم:

السبب الأول: قلة وندرة أدوات الكتابة، فلم يكن ميسورا في عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم أدوات الكتابة في هذا التوقيت وكان اعتمادهم على أمور بسيطة كالعسب (جريد النخل)، واللخاف (الحجارة الرقاق)، والأديم والأكتاف (عظام الأكتاف)، والأقتاب (ما يوضع على ظهور الإبل). وهذا هو المتاح عندهم في هذا الوقت.

السبب الثاني: في تأخر جمع القرآن في كتاب واحد، تتابع نزول آيات القرآن واكتمال سورة على مراحل، وما كان يطرأ على بعض آياته من النسخ وتقديم وتأخير في بعض الآيات والسور ووضع هذا مكان هذا.

وهذا من الأسباب التي أخرت اتخاذ هذه الخطوة في حياة الرسول صلوات الله عليه.





<sup>(</sup>١)راجع زاد المسير ابن الجوزي.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري.



ومع هذا كله، قد روي أن بعض الصحابة الكرام جمعوا القرآن في مصاحف خاصة بهم من هؤلاء أبي بن كعب، وسالم مولى حذيفة، وعبد الله بن مسعود، وأبو موسى الأشعري، وعبد الله بن الزبير، وأبو زيد، ومعاذ بن جبل وغيرهم، ولكن هذا الجمع لم يكن بصورة منظمة ومنضبطة كما فعل سيدنا أبو بكر رضي الله عنه، فكان لكل واحد مصحفه الخاص به يكتب في هامشه بعض التفسيرات وبعض القراءات وبعض الأحرف السبعة وغير ذلك.

## من أشهر مصاحف الصحابة:

- ١- مصحف عمر بن الخطاب.
- ٢- مصحف علي بن أبي طالب.
  - ٣- مصحف عائشة.
  - ٤- مصحف حفصة.
  - ٥- مصحف أم سلمة.
- ٦- مصحف عبد الله بن الزبير.
  - ٧- مصحف أبي بن كعب.
- ٨- مصحف عبد الله بن عباس.
- ٩- مصحف عبد الله بن مسعود. رضي الله عنهم جميعا

# منهج الصحابة في الجمع:

لقد وضع الصحابة الكرام رضى الله عنهم منهجا دقيقا ضابطا لحفظ القرآن الكريم،

فقد أخرج ابن أبي داود من طريق هشام بن عروة عن أبيه: «أن أبا بكر قال لعمر ولزيد: اقعدا على باب المسجد فمن جاءكم بشاهدين على شيء من كتاب الله فاكتباه" قال ابن حجر: "وكأن المراد بالشاهدين: الحفظ والكتاب»(١) وقال السخاوي في "جمال القراء": "والمراد أنهما يشهدان على أن ذلك المكتوب كتب بين يدي رسول الله -صلى الله عليه وسلم- أو المراد أنهما يشهدان على أن ذلك من الوجوه التي نزل بها القرآن (١).

وذكر البخاري والترمذي «أن أبو بكر الصديق جعل مع زيد بن ثابت ثلاثة من قريش هم: سعيد بن أبي العاص وعبد الرحمن بن الحارث وعبد الله بن الزبير، فلما جمعوا القرآن في الصحف أخذها أبو بكر





<sup>(</sup>۱) رواه ابو داود (۲) ۱۱ نامه ف

<sup>(</sup>٢) السخاوي في جمال القراء، وراجع مباحث في علوم القرآن مناع القطان.



فكانت عنده إلى أن مات، ثم عند عمر إلى أن مات، فجعلت عند حفصة بنت عمر، فلما كانت خلافة عثمان اختلفت الناس في القراءة»(١)، قال السيوطي: أول من جمع القرآن وسماه مصحفًا أبو بكر الصديق رضي الله عنه(٢).

ولعل سائل يسأل لماذا فعل زيد هذا الفعل من تتبع وتجميع للصحف مع إنه كان حافظا للقرآن جامعا له في صدره وصدر غيره ، ألا يكفي أن يجلس وهو وواحد آخر مثلا أو أكثر ويكتب من حفظه القرآن الكريم أو حفظ غيره، وينتهي الأمر؟ نعم يكتفي ولكن هذا دليل على كثرة الاهتمام والحرص على الضبط.

يقول السيوطي: (على أن زيدا كان لا يكتفي بمجرد وجدانه مكتوبا حتى يشهد به من تلقاه سماعا، مع كون زيد كان يحفظ، فكان يفعل ذلك مبالغة في الاحتياط والإتقان (").

ولقد حفظت هذه النسخة كمرجع للأمة الإسلامية في دار الخلافة، وفي أمان خليفة المسلمين أبو بكر رضي الله عنه حتى استشهد، ثم عند بكر رضي الله عنه حتى استشهد، ثم عند حفصة بنت عمر أم المؤمنين رضي الله عنهما، وقد سميت هذه الصحف التي جمعت عند أبي بكر (القراطيس)

# ثناء الصحابة الكرام على فعل أبو بكر.

قال الإمام علي رضي الله عنه: «رحمة الله على أبي بكر، كان أول من جمع بين اللوحين»<sup>(1)</sup>، وقال: «أعظم الناس أجرا في المصاحف أبو بكر فإنه أول من جمع بين اللوحين»<sup>(0)</sup>.

# المرحلة الثالثة: عثمان بن عفان وجمع المصاحف:

يقول عثمان بن عفان رضي الله تعالى عنه «أنتم عندي تختلفون فيه فتلحنون لحنًا اجتمعوا يا أصحاب محمد فاكتبوا للناس إمامًا» اي مصحف يكون للناس إماما لهم، وكان هذا الجمع في آخر سنة (٢٥ هـ)، فبعدما اتسعت الرقعة الإسلامية في عهد عثمان. ودخل الناس في دين الله أفواجا وتفرق بعض الصحابة في الأمصار، وتعلم أهل كل بلد من هذه البلاد قراءة القرآن على

<sup>(</sup>٥)خرجه أبو عبيد في فضائل القرآن ١٠٥، وابن أبي داود في كتاب المصاحف ص٥، وأورده ابن كثير وقال عنه: إسناده صحيح، تفسير القرآن العظيم فضائل القرآن) ج١ - ص٢٥. وانظر: أضواء على سلامة المصحف الشريف من النقص والتحريف ٤٤-٤٧ وجمع القرآن ص٩٤.





<sup>(</sup>١) رواه البخاري والترمذي.

رُ ) دراسات في علوم القرآن - محمد بكر إسماعيل (ص: ١٠٥)

<sup>(</sup>٣) السيوطيّ: الاتقان، ج ١، ص ٥٨.

<sup>(</sup>٤) المصاحف لابن أبي دآود (ص: ٥٠)



يد الصحابة الكرام وتواجد في كل بلد صحابي من الصحابة أقام فهم وأخذ في تعلمهم، وكان بين هذه المصاحف خلاف في القراءة الخاصة بالأحرف السبعة سيأتي بيانها ان شاء الله.

وكان كل صحابي يُعلّم طلابَه بالحرف الذي تلقاه من الأحرف السبعة، فكان أهل الشام يقرأون بقراءة أبي بن كعب، فيقرأون بما لم يسمع أهل العراق، وكان أهل العراق يقرأون بقراءة عبد الله بن مسعود، فيقرأون بما لم يسمع أهل الشام، فيكفر بعضهم بعضًا. (اي يخطئ بعضهم بعضا)(۱).

فلما اجتمع أهل العراق وأهل الشام لغزو ثغر أرمينية وأذربيجان، ظهر الخلاف بينهم في هذه الحروف وأنكر بعضهم على بعض ما كانوا يقرؤونه، وشهد ذلك حذيفة بن اليمان، فركب إلى عثمان بن عفان وقال له: «يا أمير المؤمنين أدرك هذه الأمة قبل أن يختلفوا في الكتاب كما اختلف الهود والنصارى. فأرسل إلى حفصة أن أرسلي إلى بالصحف ننسخها في المصاحف ثم نردها إليك فأرسلت حفصة إلى عثمان بالصحف، فأرسل عثمان إلى زيد بن ثابت وسعيد بن العاص وعبد الرحمن بن الحارث بن هشام وعبد الله بن الزبير أن انسخوا الصحف في المصاحف. وقال للرهط القرشيين الثلاثة: ما اختلفتم أنتم وزيد بن ثابت فاكتبوه بلسان قريش فإنما نزل بلسانهم. حتى إذا نسخوا الصحف في المصاحف بعث عثمان إلى كل أفق بمصحف من تلك المصاحف التي نسخوا وأمر بسوى ذلك في صحيفة أو مصحف أن يحرق» (٢).

## ثناء الصحابة الكرام على فعل أبو بكر.

قال الإمام علي رضي الله عنه: «رحمة الله على أبي بكر، كان أول من جمع بين اللوحين»<sup>(۳)</sup>، وقال: «أعظم الناس أجرا في المصاحف أبو بكر فإنه أول من جمع بين اللوحين»<sup>(٤)</sup>.

## مو افقة الصحابة الكرام على فعل عثمان:

ذكر ابن حجر العسقلاني في فتح الباري: عن علي بن أبي طالب قال : «يا أيها الناس لا تغلوا في عثمان ولا تقولوا له إلا خيرًا في المصاحف.. فو الله ما فعل الذي فعل في المصاحف إلا عن ملأ منّا جميعًا، قال: ما تقولون في هذه القراءة، قد بلغني أن بعضهم يقول إن قراءتي خير من قراءتك، وهذا يكاد أن يكون

<sup>(</sup>٤)خرجه أبو عبيد في فضائل القرآن ١٥٥، وابن أبي داود في كتاب المصاحف ص٥، وأورده ابن كثير وقال عنه: إسناده صحيح، تفسير القرآن العظيم فضائل القرآن) ج١ - ص٢٥. وانظر: أضواء على سلامة المصحف الشريف من النقص والتحريف ٤٥-٤٧ وجمع القرآن ص٩٤.





<sup>(</sup>١)فتح الباري شرح صحيح البخاري.

<sup>(</sup>٢) المصاحف لابن أبي داود (ص: ٨٨)

<sup>(</sup>٣)المصاحف لابن أبي داود (ص: ٥٠)

# هَكَذَا عَلَّمَنِي الإسْلَامُ



كفرًا، قلنا: فما ترى، قال: نرى أن نجمع الناس على مصحف واحد فلا تكون فرقة ولا يكون اختلاف، قلنا: فنعم ما رأيت.. قال على: والله لو وليت لفعلت مثل الذي فعل (١).

وعن مصعب بن سعد بن أبي وقاص، قال: أدركت أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم متوافرين، فما رأيت أحدا منهم عاب ما صنع عثمان رضي الله عنه (٢)، قال ابن القيم: «جمع عثمان رضي الله عنه الله عنه الناس على حرف واحد من الأحرف السبعة التي أطلق لهم رسول الله القراءة بها لماً كان ذلك مصلحة (٢).





<sup>(</sup>١) فتح الباري شرح صحيح البخاري الجزء ١ صفحة ١٧.

<sup>(</sup>٢) في المصاحف إسناده صحيح . (٣) الطرق الحكمية في السياسة الشرعية، ابن القيم صفحة ١٦.



## التجويد والقراءات والقراء:

علم التجويد من العلوم المتعلقة بكتاب الله سبحانه، فهو العلم الذي يؤهل الطالب إلى قراءة كتاب الله تعالى قراءة كتاب الله تعالى قراءة منضبطة وصحيحة، قال تعالى: ﴿ أَوْ زِدْ عَلَيْهِ وَرَبِّلِ الْقُرْآنَ تَرْتِيلًا ﴾ [المزمل:٤]، واختلف أهل العلم في حكم تعلم التجويد وحكم تطبيقه على قولين:

القول الأول: أن تجويد القرآن سنة وهو من آداب التلاوة و يستحسن الالتزام به عند تلاوة القرآن دون تكلف، وليس واجبا. وهذا قول الفقهاء.

القول الثاني: تعلم التجويد فرض كفاية أما القراءة به فواجب على كل مسلم ومسلمة. وهذا قول معظم علماء التجويد، قال تعالى: ﴿ وَرَبِّلِ الْقُرْآنَ تَرْتِيلًا ﴾ [المزمل:٤].

قال ابن الجزري في مقدمته:

مـــن لـــم يجــود القــرآن آثـــم وهكـــنا منــه إلينـا وصــلا وصــلا وزينــــة الأداء والقــــراءة

والتجويد: في اللغة: "التحسين"، و"الإحكام"، والإتقان"، يقال جوّدت الشيء إذا حسنته، واتقنته، والجيد عكس (الردئ).

أما اصطلاحًا: فهو إخراج كلّ حرف من حروف القرآن من مغرجه دون تغيير أو لحن ، وقراءتُه قراءةً صحيحةً وفق قواعد التجويد التي وضعها علماء التجويد.

ويقال هو: إعطاء كلّ حرف حقّه ومستحقه من المخارج والصفات.

وتجويد القرآن الكريم، إتقان تلاوته، وتحسين نطق حروفه، بالتلقي والمشافهة، وله معنيان هما: معنى: (تطبيقي، عملي)، هو: إعطاء كل حرف حقه، ومستحقه، من الصفات. الذاتية، والعرضية، مثل: الجهر، والغنة، والمد.

ومعنىً على: (نظري)، بمعنى: دراسة أحكام (علم التجويد)، يقول سيدنا على رضي الله عنه: الترتيل هو تجويد الحروف، ومعرفة الوقوف. وقال تعالى: ﴿ الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَتْلُونَهُ حَقَّ تِلَاوَتِهِ أُولَئِكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ وَمَنْ يَكُفُرْ بِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْخَاسِرُون ﴾ [البقرة: ١٢١].







# طريقة أخذ علم التجويد:

أولًا: أن يستمع المتعلم لقراءة شيخه، وهذه طريقة المتقدمين.

ثانيًا: أن يقرأ الطالب أمام شيخه والشيخ يصحح. والأفضل الجمع بين الطريقتين.

# أول من ألف في علم التجويد:

أول مَن ألَّف في التجويد: الإمام أبو مزاحم الخاقاني المتوفَّى سنة (٣٢٥هـ)، وذلك في أواخر القرن الثالث الهجري، ألف قصيدة رائية مكوَّنة من واحد وخمسين بيتًا - وهي تعتبر أقدم نظمٍ في علم التجويد - ذكر فها عددًا من موضوعات التجويد، وكان لها أثر في جهود العلماء اللاحقين من خلال استشهادهم بأبياتها، أو شرحهم لمعانها، أو اقتباسهم منها.

لكن الملاحظ أن أبا مزاحم -رحمه الله- لم يستخدم كلمة التجويد في قصيدته، ولكنه استخدم كلمة: "حسن الأداء" وما اشتق منها، فقال: "أيا قارئ القرآن، أحسِن أداءه"، وقال: "فقد قلت في حسن الأداء قصيدة"، وعدم استخدامه لكلمة التجويد يشير إلى أن هذا المصطلح لم يكن مشهورًا وقتئذٍ، وإن كان قد استخدمه بعض العلماء مثل ابن مجاهد (ت: ٣٢٤هـ)، حين قال: "اللحن في القرآن لحنان: جلي وخفي؛ فالجلي: لحن الإعراب، والخفي: ترك إعطاء الحرف حقه من تجويد لفظه".

ثم تتابعت المصنفات بعد ذلك، فألف السعيدي علي بن جعفر (ت: ١٠ هـ) تقريبًا كتابه: "التنبيه على اللحن الجلي واللحن الخفي"، وكتابه: "اختلاف القراء في اللام والنون"، ثم ألَّف مكي بن أبي طالب القيسي (ت: ٣٧٧ هـ) كتابه: "الرعاية لتجويد القراءة وتحقيق لفظ التلاوة"، وألَّف الداني: (ت: ٤٤٤ هـ) كتابه: "التحديد في الإتقان والتجويد"، وعددًا من الكتب؛ منها: "شرح قصيدة أبي مزاحم الخاقاني"، وألَّف أبو الفضل الرازي: (ت: ٤٥٤ هـ) كتابًا في التجويد، وألَّف عبدالوهَّاب القرطبي: (ت: ٤٦٢ هـ) كتاب: "الموضح في التجويد"، وكان من أشهر هذه المصنَّفات "متن تحفة الأطفال".

وقد أحصى الأستاذ الدكتور/غانم قدوري الحمد في كتابه: "الدراسات الصوتية عند علماء التجويد" ما يزيد على مائة كتاب ورسالة في علم التجويد، منها ما هو مخطوط، ومنها ما هو مطبوع، ورتبها من بداية التأليف حتى أواخر القرن الثالث عشر الهجري بحسب وفاة مؤلفها(۱).

<sup>(</sup>١)يراجع: لمحة موجزة عن تاريخ التجويد، محمود العشري، وينظر: الدراسات الصوتية عند علماء التجويد، د. غانم قدوري الحمد.





#### شروط القراءة الصحيحة:

الشرط الأول: أن تكون صحيحة الإسناد: والمقصود بصحة السند في باب القراءات هو تواترها عن النبي صلى الله عليه وسلم يقول الصفاقسي:" مذهب الأصوليين، وفقهاء المذاهب الأربعة والمحدثين القراء أن التواتر شرط في صحة القراءة ولا تثبت بالسند الصحيح غير المتواتر ولو وافقت رسم المصاحف العثمانية والعربية"(١).

## هل يشترط التواتر أم يكتفي فيه بصحة السند؟

اختلف فيه على قولين:

القول الأول: يشترطون التواتر وقالوا أن التواتر شرط في ثبوت القرآن، وممن اشترط ذلك الغزالي وابن قدامة وابن الحاجب وغيرهم

يقول الشيخ [السيد رزق الطويل] يرى جمهور العلماء من الأصوليين، وفقهاء المذاهب الأربعة، والمحدثين، والقراء أن شرط القراءة الصحيحة هو التواتر، ولا تثبت بالسند الصحيح غير المتواتر.

والقراءة التي تكتب بسند غير متواتر لا تسمى قرآنًا ولا يقرأ بها؛ لأن من تعريف العلماء للقرآن قولهم: "المنقول إلينا بالتواتر"

والتواتر: هو نقل جماعة عن جماعة تحيل العادة تواطؤهم على الكذب من أول السند إلى منتهاه.

يقول النوبري: عدم اشتراط التواتر قول حادث مخالف لإجماع الفقهاء والمحدثين، وغيرهم لأن القرآن -عند الجمهور من أئمة المذاهب الأربعة هو ما نقل بين دفتي المصحف نقلًا متواترًا، وكل من قال بهذا الحد اشترط التواتر، كما قال ابن الحاجب، وحينئذ فلا بد من التواتر عند الأئمة الأربعة، صرح بذلك جماعات كابن عبد البر، وابن عطية، والنووي، والزركشي، والسبكي، والإسنوي، والأذرعي، وعلى ذلك أجمع القراء، ولم يخالف من المتأخرين إلا مكي، وتبعه بعضهم

ومن عبارة النويري التي نقلها الدمياطي ما يفيد أن بعض القراء المتأخرين ومنهم مكي ومن تبعه لا يشترطون التواتر مثل ابن الجزري. (٢)





<sup>(</sup>١)غيث النفع في القراءات السبع للصفاقسي، (١/ ١٤).

٢) كتاب مدخل في علوم القراءات ص٤٩

إرشاد الفحول للشوكاني ص٢٩.

الكفاية في علم الرواية للبغدادي ص٥٠.



# القول الثاني:أنه لايشترط التواتر وإنما يكتفي بصحة السند.

قال الشيخ مكي بن أبي طالب القيسي: القراءة الصحيحة ما صح سندها إلى النبي-عليه الصلاة والسلام وساغ، وجهها في العربية، ووافقت خط المصحف (١)

وقال- [أبو شامة المقدسي](١)

«ولا يلزم في ذلك تواتر، بل تكفي الآحاد الصحيحة من الاستفاضة وموافقة خط المصحف وعدم المنكرين لها نقلا، وتوجيها من حيث اللغة، والله أعلم».

وهو أيضا كلام أبي إسحاق الجعبري ت٧٣٢هـ -رحمه الله-(ت٧٣٢هـ) في «كنز المعاني» وكتاب كنز المعاني في شرح حرز الأماني ووجه التهاني في القراءات السبع للإمام الشاطبي ت٥٩٠هـ

وإليه ذهب ابن الجزري وأشار إلى أنه مذهب أئمة السلف والخلف وغيرهم.

قال-رحمه الله-(ت٨٣٨ه) «كُلُّ قِرَاءَةٍ وَافَقَتِ الْعَرَبِيَّةَ وَلَوْ بِوَجْهٍ ، وَوَافَقَتْ أَحَدَ الْمُصَاحِفِ الْعُثْمَانِيَّةِ وَلَوِ الْحَتِمَالًا وَصَحَّ سَنَدُهَا ، فَهِيَ الْقِرَاءَةُ الصَّحِيحَةُ الَّتِي لَا يَجُوزُ رَدُّهَا وَلَا يَحِلُّ إِنْكَارُهَا ، بَلْ هِيَ مِنَ الْأَحْرُفِ السَّبْعَةِ الَّتِي نَزَلَ بَهَا الْقُرْآنُ وَوَجَبَ عَلَى النَّاسِ قَبُولُهَا ، سَوَاءٌ كَانَتْ عَنِ الْأَئِمَّةِ السَّبْعَةِ ، أَمْ عَنِ الْعَشْرَةِ ، السَّبْعَةِ اللَّهُ الْفُرْآنُ وَوَجَبَ عَلَى النَّاسِ قَبُولُهَا ، سَوَاءٌ كَانَتْ عَنِ الْقَبْولِينَ ، وَمَتَى اخْتَلَّ رُكُنٌ مِنْ هَذِهِ الْأَرْكَانِ الثَّلاَثَةِ أَطْلِقَ عَلَيْهَا ضَعِيفَةٌ أَوْ شَاذَةٌ أَوْ بَاطِلَةٌ ، سَوَاءٌ كَانَتْ عَنِ السَّبْعَةِ أَمْ عَمَّنْ هُوَ أَكْبَرُ مِنْهُمْ ، هَذَا هُوَ الصَّجِيحُ عِنْدَ أَنِمَةِ التَّحْقِيقِ مِنَ السَّلْفِ وَالْخَلْفِ ، صَرَّحَ بِذَلِكَ الْإِمَامُ الْحَافِظُ أَبُو عَمْرٍ و عُثْمَانُ بْنُ سَعِيدٍ الدَّانِيُّ ، وَنَصَّ عَلَيْهِ فِي غَيْرِ السَّلْفِ وَالْخَلَفِ ، صَرَّحَ بِذَلِكَ الْإِمَامُ الْحَافِظُ أَبُو وَعُثْمَانُ بْنُ سَعِيدٍ الدَّانِيُّ ، وَنَصَّ عَلَيْهِ فِي غَيْرِ السَّلْفِ وَالْخَلْفِ ، صَرَّحَ بِذَلِكَ الْإِمَامُ الْحَافِظُ أَبُو الْعَبَّاسِ أَحْمَدُ بْنُ عَمَّادٍ الْمُهْدَويُّ ، وَحَقَقَهُ الْإِمَامُ الْحَافِظُ أَبُو الْقَاسِمِ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ إِسْمَاعِيلَ الْمُعْرُوفُ بِأَبِي شَامَةَ ، وَهُوَ مَذْهَبُ السَّلْفِ الَّذِي لَا إِمْرَاهُ أَبُو الْقَاسِمِ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ إِسْمَاعِيلَ الْمُعْرُوفُ بِأَبِي شَامَةَ ، وَهُوَ مَذْهَبُ السَّلْفِ الَّذِي لَا يَعْرُفُ عَنْ أَحْدٍ مِنْهُمْ خِلَافُهُ ». (٣)

الشرط الثاني: أن تكون القراءة موافقة للغة العربية ولو بوجه محتمل، وقد وضح الإمام ابن الجزري المقصود بالعربية قائلا:" ومعنى "العربية مطلقا" أي ولو بوجه من الإعراب نحو قراءة حمزة ﴿ وَالْأَرْحَامِ ﴾ [النساء: ١] بالجر وقراءة أبي جعفر ﴿لِيَجْزِئ قَوْمًا﴾ (١).





<sup>(&#</sup>x27;) («الإبانة»لكي ص٣٩).

<sup>(</sup> $^{1}$ ) في المرشد الوجيز إلى علوم تتعلق بالكتاب العزيز ( $^{1}$ 0):

<sup>(</sup> $^{"}$ ) «النشر في القراءات العشر»(١/ ٩/ الضباع-المطبعة التجاربة):

<sup>(</sup>٤)غيث النفع في القراءات السبع للصفاقسي، (١/ ١٤) .



الشرط الثالث: أن تكون موافقة للرسم العثماني ولو احتمالا، والمقصود بموافقة القراءة للرسم العثماني أن تكون القراءة موافقة لمصحف الإمام؛ إذ هو الذي أجمعت عليه الأمة منذ عصر الصحابة إلى يوم الناس هذا،

وكل قراءة خالفت رسم المصحف الإمام عدت من قبيل الشواذ، المصحف الذي جمعه سيدنا عثمان بن عفان رضي الله عنه، يقول ابن الجزري رحمه الله: "ومعنى أحد المصاحف العثمانية واحد من المصاحف التي وجهها عثمان رضي الله عنه إلى الأمصار. كقراءة ابن كثير في التوبة ﴿ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْبَهَا الْأَنْهَارُ ﴾ بزيادة "من" فإنها لا توجد إلا في مصحف مكة".

يقول العلامة ابن الجزري:

فَكُلُ مَا وَافَقَ وَجْهَ نَصِحْوِ وَصَلَحُ اللهِ الْقَصَرُآنُ وَصَلَحَ الْقَصَرُآنُ وَصَلَحَ اللهِ اللهِ السَّلفِ فَكُنْ عَلَى نَهْ جِ سَلِيلِ السَّلفِ فَكُنْ عَلَى نَهْ جِ سَلِيلِ السَّلفِ

وَكَانَ لِلرَّسْمِ احْتِمَالاً يَحْوِي فَهَاذِهِ الثَّلاثَاتُ الأَرْكَانُ شُدُوذَهُ لَا وُ أنَّاهُ فِيعَةِ في مُجْمَعٍ عَلَيْهِ أَوْ مُخْتَلَفِ

القراءات في اللغة: جمع قراءة، مصدر قرأ.

وفي الاصطلاح: مذهب من مذاهب النطق في القرآن يذهب به إمام من الأئمة القرَّاء مذهبًا يخالف غيره.

وقد اشتهر عدد كبير من أهل العلم والفضل بنقل هذه القراءات عن رسول الله صلى الله عليه وسلم بأسانيد ثابتة متصلة إلى رسول الله -صلى الله عليه وسلم- فمن الصحابة عددًا كبيرًا، منهم: أبي بن كعب، وعلي بن أبي طالب، وزيد بن ثابت، وابن مسعود، وأبو موسى الأشعري، وغيرهم، وعنهم أخذ كثير من الصحابة والتابعين في الأمصار، وكلهم أخذ من رسول الله، صلى الله عليه وسلم.

وقد ذكر الذهبي في "طبقات القرَّاء" أن المشتهرين بإقراء القرآن من الصحابة سبعة: عثمان، وعلي، وأبّي، وزيد بن ثابت، وأبو الدرداء، وابن مسعود، وأبو موسى الأشعري، قال: وقد قرأ على "أُبّي" جماعة من الصحابة، منهم: أبو هريرة، وابن عباس، وعبد الله بن السائب، وأخذ ابن عباس عن زيد أيضًا (١).





<sup>(</sup>١) طبقات القراء، للذهبي . مباحث في علوم القرآن لمناع القطان (ص: ١٧١)



وأخذ عن هؤلاء الصحابة خلق كثير من التابعين في كل مصر من الأمصار، ولقد اشتهر في كل مكان مجموعة من القراء حيث أنهم اخذوا عن الصحابة رضي الله عنهم الذين تفرقوا في البلاد، وعرفت هذه المجموعات بالمدارس.

# أول من ألف في القراءات:

وأول من قام بجمع القراءات وضبطها في كتاب مستقل هو أبو عبيد القاسم بن سلام المتوفى سنة ٢٢٤ هـ،

#### فوائد كثرة القراءات الصحيحة:

سؤال من الممكن أن يتبادر إلى الذهن ما الفائدة من كثرة القراءات؟ لماذا لم نكتفي بقراءة واحدة؟

فمن رحمة الله تعالى على الأمة الإسلامية أن الله تعالى خفّف علها، وراعى اختلاف لهجاتها وكثرة ألسنتها، وإن الاختلاف في القراءات فوائد منها:

١- الدلالة على صيانة كتاب الله وحفظه من التبديل والتحريف مع كونه على هذا الأوجه الكثيرة.

٢- التخفيف عن الأمة وتسهيل القراءة علها.

٣- إعجاز القرآن في إيجازه، حيث تدل كل قراءة على حكم شرعي دون تكرر اللفظ كقراءة: ﴿ وَامْسَحُوا بِرُوُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ ﴾ بالنصب والخفض في "وأرجلكم" ففي قراءة النصب بيان لحكم غسل الرجل، حيث يكون العطف على معمول فعل الغسل: ﴿ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى الْمُرَافِقِ ﴾ وقراءة الجر بيان لحكم المسح على الخفين عند وجود ما يقتضيه، حيث يكون العطف على معمول فعل المسح ﴿ وَامْسَحُوا بِرُوُّ وسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ ﴾ [ المائدة.٦.]، فنستفيد الحكمين من غير تطويل، وهذا من معاني الإعجاز في الإيجاز بالقرآن.

3- بيان ما يُحتمل أن يكون مُجملًا في قراءة أخرى كقراءة: "يطهرن" في قوله تعالى: ﴿وَلا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرُنَ ﴾ [.البقرة.]، قُرِئ بالتشديد والتخفيف، فقراءة التشديد مبينة لمعنى قراءة التخفيف، عند الجمهور، فالحائض لا يحل وطؤها لزوجها بالطهر من الحيض، أي بانقطاع الدم، حتى تتطهر بالماء، وقراءة: "فامضوا إلى ذكر الله" فإنها تبيّن أن المراد بقراءة "فاسعوا" الذهاب لا المشي السريع في قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِيَ لِلصَّلاةِ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسَعَوْا إِلَى ذِكْرِ الله ﴾ [.الجمعة.] وقراءة "والسارق والسارقة فاقطعوا أيمانهما"بدلًا من "أيديهما"، فقد بينت ما يُقطع، وقراءة: "وله أخ أو أخت من أم فلكل واحد منهما السدس"، فقد بينت أن المراد الإخوة لأم (۱).





<sup>(</sup>١) كتاب مباحث في علوم القرآن لمناع القطان، (ص ١٨١).



ولذا قال العلماء: "باختلاف القراءات يظهر الاختلاف في الأحكام".

#### العشر الصغري والكبري:

يوجد فى القراءات ما يعرف: قراءة، ورواية، وطريق؛ فأما القراءة، فهي: كل ما نسب إلى أحد القراء العشرة المعروفين. الرواية: هي كل ما نسب الى من اخذ عن القارىء ويقال له راوٍ، الطريق: هي كل ما نسب إلى من أخذ من الراوي. بالنسبة للقراءات الصغرى: اقتصر الامر على طريق لكل رواية فيكون عددهم عشرون طريقا

#### العشر الكبرى:

معناه: اختيار ابن الجزري -رحمه الله تعالى- طريقين لكل رواية، وكل طريق من طريقين أخريين، فيكون المجموع ثمانون طريقًا بعد التحرير تصل إلى ٩٨٠ طريقًا، وفي هذا قال ابن الجزري: باثنين في اثنين وإلا أربع \* في زها ألف طريق تجمع

#### ملخص سريع:

الشاطبية: هي منظومة للإمام الشاطبي واسمها الأصلي هو "حرز الأماني ووجه التهاني"، ولكنها اشتهرت بالشاطبية نسبة لناظمها، نظم فيها الشاطبي سبع قراءات وهي قراءات الأئمة (نافع، وابن كثير، وأبي عمرو، وابن عامر، وعاصم، وحمزة، والكسائي).

الدرة: هي منظومة للإمام ابن الجزري نظم فيها ثلاث قراءات وهي قراءات الأئمة أبي جعفر ويعقوب وخلف، ونظمها تكملة للشاطبية بحيث تصبح الشاطبية مع الدرة جامعتين للقراءات العشر.

الطيبة: هي منظومة للإمام ابن الجزري نظم فيها القراءات العشر ، ولكنه لم يكتف بالطرق الموجودة في الشاطبية والدرة بل زاد عليها طرقا أخرى كثيرة .

العشر: هي قراءات الأئمة نافع وابن كثير وأبي عمرو وابن عامر وعاصم وحمزة والكسائي وأبي جعفر ويعقوب وخلف.

العشر الصغرى: هي القراءات العشر من طريق الشاطبية والدرة فقط.

العشر الكبرى: هي القراءات العشر من طريق الطيبة ، وسميت الكبرى لأنها مشتملة على ما في الشاطبية والدرة ، وزادت علها طرقا أخرى كثيرة .

القراءة الشاذة: هي القراءات الزائدة على العشر وأشهرها أربع قراءات هي قراءات الأئمة ابن محيصن والحسن البصري ويحيى اليزيدي والأعمش







## أسباب النزول

# علم أسباب النزول أوشأن النزول أو أسباب التنزيل

هو: علم من العلوم الإسلامية المهتمة بمعرفة أسباب نزول آيات القرآن والقضايا والأحداث المتعلقة بالقرآن الكريم، ومكان نزول الآيات ووقت نزولها.

## فوائد علم أسباب النزول:

لمعرفة أسباب النزول فوائد مهمة جدا لطالب القرآن وعلومه فهو من العلوم التي تُعين قارئ القرآن على فهمه فهمًا صحيحًا سليمًا، وذلك أن العلم بالسبب يُورث العلم بالمسبّب.

يقول الواحدي: «لا يمكن تفسير الآية دون الوقوف على قصتها وبيان نزولها »(۱)، ومعرفته أيضا يساعد علي حفظ القرآن وتثبِّتتُ معناه، لأن ربط الأحكام بالحوادث والأشخاص والأزمنة والأمكنة يساعد على استقرار المعلومة وتركيزها. معرفته يساعد على فهم آيات القرآن بشكل صحيح.

ويساعد على معايشة الوقائع والأحداث والتوقف على الحكمة من التشريع، كما يعين أيضًا على استنباط الأحكام الشرعية المنضبطة، وقال القشيري، كما في البرهان: بيان سبب النزول طريق قوي من فهم معاني الكتاب العزيز» (٢). وقال ابن دقيق العيد، كما في الإتقان: بيان سبب النزول طريق قوي في فهم معانى القرآن» (٢).

قال شيخ الإسلام في مقدمة أصول التفسير: معرفة سبب النزول يعين على فهم الآية، فإن العلم بالسبب يورث العلم بالمسبب.

قال السيوطي في الإتقان: ومن فوائد معرفة أسباب النزول: دفع توهم الحصر، طرق معرفة أسباب النزول(٤).

ومن الفوائد معرفة الأحكام الخاصة التي لا يجوز تعميمها، كقوله تعالى: ﴿إِن النين يرمون المحصنات الغافلات المؤمنات لعنوا في الدنيا والآخرة ولهم عذاب عظيم، يوم تشهد عليهم ألسنتهم وأيديهم وأرجلهم بما كانوا يعملون، يومئذ يوفيهم الله دينهم الحق ويعلمون أن الله هو الحق المبين ﴾[النور: ٢٣]، فإن هذه الآية نزلت في عائشة خاصة، أو سائر أزواج النبي -صلى الله عليه وسلمعن ابن عباس في قوله: ﴿إِن الذين يرمون المحصنات.. ﴾ الآية: نزلت في عائشة خاصة.





<sup>(</sup>١) أسباب النزول، تأليف: الواحدى، ص٦.

<sup>(</sup>٢)البرهان للزركشي . (٣) الاتتان ال

<sup>(</sup>٣) الْإِتقَانَ للسَّيوطِّي . (٤)ينظر: "الإِتقان"، السيوطي (١/ ٢٩).



## طرق معرفة أسباب النزول.

معرفة أسباب الغزول يكون بالنقل الصحيح المنضبط، والرواية، والسماع ممن شاهدوا التنزيل وحضروه، وهم الصحابة الكرام، ولا يوجد طريق آخر، قال الواحدي في أسباب الغزول: لا يحل القول في أسباب نزول الكتاب إلا بالرواية، والسماع ممن شاهدوا التنزيل، ووقفوا على الأسباب، وبحثوا عن علمها.

قال محمد بن سيرين: سألت عبيدة عن آية من القرآن، فقال: اتق الله، وقل سدادًا، ذهب الذين يعلمون فيم أنزل الله القرآن (١).

## أعلم الأمة بأسباب النزول:

الصحابة الكرام هم أعلم الأمة بأسباب النزول، وعلى رأس هؤلاء ،الصحابي عبد الله بن مسعود رضى الله عنه ..

الذي قال فيه رسول الله صلى الله عليه وسلم: «مَن سرَّهُ أن يَقرأَ القرآنَ غضًّا كما أُنْزِلَ، فليَقرأهُ علَى قراءةِ ابنِ أمِّ عبدٍ»(٢)، عن: أبي بكر الصديق وعمران بن الحصين: إسناده صحيح

يقول ابن مسعود رضي الله عنه: «أخذت من فيّ رسول الله صلّى الله عليه وسلّم سبعين سورة» (٢)، وعن مسروق، قال: قال عبد الله بن مسعود «والذي لا إله غيره، ما نزلت آية من كتاب الله إلا وأنا أعلم فيما نزلت، وأين نزلت، ولو أعلم مكان أحد أعلم بكتاب الله مني تناله المطايا لأتيته» (٤)، وعن مسروق أيضًا أنه قال: «شاممتُ أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم فوجدت علمهم انتهى إلى ستة نفر منهم: عمر وعلي وعبد الله وأبيّ بن كعب وأبو الدرداء وزيد ابن ثابت، ثم شاممتُ هؤلاء الستة فوجدت علمهم انتهى إلى رجلين: على وعبد الله بن مسعود» (٥).

# المكي والمدني من القرآن الكريم

## تعريف المكي والمدني:

اختلف العلماء في تعريف المكي والمدني: فقيل: إن المكي: ما وقع خطابا لأهل مكة، والمدني: ما وقع خطابا لأهل المدينة:





<sup>(</sup>١)أسباب النزول ت الحميدان (ص: ٩)

<sup>(</sup>٢) المصاحف لابن أبي داود (ص: ٧٤)

<sup>(</sup>٣)التفسير والمفسرون (١/ ٦٥) (٤) ما .

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم . (٥)المدخل إلى السنن الكبرى للبهقي (ص: ١٦٠)



وأخرج أبو عبيد في فضائل القرآن عن ميمون بن مهران قال: « ما كان في القرآن يا أيها الناس أو يا بني آدم، فإنه مكي، وما كان ب: يا أيها الذين آمنوا، فإنه مدني»(١).

وقيل المكي ما نزل بمكة، والمدني: ما نزل بالمدينة:

وأشهر التعريفات وأقواها أن المكي: ما نزل قبل هجرة النبي صلى الله عليه وسلم إلى المدينة، وإن كان نزوله خارج مكة، كقوله سبحانه: ﴿وسئل من أرسلنا من قبلك من رسلنا أجعلنا من دون الرحمن آلهة يعبدون ﴾ [سورة الزخرف آية: ٤٥]، فإنها نزلت ببيت المقدس ليلة الإسراء. العهد المكي الذي استمر قرابة ثلاثة عشرة سنة. والمدني: ما نزل بعد الهجرة هجرة النبي صلى الله عليه وسلم إلى المدينة: ولو كان نزوله خارج المدينة.

كقوله سبحانه في سورة التوبة: ﴿لو كان عرضا قريبا وسفرا قاصدا لاتبعوك ولكن بعدت عليهم الشقة وسيحلفون بالله لو استطعنا لخرجنا معكم يهلكون أنفسهم والله يعلم إنهم لكاذبون ﴾ [سورة التوبة آية: ٢٤]، فإنها نزلت بتبوك.

و كقوله تعالى: ﴿اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام دينا ﴾ [سورة المائدة آية: ٣]، مدنية مع أنها نزلت يوم الجمعة بعرفة في حجة الوداع.

وكذلك آية: ﴿إِن الله يأمركم أن تؤدوا الأمانات إلى أهلها ﴾ [سورة النساء آية: ٥٨]، فإنها مدنية مع أنها نزلت بمكة في جوف الكعبة عام الفتح.

# فائدة العلم بالمكي والمدني

من فوائد العلم بالمكي والمدني:

- تمييز الناسخ من المنسوخ: فلو وجد اختلاف في حكم شرعي وعرف المكي والمدني يقدم المدني علي المكي لأنه هو الأحدث ويعتبر المدني ناسخا له:
  - ٢- معرفة تاريخ التشريع وتدرج أحكامه.

## كيف يعرف المكي والمدني:

يعرف بالنقل الصحيح الثابت عن الصحابة والتابعين؛ لأنه لم يرد عن النبي صلى الله عليه وسلم بيان للمكي والمدني، فهم أعلم الأمة بالتنزيل وأكثرها أخذ من النبى صلى الله عليه وسلم، وأعلم الأمة بالقرآن مكيه ومدنيه هو سيدنا عبد الله بن مسعود، قال عبد الله بن مسعود رضى الله عنه: «والله الذي

(1)الإتقان في علوم القرآن (1/1)







لا إله غيره ما نزلت سورة من كتاب الله إلا وأنا أعلم أين نزلت؟ ولا نزلت آية من كتاب الله إلا وأنا أعلم فيما نزلت؟ ولو أعلم أن أحدا أعلم مني بكتاب الله تبلغه الإبل لركبت إليه»(١).

# فوائد معرفة المكي والمدني

أ- الاستعانة به في تفسير القرآن: فإن معرفة مواقع النزول تساعد على فهم الآية وتفسيرها تفسيرا صحيحا.

ب- تذوق أساليب القرآن والاستفادة منها في أسلوب الدعوة إلى الله.

ج- الوقوف على السيرة النبوية من خلال الآيات القرآنية.





<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري.











#### تعريف علم الفرائض

الفرائض لغة: جمع فريضة، وهي مشتقة من الفرض، والفرض يأتي لمعانٍ عدة منها: التقدير والقطع والبيان، يقول الله سبحانه: ﴿ وَقَدْ فَرَضْتُمْ لَهُنَّ فَرِيضَةً فَنِصْفُ مَا فَرَضْتُمْ ﴾ (البقرة- ٢٣٧)، بمعنى "قدرتم".

قال الله تعالى: ﴿نَصِيبًا مَّفْرُوضًا ﴾ (النساء: ٧)، بمعنى "مقطوعا"

قال الله تعالى: ﴿ قَدْ فَرَضَ اللَّهُ لَكُمْ تَحِلَّةَ أَيْمَانِكُمْ ۗ وَاللَّهُ مَوْلَاكُمْ ۖ وَهُوَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ ﴾ (التحريم: ٢)، بمعنى "البيان".

قال الواحدي: "وهذا أيضًا راجع إلى معنى القطع؛ لأن من قطع شيئًا أبانه عن غيره، والله تعالى إذا فرض شيئًا أبانه، وبان ذلك الشيء عن غيره.

و (فرض) بمعنى: أوجب، وفرض بمعنى: أبان، كلاهما يَرْجِع إلى أصل واحد على ما بينا.(١)

التعريف الاصطلاحي: هو معرفة القواعد الفقهية والأصول الحسابية التي يعرف بها نصيب كل وارث من التركة ، ويعرف به من يرث ومن لا يرث.

وَقَالَ ابْنُ عَرَفَةَ: "علم الفرائض لقبا ، الفقه المتعلق بالإرث ،وعلم ما يوصل لمعرفة قدر ما يجب لكل ذي حق في التركة" (٢).

ويقال لعلم الفرائض أيضا علم المواريث.

والمواريث جمع ميراث، ويقال: تراث، وإرث، وهو اسم لما يورث عن الميت، مأخوذ من قولهم: ورث فلان غيره، إذا ناله شئ من تركته، أو خلفه في أمر من الأمور بعد وفاته ومنه قول الله تبارك وتعالى: "وَلِلَّهِ





<sup>(&#</sup>x27;) التفسير البسيط: ٤/ ٣٤، وتفسير القرطبي: ٢/ ٤٠٦. الكفاية في التفسير بالمأثور والدراية (٤/ ٢٦٨)

<sup>(</sup>۲ ) شرح مختصر خليل للخرشي (۸/ ١٩٦)



مِيرَاثُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُ ونَ خَبِيرٌ" (آل عَمران: ١٨٠). ولا شك أن الوارث يخلف المتوفى في ملك أمواله. (١)

ومنه قوله تعالى: "وَتَأْكُلُونَ الثُّرَاثَ أَكْلا لَمًّا" (الفجر: ١٩)

والإرث لغة: البقاء وانتقال الشيء من قوم إلى قوم آخرين.

وشرعًا: حق قابل للتجزئ يثبت لمستحقه بعد موت من كان له ذلك لقرابة بينهما ونحوهما كالزوجية والولاء. (٢)

فهذه الألفاظ الثلاثة: (علم الفرائض، وعلم المواريث، وعلم التركات) أسماء لمسمىً واحد.

والتركة:

هي جميع ما يخلفه الميت بعد موته، من أموال منقولة، كالذهب والفضة وسائر النقود والأثاث، أو غير منقولة الأراضي والدور وغيرها، وذهَبَ جُمْهُورُ الْفُقَهَاءِ إِلَى أَنَّ التَّرِكَةَ تَشْمَل جَمِيعَ مَا تَرَكَهُ الْمُتُوقَى عِير منقولة الأراضي والدور وغيرها، وذهَبَ جُمْهُورُ الْفُقَهَاءِ إِلَى أَنَّ التَّرِكَةَ تَشْمَل جَمِيعَ مَا تَرَكَهُ الْمُتُوقَى مِنْ أَمْوَالٍ وَحُقُوقٍ، وَقَدِ اسْتَدَلُّوا بِقَوْلِهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «مَنْ مَاتَ وَتَرَكَ مَالاً فَمَالُهُ لِمَوَالِي الْفُصَبَيَةِ» (٣)

ويسمى العارف بهذا العلم والمنشغل به: فارضًا، وفريضًا، وفرضيًّا، وفرائضيًّا. (٤)

## معنى الفرع الوارث:

الفرع في اللغة: ما يبنى عليه غيره. وفي فقه المواريث هم: أولاد الشخص المنتسبون إليه باعتبار أنهم مولودون له مباشرة أو بواسطة. والفرع الوارث هم:

الولد المباشر ويشمل: «الأبناء والبنات»

<sup>(</sup>٤) الدلائل والإشارات على أخصر المختصرات، محمد بن بدر الدين البلباني الحنبلي (ت: ١٠٨٣هـ) تصحيح: د. عبد العزيز بن عدنان العيدان، د. أنس بن عادل اليتامي، الناشر: دار ركائز للنشر والتوزيع، الكويت، ودار أطلس الخضراء للنشر والتوزيع، الرياض، السعودية، ط/ ١، سنة: ٢٠١٨م، (٢/ ٥٠٥).



<sup>( &#</sup>x27; ) الفقه المنهجي على مذهب الإمام الشافعي (٥/ ٦٧)

<sup>(</sup>٢ ١) إعانة الطالب في بداية علم الفرائض (صُ: ٢٠)

<sup>(</sup>٣)رواه البخاري



الولد غير المباشر هو الذي يدلي إلى الميت بواسطة فرع وارث ذكر، ويشمل:

أبناء الابن وإن سفل.

بنات الابن وإن سفل.

وأما أبناء وبنات البنت؛ فهم فرع غير وارث، لأن نسبهم يتصل بآبائهم لا بأمهاتهم.

واسم (الولد) يَتَنَاوَلُ أَوْلَادَ الِابْنِ كَمَا يَتَنَاوَلُ أَوْلَادَ الصُّلْبِ، قال الله تعالى: ﴿يَا بَنِي آدَمَ﴾ ولا يمتنع أَحَدٌ أن يقول: إن النَّبِيَّ صلى الله عليه وسلم مِنْ وَلَدِ هَاشِمٍ وَمِنْ وَلَدِ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ، فَثَبَتَ بِذَلِكَ أَنَّ اسْمَ أن يقول: إن النَّبِيَّ صلى الله عليه وسلم مِنْ وَلَدِ هَاشِمٍ وَمِنْ وَلَدِ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ، فَثَبَتَ بِذَلِكَ أَنَّ اسْمَ الْأَوْلَادِ يَقَعُ عَلَى وَلَدِ الْإِبْنِ وَعَلَى وَلَدِ الصُّلْبِ جَمِيعًا (١)، واستنادا للقاعدة (القريب الأقرب يحجب القريب الأبعد).

والله تعالى بدأ بذكر ميراث الأولاد في القرآن الكريم، وإنما فعل ذلك؛ لأن تعلق الإنسان بولده أشد التعلقات، ولذلك قال عليه الصلاة والسلام: "«فاطمة بضعة مني» "فلهذا السبب قدم الله ذكر ميراثهم. (٢)

#### فضل علم المواريث

جاء في فضل علم المواريث جملة أحاديث، وإن كان منها الضعيف ، ولكن لا حرج من ذكرها، فما عليه جمهور المحدثين هو جواز العمل بالحديث الضعيف بشروط (٣).

<sup>( &#</sup>x27; ) أحكام القرآن للجصاص - ابو بكر أحمد بن علي الرازي ج٣ ص١٧٠

<sup>(</sup>٢) (تفسير الرازي — فخر الدين الرازي (٦٠٦ هـ)) النساء ١١

<sup>(</sup>٣) الشروط ذكرها الحافظ ابن حجر وغيره وهي: أن يكون الضعف غير شديد. أن يندرج الحديث تحت أصل معمول به. ألا يعتقد العمل به ثبوته، بل يعتقد الاحتياط. وزاد العلماء شروطا أخري وهي أن يكون في باب الترغيب والترهيب وفضائل الأعمال وألا يكون في مسائل الاعتقاد ولا الحلال والحرام. ولقد ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية في الفتاوى ،كلام طيبا بشأن العمل بالحديث الضعيف قال: فإذا روي حديث في فضل بعض الأعمال المستحبة وثوابها وكراهة بعض الأعمال وعقابها فمقادير الثواب والعقاب وأنواعه إذا روي فيها حديث لا نعلم أنه موضوع جازت روايته والعمل به، بمعنى أن النفس ترجو ذلك الثواب أو تخاف ذلك العقاب، كرجل يعلم أن التجارة تربح لكن بلغه أنها تربح ربحاً كثيراً، فهذا إن صدق نفعه وإن كذب لم يضره، ومثال ذلك الترغيب والترهيب بالإسرائيليات والمنامات وكلمات السلف والعلماء ووقائع العلماء ونحو ذلك مما لا يجوز بمجرده إثبات حكم شرعي لا استحباب ولا غيره، ولكن يجوز أن يذكر في الترغيب والترهيب والترجية والتخويف.



ولقد ذكر الإمام النووي رحمه الله تعالى اتفاق المحدثين والفقهاء على جواز الأخذ بالحديث الضعيف في فضائل الأعمال والترغيب والترهيب في كثيرٍ من كُتبه ... وقد نقل ذلك في كتاب الروضة وفي كتابه الإرشاد والتقريب وفي كتابه الأذكار.

فمما لا شك فيه أن علم الفرائض والمواريث، من أجل وأفضل العلوم على الإطلاق فلقد أمر النبي صلى الله عليه وسلم بتعليمه فقال رسول الله والله والله والله عليه وسلم بتعليمه فقال رسول الله والله والل

وجاء في رواية اخرى يا أبا هريرة تعلموا الفرائض وعلموه .قَالَ سُفْيَان بن عُيَيْنَة: إِنَّمَا قيل لَهَا: «نصف العِلم» لِأَنَّهُ يُبْتَلى بِهِ النَّاس كلهم. (١)

#### لماذا علم الفرائض نصف العلم؟

حمل الرافعيُّ وغيرُه قَوْلَهُ عَلَيْهِ الصَّلَاة وَالسَّلَامُ: «إِنَّهَا نصف الْعلم» عَلَى أَن للْإِنْسَان حَالَة حياةٍ وموتٍ، وَفِي الْفَرَائِض مُعظم الْأَحْكَام الْمُتَعَلَّقَة بِحَال الْمُوْت. وعن ابن مسعود رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال «تعلموا الفرائض وعلموه الناس فإني امرؤ مقبوض وإن العلم سيقبض حتى يختلف الاثنان في الفريضة فلا يجدان أحدا يفصل بينهما» (٢).

وعن عبد الله بن عمرو أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «العلم ثلاثة وما سوى ذلك فضل: آية محكمة أو سنة قائمة أو فريضة عادلة » (أنه محكمة) أي آية غير منسوخة، معمول بها، و(سنة قائمة) معناها: سنة ثابتة، و(فريضة عادلة) أى فريضة موزعة وفقا للشريعة الإسلامية بدون





<sup>(</sup>١)رواه البيهقي في الكبرى ٦/ ٣٤٥. راجع. شرح مشكل الوسيط (٣/ ٤٨٥) صاحبه الشَّهْرَزُوري، عثمان بن عبد الرحمن (٥٧ عمرو، تقي الدين المعروف بابن الصلاح. علم الرحمن (٥٥٧ عمرو) والنقه والتفسير وأسماء الرجال. وُلد في شرخان، بلد قرب شهرزور. ثم انتقل إلى الموصل. تفقه على والده عبد الرحمن بن عثمان صلاح الدين. وسمع من أبي المظفر بن السمعاني، وعبد الصمد بن الحرستاني والشيخ موفق الدين المقدسي، وابن عساكر، وغيرهم.

<sup>(</sup>٢) (صحِيح الإسناد) رواه أحمد والترمذي والحاكم والفظ له

<sup>(</sup>٣)رواه أبو داود وابن ماجه.



مخالفة لما جاء في كتاب الله وسنة رسول الله رسول الله الله عليه وسلم قال: «تعلموا الفرائض من تعلم فريضة كان كمن من أعتق عشر رقاب"(۱).

و حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «رَحِمَ اللَّهُ مَنْ تَعَلَّمَ فَرِيضَةً أَوْ فَرِيضَتَيْنِ فَعَمِلَ بِهِمَا أَوْ عَلَّمَهُمَا لَِنْ يَعْمَلُ بِهِمَا» (٢)

ولقد كان السلف الصالح رضي الله تعالى عنهم أجمعين يرتبون طلب العلم فيأمرون طلاب العلم أولا بحفظ القرآن ثم تعلم الفرائض، فكانوا لا يكتبون في مجالسهم أحاديث مسنده لطلبة العلم حتى يكونوا أتموا حفظ القرآن يقولون لهم ارجعوا فاحفظوا القرآن يكونوا أتموا حفظ القرآن يقولون لهم ارجعوا فاحفظوا القرآن فإن تعلموا فإن حفظوا القرآن يسألونهم عن علم الفرائض فيقولون لهم ارجعوا فتعلموا الفرائض فإن تعلموا الفرائض بدأوا معهم في تعلم الحديث وعلم الأسانيد.

وروي عن عمر بن الخطاب رضي الله تعالى عنه أنه كان يقول: «تَعَلَّموا الفَرائِضَ؛ فإِنَّها مِنْ دِينِكُمْ» (ألله وقال أبو موسى الأشعري رضي الله تعالى عنه: «مَثَلُ الَّذِي يَقْرَأُ الْقُرْآنَ وَلَا يُحْسِنُ الْفَرَائِضَ كَالْيَدَيْنِ بِلَا وَوَلَا يُحْسِنُ الْفَرَائِضَ كَالْبُرْنُسِ لا رأس لَهُ» (ألم والبرنس كل ثوب رأسه منه ملتصق به أي محيط به (٦).

(٣)أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه ت الحوت (٦/ ٢٣٩) رقم: «٣١٠٣٤»، والبيهقي في السنن الكبير، ت التركي (١٢/ ٤٢٣) رقم: «١٢٣٠٨».

(٤) أُخْرَجُه ابن أبي شيبة في مصنفه، (٦/ ٢٣٩) رقم: «٣١٠٣٥».

<sup>(</sup>٦) البرنس: هو كل ثوب رأسه منه ملتزق به، من دراعة أو جبة أو ممطر أو غيره. وقيل: هو قلنسوة طويلة كان النساك يلبسونها في صدر الإسلام، هو من البرس بكسر الباء القطن، والنوى زائدة. ينظر: النهاية في غريب الجديث والأثر، لابن الأثير، (١٢٢/١).



<sup>(</sup>۱) رواه ابن ماجه.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) جامع بيان العلم وفضله (۱/ ۱۹۰) بن عبد البر (۳٦۸ - ٤٦٣ هـ)يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر النمري القرطبي المالكي، أبو عمر من كبار حفاظ الحديث، مؤرخ، أديب، بحاثة. يقال له حافظ المغرب. ولد بقرطبة. ورحل رحلات طويلة في غربي الأندلس وشرقيها. وولي قضاء لشبونة وشنترين. وتوفي بشاطبة. (٣) ذرجه ابن أب شبية في مصنفه ت الحوب (٦/ ٢٣٩)، وقد (٣١٠ ٢٣٥)، والبوعة. في السنن الكبير، ت

<sup>(ُ</sup>ه) أخرجه ابن حجر العسقلاني، زهر الفردوس، (٦/ ٢٥٤) رقم: «٢٣٨٤» جمع الجوامع المعروف بـ «الجامع الكبير» للسيوطي، (٨/ ٢٤٦- ٢٤٧)، رقم: «١٩٨٧٩» ، واللمتقي الهندي في كنز العمال، (١٠/ ١٧٨) رقم: «٢٨٩١٩».



وعن ابن مسعود الفرائض ولا يكونن أحدكم كرجل لقيه أعرابي فقال له أمهاجر أنت ثم قال رَضِي الله عَنْهُ: «تعلموا الفرائض ولا يكونن أحدكم كرجل لقيه أعرابي فقال له أمهاجر أنت ثم قال له إن إنسان من أهلي مات فكيف يقسم ميراثه؟ قال لا أدري قال فما فضلكم علينا يقرءون القرآن ولا تعلمون الفرائض» (٢).

رُوي عن ابن مسعود أنه قال: مَن لم يعرف أحكام الفرائض والحج والطلاق فبِمَ يَفْضُل أهلَ البادية؟!، يعني: إذا كنت لا تعرف أحكام الحج، ولا الطلاق، ولا الفرائض، فبأي شيء تتميز عن أهل البادية؟(")

وفي رواية ( من قرأ القرآن فليتعلم الفرائض ......الحديث)

وروي أيضا أنه لما بعث عامله إلى مكة ثم رجع إليه فقال له: من وليت على أهل مكة قال: تركت ووليت على مولى من مواليهم قال: تقرك عليهم مولى ؟ فقال له: إنه يحفظ القرآن وعنده علم بالفرائض، فقال عمر بن الخطاب رضي الله عنه إني سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «إن الله يَرْفَعُ بَهُ أَدْ الْقُرْآنِ أَقْوَامًا وَيَضَعُ بِهِ آخَرِينَ» (أ)

## مكانة زيد بن ثابت رضي الله عنه:

عرف زيد بن ثابت الله عنه أعلم الصحابة بعلم الفرائض، وقد ثبتت أن النبي على قال: «أفرضكم زيد»، فعن أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله عليهم السلام: «أَرْحَمُ أُمَّتِي بِأُمَّتِي بِأُمَّتِي أَبُو بَكْرٍ، وَأَشَدُّهُمْ زِيد»، فعن أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله عليهم السلام: «أَرْحَمُ أُمَّتِي بِأُمَّتِي بِأُمَّتِي أَبُو بَكْرٍ، وَأَصْدَقُهُمْ حَيَاءً عُثْمَانُ، وَأَفْرَضُهُمْ زَيْدُ بْنُ ثَابِتٍ، وَأَقْرَوُهُمْ لِكِتَابِ اللهِ أُبَيُّ بْنُ كَعْبٍ،

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه، (١٠/ ٤٥٠) رقم: «٢٠٠٢) والفاكهي في أخبار مكة، (٣/ ١٦٥) رقم: «١٢٠٢) وأبد عبد الرزاق في المستخرج، (١١/ ٦ - ٧) رقم: «٢٠٠١».



<sup>(</sup>١)أخرجه الحاكم في المستدرك على الصحيحين، (٤/ ٣٧٠) رقم: «٧٩٥٧»، والبيهقي في السنن الكبير، (١/ ٢٢٠) رقم: «١٢٣٠٧»، رواه سعيد بن منصور.

<sup>(</sup>٢) رواه الألباني في إرواء الغليل ورجاله ثقات ولكنه منقطع

سلسلة التفسير لمصطفى العدوي (7/7)



وَأَعْلَمُهُمْ بِالْحَلَالِ وَالْحَرَامِ مُعَادُ بْنُ جَبَلٍ، أَلَا وَإِنَّ لِكُلِّ أُمَّةٍ أَمِينًا، وَإِنَّ أَمِينَ هَذِهِ الْأُمَّةِ أَبُو عُبَيْدَةَ بْنُ الْجَرَاح»(۱).

وعن ابي هريرة الله وأرضاه حين مات زيد بن ثابت رحمه الله قال: «مات رباني هذه الأمة»(٢)؛ لأن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال في زيد بن ثابت «أفرضكم زيد بن ثابت»، رضي الله تعالى عنه وأرضاه،.

وكان عمر بن الخطاب أيام كان بالشام يكتب إلى زيد بن ثابت، وهو بالمدينة حين استخلفه عليها فبدأ باسمِه على نفسِه لمكانته من العلم والفقه في الدين، وحين أشكل عليه مشى إليه بنفسه إلى بيت زيد ابن ثابت يستفتيه عن رأيه في ميراث الجدة، وخطب عمر بن الخطاب رضي الله عنه بالجابية، وهي مكان بالشام فقال: «من يسأل عن الفرائض فليأت زيد بن ثابت فقد خصَّه رسول الله وقي فقال: «أفرضكم زيد»، فكان دائمًا يقدم زيدا لما له من العلم والفضلِ رضي الله عنه قال العلماء: لِأَنَّ زيد كان أصحَّهُم حسابًا وأسرعَهُمْ جَوابًا، وأحرص الصحابة على تعلمه. (٢)

تحريم التعدي والمخالفة لأحكام الميراث:

قال تعالى: ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ يُدْخِلْهُ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِهَا وَذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ \* وَمَنْ يَعْصِ اللّه وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ يُدْخِلْهُ نَارًا خَالِدًا فِهَا وَلَهُ عَذَابٌ وَذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ \* وَمَنْ يَعْصِ اللّه وَرَسُولَهُ وَيَتَعَد حدوده، الآية، في مُهِينٌ \* ﴾ [النساء: ١٣ - ١٤]، عن ابن عباس قال: «ومن يعص الله ورسوله ويتعد حدوده، الآية، في شأن المواريث».

<sup>(</sup>٢) جمع الزاوند ومنبع الفوائد الهيثمي - نور الدين علي بن أبي بكر الهيثمي ص١٣٦





<sup>(</sup>۱)أخرجه أحمد في مسنده (۲۱) ٤٠٥) رقم: «١٣٩٠»، والترمذي في سننه (٦/ ١٢٧)، رقم: «٣٧٩١»، وقال: (هذا حديث حسن صحيح) جاء برواية: عبدالله بن عمر كما في صحيح الجامع الألباني، وأخرجه أبو يعلى (٥٧٦٣)، والبيهقي (٤٤٥١) واللفظ له.

<sup>(</sup>٢) الأحاد والمثناني لابن أبي عاصم (١/ ٢٩١) ابن أبي عاصم (٢٠٦ - ٢٨٧ هـ)أحمد بن عمرو بن أبي عاصم الضحاك ابن مخلد الشيباني، أبو بكر بن أبي عاصم، ويقال له ابن النبيل: عالم بالحديث، زاهد رحالة، من أهل البصرة. ولي قضاء أصبهان.



وقال ابن عباس عن أهل الجاهلة، حين نزل على رسول الله ﷺ قول الله تبارك وتعالى: يُوصِيكُمُ اللهُ فِي أَوْلادِكُمْ لِلذَّكَرِ مِثْلُ حَظِّ الأُنْتَيَيْنِ إلى تمام الآيتين: «أَيُورَّتْ من لا يركب الفرس ولا يقاتل العدوَّ ولا يحوز الغنيمة، نصفَ المال أو جميع المال؟» استنكارًا منهم قسمةَ الله ما قسم لصغارِ ولدِ الميتِ ونسائِه. (۱)

وأخرج أحمد، وعبد ابن حُمَيْدٍ، وَأَبُو دَاوُدَ، وَالبِّرْمِذِيُّ، وَحَسَّنَهُ، وَابْنُ مَاجَهْ، وَاللَّفْظُ لَهُ، وَالْبَبْهَةِيُّ عَنْ أَبِي هُرِيْرَةَ قَالَ: قَال رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إِنَّ الرَّجُلَ لَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ الْخَيْرِ سبعين سَنَةً، فَإِذَا أَوْصَى حَافَ فِي وَصِيَّتِهِ فَيُخْتَمُ لَهُ بِشَرِّ عَمَلِهِ فَيَدْخُلُ النَّارَ، وَإِنَّ الرَّجُلَ لَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ الشَّرِ سَبُعِينَ سَنَةً، فَيَعْدِلُ فِي وَصِيَّتِهِ، فَيُخْتَمُ لَهُ بِخَيْرِ عَمَلِهِ، فَيَدْخُلُ الْجَنَّةَ» ثُمَّ يَقُولُ أَبُو هُرِيْرَةَ: اقْرَءُوا إِنْ سَبْعِينَ سَنَةً، فَيَعْدِلُ فِي وَصِيَّتِهِ، فَيُخْتَمُ لَهُ بِخَيْرِ عَمَلِهِ، فَيَدْخُلُ الْجَنَّةَ» ثُمَّ يَقُولُ أَبُو هُرِيْرَةَ: اقْرَءُوا إِنْ شِبْعِينَ سَنَةً، فَيَعْدِلُ فِي وَصِيَّتِهِ، فَيُخْتَمُ لَهُ بِخَيْرِ عَمَلِهِ، فَيَدْخُلُ الْجَنَّةَ» ثُمَّ يَقُولُ أَبُو هُرِيْرَةَ: اقْرَءُوا إِنْ شِئْتُمْ: تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ إِلَى قَوْلِهِ: عَذَابٌ مُهِينٌ '').

وَأَخْرَجَ ابْنُ مَاجَهْ عَنْ أَنَسٍ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى الله عليه وَسَلَّمَ: «مَنْ قَطَعَ مِيرَاثَ وَارِثِهِ قَطَعَ اللَّهُ مِيرَاثَهُ مِنَ الْجَنَّةِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ»<sup>(٣)</sup>.

وَأَخْرَجَ ابْنُ أَبِي شَيْبَةَ، وَعَبْدُ الرَّزَّاقِ، وَعَبْدُ بْنُ حُمَيْدٍ، وَالنَّسَائِيُّ، وَابْنُ جَرِيرٍ، وَابْنُ الْمُنْذِرِ، وَابْنُ أَبِي حَاتِمٍ، وَالْبَيْهَقِيُّ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ قَالَ: «الْإِضْرَارُ فِي الْوَصِيَّةِ مِنَ الْكَبَائِرِ، ثُمَّ قَرَأَ: غَيْرَ مُضَارٍّ» (أَ)، وَقَدْ رَوَاهُ ابْنُ جَرِيرٍ، وَابْنُ أَبِي حَاتِمٍ، وَالْبَيْهَقِيُّ عَنْهُ مَرْفُوعًا.

#### مسألة:

ولعل سائلا يسأل ويقول: لماذا شرع الله هذه الفرائض، ولم يترك للناسِ الحرية في تقسيم، وإعطاء المال لمن يعبون من الناس، ويمنعون من يبغضون، وخاصة أن المال من كسبِ الإنسانِ وجهده؟

الإجابة: لابد أن نعلم أن الله سبحانه وتعالى يراعي دائما مصالح العباد والبلاد، ولا يريد الله تعالى أن يترك هذا الأمر للناس حتى لا تحدث الضغينة والكراهية بين الناس؛ لأن النفس دائمًا تميل إلى الجور

<sup>(</sup>٤)أخرجهُ ابْنُ أَبِي شَيْبَهَ، وَعَبْدُ الرَّزَّاقِ، وَعَبْدُ بْنُ حُمَيْدٍ، وَالنَّسَائِيُّ، وَابْنُ جَرِيرٍ، وَابْنُ الْمُنْذِر، وَابْنُ أَبِي حَاتِمٍ، وَالْبَيْهَقِيُّ.



<sup>(&#</sup>x27;) تفسير الطبري = جامع البيان ت شاكر  $(\wedge)$   $(\land)$ 

ر ) (٢)أخرجه أحمد، وعبد ابن حُمَيْدٍ، وَأَبُو دَاوُدَ، وَالنِّرْمِذِيُّ، وَحَسَّنَهُ، وَابْنُ مَاجَهُ، وَاللَّفْظُ لَهُ، وَالْبَيْهَقِيُّ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ

<sup>(</sup>٣ُ) أُخرجه ابن ماجه، وأخرجه البيهقي في الشعب مِنْ حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ مَرُ فُوعًا. وَأَخْرَجَهُ ابْنُ أَبِي شَيْبَةَ، وَسَعِيدُ بْنُ مَنْصُورٍ، عَنْ سُلَيْمَانَ بْنِ مُوسَى قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وسلم، فذكره نَحْوَهُ.



والظلم، ولا تدري الأنفع لها والأصلح في الدنيا والآخرة، قال تعالى: ﴿آباؤكم وأبناؤكم لا تدرون أيهم أقرب لكم نفعا فريضة من الله إن الله كان عليما حكيما ﴾ [النساء: ١١]، والمراد من: الذين يرثونكم من الآباء والأبناء ﴿لَا تَدْرُونَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ لَكُمْ نَفْعًا ﴾ أي: لا تعلمون أيهم أنفع لكم في الدين والدنيا، فمنكم من يظن أن الأب أنفع له، فيكون الأب أنفع له، ومنكم من يظن أن الابن أنفع له فيكون الأب أنفع له، وقد دبر أمرنا على ما فيه المصلحة فاتبعوه»

ثانيا ولعل الانسان يميز بعض أولاده أو بعض الورثة في العطية ،كزوجته مثلا او أولاد بعينهم من زوجة أخرى يحها فيحدث بعد ذلك الضغينة وقطع الأرحام والحسد والكراهية بين الأولاد والأخوة والأقارب، فالإسلام دائما يجمع ولا يفرق ويحبب ولا يكره، وهذا من عظيم فضل الله عز وجل على الناس أن بين لهم ووضع لهم نظاما ربانيا يسيرون عليه حفاظا على ترابطهم ومحبتهم وقوتهم.

وأيضا حتى يرفع الحرج عن صاحب المال فلا يخرج أحد على صاحب المال ، ويلوم عليه ويطمع في نصيب أوفر ، وأكبر ويدعي أنه أخذ مالا قليلا وهو يستحق ، أكثر من ذلك لأنه صاحب فضل عليه، مثلا كالزوجة مع وجود أبناء من زوجة أخرى أو أب أو أخ أو شخص حجب بشخص آخر وهكذا.

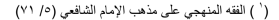
فنقول له: إن هذا المال وهذه التركة جاءت من عند الله عز وجل وأن الله سبحانه وتعالى هو الذي أعطى كل ذي حق حقه وليس للإنسان في ذلك دخل ولا اجتهاد

## استمداد علم الفرائض:

يستمد علم الفرائض، أصوله، وأدلته وأحكامه من أربعة مصادر، وهي: القرآن الكريم، والسنة النبوية، والإجماع المنبثق من الصحابة الكرام، واجتهادات بعضهم رضي الله عنهم. (١)

# أركان الميراث:

للإرث في الإسلام ثلاثة أركان:











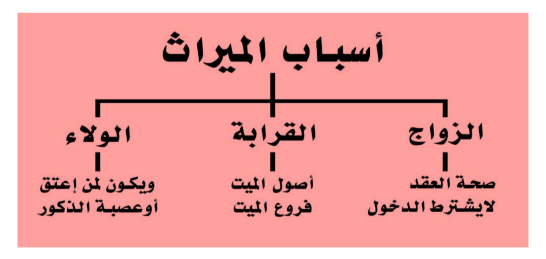
١. المورِّث: هو الشخص المُتوَفَّى أو المفقود الذي حكم القاضي بوفاتِه.

٢. الوارث: هو الشخص الحي الذي يَحِقّ له الميراثُ.

٣. التركة: هي المال المتروك، وهي: (ما يتركه الميت من الأموال مطلقًا)<sup>(۱)</sup>، وتشمل كل أنواع العقارات والمنقولات التي كان يملكها الميتُ في حياتِه من أراضٍ ومبانٍ وحيواناتٍ وأدواتٍ وآلاتٍ، ونقودٍ وبضائع، وأثاث وثيابٍ وحبوب وثمار وغيرها من الأعيان المالية.

## أسباب الإرث:

أي الحالات الموجبة للميراث، وهي ثلاث حالات:



<sup>(</sup>۱)فقه السنة، سيد سابق (ت ۱٤۲۰هـ)، الناشر: دار الكتاب العربي، بيروت، ط/ ۳، سنة: ۱۹۷۷م، (۳/ 7٠٤).







1. الزوجية أو المصاهرة: ولا تنعقد الزوجية إلا بعقد نكاح صحيح (أي العقد الذي تتوافر فيه الشروط والأركان. ولا يشترط الدخول ولا الخلوة بين الزوجين في الميراث.

فيثبت الميراث بمجرد العقد الصحيح ؛ لأن «النبي صلّى الله عليه وسلم قضى في بَرُوع بنت واشق أن لها الميراث، وكان زوجها قد مات عنها قبل الدخول بها، ولم يكن فرض لها صداقًا» (١٠)، وفي الحديث: عن عبد الله مسعود سأل عن رجُلٍ تَزَوَّجَ امرأةً، فماتَ عنها ولم يَدخُل بها، ولم يَفرِضْ لها الصَّداقَ، فقال: «لها الصَّداقُ كاملًا، وعلها العِدَّةُ، ولها الميراثُ»، فقال مَعقِلُ بنُ سِنانٍ: «سمِعتُ رسولَ اللهِ عليه «لها الصلاة والسلام قضَى به في بِرُوعَ بنتِ واشِقٍ»، وفي روايةٍ قال: اختَلَفوا إليه شَهرًا. أو قال: مرَّاتٍ. قال: «فإنِي أقولُ فها: إنَّ لها صَداقًا كصَداقِ نِسائِها، لا وَكسَ ولا شَطَطَ، وإنَّ لها الميراثَ وعليها العِدَّةَ، فإنْ عني أقولُ فها: إنَّ لها صَداقًا كصَداقِ نِسائِها، لا وَكسَ ولا شَطَطَ، وإنَّ لها الميراثَ وعليها العِدَّة، فإنْ يكُنْ خَطَأً فمنِي ومِن الشَّيطانِ، واللهُ ورسولُه بَريئانِ»، فقامَ ناسٌ مِن أشجَعَ، فيممُ الجَرَّاحُ وأبو سِنانٍ، فقالوا: يا ابنَ مَسعودٍ، نحن نشهَدُ أنَّ رسولَ اللهِ عليه الصلاة والسلام قضَا فينا في بِرُوعَ بنتِ واشِقٍ، وإنَّ زَوجَها هِلالُ بنُ مُرَّةَ الأشجَعيُّ- كما قضَيتَ. قال: ففَرحَ عبدُ اللهِ بنُ مَسعودٍ فَرَحًا شَديدًا حين وافَقَ قَضاؤُه قَضاءَ رسولِ اللهِ عليه الصلاة والسلام مسعودٍ فَرَحًا شَديدًا حين وافَقَ قَضاؤُه قَضاءَ رسولِ اللهِ عليه الصلاة والسلام مسعودٍ فَرَحًا شَديدًا حين وافَقَ قَضاؤُه قَضاءَ رسولِ اللهِ عليه الصلاة والسلام (٢٠).

٢. القر ابة: ويراد بها القرابة الحقيقية، وتشمل فروع الميت وأصوله وفروع أصوله أي الأبناء، والآباء والأجداد، والأخوة والأعمام وغيرهم، علي تفصيل سيأتي إن شاء الله.

7. **الولاء**: الولاء في فقه المواريث هو تعصيب سببه إنعام المعتق على عبده بالعتق فمن أعتق مملوكا بأي وجه من أوجه العتق؛ كان عاصبا له فإن مات ولم يترك عاصبا من نسبه كان المعتق وعصبته الذكور لهذا العتيق عصبة يرثون ماله لقوله صلى الله عليه وسلم «إنما الولاءُ لمن أعتق» ( $^{(7)}$ ) وحديث: «الولاء لحمة كلحمة الدم»، ورواية أخرى «الْوَلَاءُ لُحْمَةٌ كَلُحْمَةِ النَّسَبِ لَا يُبَاعُ وَلَا يُوهَبُ»  $^{(3)}$ ، وكلمة لحمة بمعنى صلة. بين السيد المعتق وبين من أعتقه، ويكون للسيد أو عصبته حق الإرث ممن أعتقه إن لم يكن للعبد من يرثه من قرابة أو زوجية لمّا كان له من الفضل عليه حيث إنه منحه الحرية والكرامة وازاح عنة ذل العبودية .





<sup>(</sup>١) رواه أبو داود وغيره، وقال الترمذي: حسن صحيح.

<sup>(</sup>۲) رواه أبو داود وغيره،

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري

<sup>(ُ</sup> ٤ )رواه أحمد وابن أبي شيبة عن ابن عمر.



وأجمع المسلمون على استحقاق الولاء للمعتق لإنعامه بالعتق، كما قال الله تعالى لرسوله ﷺ: {وإذ تقول للذي أنعم الله عليه وأنعمت عليه} [الأحزاب: ٣٧] يعني زيد بن حارثة أنعم الله عليه بالإسلام وأنعم الرسول عليه بالعتق، ولذلك سمي السيد المعتق: المولى المنعم، وسمي العبد المعتق: المولى المنعم عليه، لأن اسم المولى ينطلق على كل واحد من المعتق والمعتق فاحتاجا لاشتراكهما في اسم المولى إلى ما يتميزان به فقيل في تمييزهم مولى أعلى ومولى أسفل، وقيل: مولى نعمة، ومولى منعم عليه. (١)

والولاء لغة: النصرة، واصطلاحًا: صلة تربط الشخص بغيره فتجعله في بعض الأحكام كأقاربه وهو ليس من أقاربه، والولاء قسمان: ولاء العتاقة وولاء الموالاة.

أولًا: ولاء العتاقة: وهو قرابة حكمية أنشأها الشارع بين المعتق ومن أعنته ولهذا يسمى ولاء النعمة، ويسمى أيضا العصبة السببية، أي الآتية من جهة السبب، تمييزا له عن العصبة النسبية التي هي من جهة النسب وقرابة الدم، والولاء سبب من أسباب الإرث من جانب واحد باتفاق الفقهاء، وقد أخذ به القانون في المادة السابعة، فيؤخر عن الرد على أصحاب الفروض، و إرث ذوي الأرحام.

ثانيًا: ولاء الموالاة: وهو عقد بين اثنين على أن يرث كل منهما الآخر إذا مات، ويعقل عنه إذا جنى، وهو ما كان عليه العرب في جاهليتهم على نحو ما ذكرنا، وقد أقره الإسلام في البداية، وأما جمهور الفقهاء فلم يعتبروا ولاء الموالاة سببا من أسباب للتوارث وأنه كان موجود في ابتداء الإسلام، ثم نسخ بآيات المواريث، وقد أخذ القانون بهذا الرأي.

جاء في المادة ٧ من القانون رقم ٧٧ لسنة ١٩٤٣م: (أسباب الإرث: الزوجية والقرابة والعصبة السببية، يكون الإرث بالزوجية بطريق الفرض أو التعصيب أو بهما معًا، أو بالرحم مع مراعاة قواعد الحجب والرد، فإذا كان لوارث جهتا إرثٍ ورث بهما معًا مع مراعاة أحكام المادتين (١٤)، و37).

<sup>(&#</sup>x27;) الحاوي الكبير (١٨/ ٨٠)و الكتاب: الحاوي الكبير في فقه مذهب الإمام الشافعي وهو شرح مختصر المزني المزني المؤلف: أبو الحسن علي بن محمد بن محمد بن حبيب البصري البغدادي، الشهير بالماوردي (المتوفى: ٤٥٠هـ)







#### اختلاف دين العاتق:

اخْتَلَفَ الْفُقَهَاءُ فِي ثُبُوتِ الْوَلاَءِ لِلْمُعْتِقِ إِذَا اخْتَلَفَ دِينُهُ عَنْ دِينِ مُعْتَقِهِ، فذهب جمهور الفقهاء من الحنفية والشافعية والحنابلة إلى أن من أعتق عبدًا يخالفه في دينه فله ولاؤه أيضًا واستدلوا بحديث جَابِرٍ أَنَّ النَّبِيَّ صلى الله عليه وسلم قال: «لَا يَرِثُ الْمُسْلِمُ النَّصْرَانِيَّ إلَّلا أَنْ يَكُونَ عَبْدَهُ أَوْ أَمَتَهُ» (١).

## شروط الميراث:



# الشرط الأول: مَوْتُ الْمُورَّثِ:

اتفق الفقهاء على أن انتقال التركة من الْمُوَرِّثِ إلى الوارث يكون بعد وفاة الْمُوَرِّثِ حقيقة أو حكمًا أو تقديرًا، فالْمؤتُ الْحَقِيقِيُّ، هو: الْعِدَامُ الْحَيَاةِ ويكون إِمَّا بالمشاهدة أو إخبار أهل الثقة كالطبيب مثلا، والموت الحكمي، المقصود به الغائب، كالمفقود.

جاء في المادة ٢ من القانون المصري رقم ٧٧ لسنة ١٩٤٣: (يجب الاستحقاق الإرث تحقق حياة الوارث وقت موت المورث أو وقت الحكم باعتباره ميتا. ويكون الحمل مستحق الإرث إذا توافر فيه ما نص عليه في المادة (٤٣).

الشرط الثاني: حياة الوارث:





<sup>(</sup>١) رَوَاهُ الدارقطني. وَرَوَاهُ مِنْ طَرِيقٍ آخَرَ مَوْقُوفًا عَلَى جَالِرٍ



حياة الوارث حقيقة أو حكمًا، والحياة الحقيقية تكون بالمعاينة أو بالإخبار، والحياة الحكمية المقصود بها الجنين في بطن أمه.

## أحكام المفقود:

المفقود: إذا غاب الشخص وانقطع خبره ولم يعرف مكانه ولم يعرف أحي هو أم ميت؟ وحكم القضاء بموته.

واختلف الفقهاء في المدة التي يحكم بعدها القاضي بموت المفقود: روي عن مالك أن المدة التي يحكم بعدها بعدها بموت المفقود، وي عن مالك أن المدة التي يحكم بعدها بموت المفقود، قال: (أربع سنين)؛ لأن عمر رضي الله عنه قال: «أيما امرأة فقدت زوجها فلم تدر أين هو؟ فإنها تنتظر أربع سنين ثم تعتد أربعة أشهر وعشرا ثم تحل» (١).

والمشهور عن أبي حنيفة والشافعي ومالك عدم تقدير المدة وهو مفوض إلى اجتهاد القاضي في كل عصر. وزمان قال صاحب المغني في المفقود الذي لا يغلب هلاكه: "لا يقسم ماله ولا تتزوج امرأته حتى يتيقن موته، أو يمضي عليه مدة لا يعيش في مثلها. وذلك مردود إلى اجتهاد الحاكم، وهذا قول الشافعي ومحمد بن الحسن، وهو المشهور عن مالك وأبي حنيفة وأبي يوسف"(۱).

وذهب الإمام أحمد إلى إن كان في غيبة يغلب فها الهلاك فإنه بعد التحري يحكم القاضي بموته بمضي أربع سنين لأن الغالب هلاكه،، وإن كان في غيبة يغلب معها السلامة يفوض أمره إلى القاضي، أخرج البهقي عن عبد الرحمن بن أبي ليلى قال: «قضى عمر رضي الله عنه في المفقود: تربص امرأته أربع سنين ثم يطلقها ولي زوجها ثم تربص بعد ذلك أربعة أشهر وعشرا ثم تزوج»(٣).

قال عبيد بن عمير: «فقد رجل في عهد عمر فجاءت امرأته إلى عمر فذكرت ذلك له فقال: انطلقي فتربصي أربع سنين ففعلت ثم أتته فقال: انطلقي فاعتدّي أربعة أشهر وعشرًا ففعلت ثم أتته فقال:





<sup>(</sup>١)الشافعي. وأخرجه مالك في موطأ (١/ ٦٣٤) رقم: «١٦٥٠» وفي المدونة، (٢/ ٣١) .

<sup>(</sup>٢) المغني، لابن قدامة، تحقيق: د. عبد الله بن عبد المحسن التركي، د. عبد الفتاح محمد الحلو، الناشر: دار عالم الكتب للطباعة والنشر والتوزيع، الرياض، السعودية، ط/ ٣، سنة: ١٩٩٧م، (٩/ ١٨٧).

<sup>(</sup>٣) إسناده حسن ورجاله رجال البخاري.



أين وليّ هذا الرجل؟ فجاء وليه فقال: طلقها ففعل، فقال عمرُ: انطلقِي فتزوجِي مَنْ شِئت فتزوجت ثم جاء زوجها الأول فقال له عمر: أين كنت فقال استهوتني الشياطين»(١).

وعن عبد الرحمن بن أبي ليلى: «أن رجلا من قومه من الأنصار خرج يصلي مع قومه العشاء فسبته الجن ففقد فانطلقت امرأته إلى عمر بن الخطاب رضي الله عنه فقصت عليه القصة فسأل عنه عمر قومه فقالوا: نعم خرج يصلي العشاء ففقد فأمرها أن تربص أربع سنين فلما مضت الأربع سنين. أتته فأخبرته فسأل قومها? فقالوا: نعم فأمرها أن تتزوج فتزوجت فجاء زوجها يخاصم في ذلك إلى عمر بن الخطاب رضي الله عنه: يغيب أحدكم الزمان الطويل لا يعلم الخطاب رضي الله عنه فقال عمر بن الخطاب رضي الله عنه: يغيب أحدكم الزمان الطويل لا يعلم أهله حياته فقال له: إن لي عذرا يا أمير المؤمنين فقال: وما عذرك؟ قال: خرجت أصلي العشاء فسبتني الجن فلبثت فيهم زمانا طويلا فغزاهم جن مؤمنون - أو قال: مسلمون شك سعيد - فقاتلوهم فظهروا عليم فسبوا منه سبايا فسبوني فيما سبوا منهم فقالوا: نراك رجلا مسلما ولا يحل لنا سبيك فخيرني بين المقام وبين القفول إلى أهلي فأقبلوا معي أما بالليل فليس يحدثوني وأما بالنهار فعصا أتبعها فقال له عمر رضي الله عنه: فما كان طعامك فهم؟ قال: الغول وما لم يذكر اسم بالنهار فعما كان ثوابك فهم؟ قال: الجدف قال قتادة: والجدف ما لا يخمر من الشراب قال: فخيره عمر بين الصداق وبين امرأته» (۱).

وبعتبر المفقود حيًّا، ويترتب عليه أحكامُ الأحياءِ ما دام لم يثبتْ موتُه ولم يحكمْ القاضِي بموتِه.

استنادًا إلى القاعدة الفقهية: (الأصل بقاء ما كان على ما كان حتى يثبت ما يغيره)، أوردها الشيخ الزرقا، بلفظ هو: (الأصل بقاء مَا كَانَ على مَا كَانَ، حَتَّى يقوم الدَّلِيل على خِلَافه) (٢٦)، ومعنى القاعدة: ينظر إلى الشيء على أي حال كان في الماضي، فيحكم بدوامه على ذلك الحال ما لم يقم دليل خلافه؛ لأنه تحقق وجود ذلك الشيء في الماضي، فيحكم بدوامه في الحاضر، وعلى هذا فلا يفرق بينه وبين زوجته، ولا تحل لأحد غيره، ولا يقسم ماله بين ورثته، حتى يظهر موته، أو يحكم القاضي بوفاته.

 $<sup>(\</sup>mathring{r})$ شرح القواعد الفقهية، أحمد بن الشيخ محمد الزرقا (ت ١٣٥٧هـ/ ١٩٣٨م) تصحيح وتعليق: مصطفى أحمد الزرقا ، تنسيق ومراجعة: د عبد الستار أبو غدة، الناشر: دار القلم، دمشق - سوريا، - سنة: ١٩٨٩م، (ص - ٨٧).





<sup>(</sup>١)صحيح، أخرجه البيهقي.

<sup>(</sup>٢)أورده الألباني في إرواء الغليل: وإسناده صحيح



## مسألة خاصة بالمفقود:

إذا ظهر المفقود حيا بعد أن حكم القاضي الشرعي باعتباره ميتا ، وكانت زوجته قد تزوجت ودخل بها زوجها الثانى، فللفقهاء في هذه المسألة أقوال مختلفة:

القول الأول: هي زوجة للأولِ الذي كان مفقودًا ثم ظهر، وينفسخ نكاحها من الثاني، وترجع إلى الأول بعد أن تعتد، وهذا مذهب الجمهور من الحنفية والشافعية والحنابلة، يقول الإمام الكاساني الحنفي رحمه الله: "إذا نعي إلى المرأة زوجها فاعتدت وتزوجت وولدت، ثم جاء زوجها الأول، فهي امرأته؛ لأنها كانت منكوحته، ولم يعترض على النكاح شيء من أسباب الفرقة ، فبقيت على النكاح السابق ، ولكن لا يقربها حتى تنقضي عدتها من الثاني"(۱)، أ.ه

أما الشافعية فيقول الخطيب الشربيني رحمه الله: "إذا بان حيا بعد أن نكحت فالزوج باق على زوجيته، لكن لا يطؤها حتى تعتد من الثاني"(٢).

وقال الهوتي الحنبلي رحمه الله: "إن كان عود الأول بعد دخول الثاني بها، خُيِّر الأول بين أخذها منه، فتكون امرأته بالعقد الأول، ولو لم يطلق الثاني نصًّا؛ لأن نكاحه كان باطلًا في الباطن، ويطأ الأول بعد عدة الثاني "(<sup>7)</sup>.

القول الثاني: تبقى الزوجة للزوج الثاني، ولا سبيل للأول عليها، وهو مذهب مالك بن أنس رحمه الله حيث يقول: "إن تزوجت بعد انقضاء عدتها، فدخل بها زوجها، أو لم يدخل بها، فلا سبيل لزوجها الأول إليها، قال مالك: وذلك الأمر عندنا، وإن أدركها زوجها قبل أن تتزوج فهو أحق بها"(٤).

والراجح في المسألة :ما جاء في قرار المجمع الفقهي الإسلامي برابطة العالم الإسلامي في دورته الحادية والعشرين المنعقدة بمكة المكرمة لعام (١٤٣٤ه): "ويُترك تحديد المدة التي تنتظر للمفقود للقاضي،

<sup>( )</sup> كشاف القناع عن الإقناع، منصور بن يونس البهوتي الحنبلي (ت ١٠٥١هـ)، تحقيق: لجنة متخصصة في وزارة العدل، الناشر: وزارة العدل في المملكة العربية السعودية، ط/ ١، سنة: (٢٠٠٠ - ٢٠٠٨م)، (١٣/ ٣٢). (٤) من " الموطأ " (٥٧٥/٢).



<sup>(</sup>١)بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع، للإمام الكاساني الحنفي، (٣/ ٢١٥).

<sup>(</sup>٢)مغني المحتاج شرح المنهاج، للخطيب الشربيني، (٩٩٥).

# هَكَذَا عَلَّمَنِي الإِسْلَامُ



بحيث لا تقل عن سنة ولا تزيد على أربع سنوات من تاريخ فقده؛ ويستعين في ذلك بالوسائل المعاصرة في البحث والاتصال، وبراعي ظروف كل حالة وملابساتها، وبحكم بما يغلب على ظنه فها". انتهى.















## التعريف ببيت المقدس



تقع مدينة القدس في وسط فلسطين، وتبعد نحو ٦٠ كيلومترا شرق البحر المتوسط وحوالي ٣٥ كيلومترا غرب البحر الميت، و ٢٥٠ كيلومترا شمالا عن البحر الأحمر

وبيت المقدس بفتح الميم وسكون القاف، أي المكان المطهر من الذنوب، واشتقاقه من القدس، وهي الطهارة والبركة .

والقدس: اسم مصدر في معنى الطهارة والتطهير، وروح القدس: جبريل عليه السلام؛ لأنه روح مقدسة، والتقديس: التطهير، ومنه ونقدس لك: علي لسان الملائكة أي ننزهك عما لا يليق بك، فمعنى بيت المقدس المكان الذي يتطهر فيه من الذنوب، ويقال: المرتفع المنزه عن الشرك (۱) ويعرف أيضا بالمسجد الأقصى: وهو اسم تفضيل معناه الأبعد، ثم صار يُقصد به الوصف لا التفضيل.

والمسجد الأقصى هو المنطقة المحاطة بالسور المستطيل الواقعة في جنوب شرق مدينة القدس والتي تعرف بالبلدة القديمة:





<sup>(&#</sup>x27;) إتحاف الأخصا بفضائل المسجد الأقصى (١/ ٩٤) بتصرف



تبلغ مساحة المسجد قرابة الـ ١٤٤ دونم ،والدونم يساوي ١٠٠٠متر مربع تقريبا فتكون مساحته المدر ويشمل قبة الصخرة المشرفة والمسجد الأقصى والمسمى الجامع القبلي، ويحتل نحو سدس مساحة البلدة القديمة. شكله مضلع أو شبه مستطيل، وعدة معالم أخرى يصل عددها إلى مئتي معلماً، وتعتبر الصخرة المشرفة هي أعلى نقطة في المسجد الأقصى وتقع في موقع القلب بالنسبة للمسجد الأقصى.

وكلمة «الأقصى» تعني الأبعد، وسُمِّيَ بالأقصَى لبعده عن المسجد الحرام وكان أبعد مسجد عن أهل مكة في هذا التوقيت، والمسافة بينهما بتقدير جوجل ايرث حوالي ١٢٣٥ كم إلا بضع أمتار

قال الله تعالى: ﴿ سُبْحَانَ الَّذِي أَسْرَى بِعَبْدِهِ لَيْلًا مِنَ الْمُسْجِدِ الْأَقْصَى الَّذِي بَارَكْنَا حَوْلَهُ لِنُرِيهُ مِنْ آيَاتِنَا إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ حَوْلَهُ لِنُرِيهُ مِنْ آيَاتِنَا إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ (الإسراء ١)

وقد أجمع المفسرون على أن المقصود بالمسجد الأقصى مدينة القدس ذاتها ، والمراد بالبركة المذكورة في الآية الكريمة في قوله تعالى ﴿الذي باركنا حوله ﴾

و كل ما دار عليه السور عليه السور

البركة الحسية والمعنوية، فأما الحسية فهي التي أنعم الله تعالى بها على تلك الأراضي من الثمار والزروع وكثرة الخيرات وهذا واضح جلي في قصة السيدة مريم عليها السلام.









قال تعالى: ﴿فَتَقَبَّلَهَا رَبُّهَا بِقَبُولٍ حَسَنٍ وَ أَنْبَتَهَا نَبَاتًا حَسَنًا وَكَفَّلَهَا زَكَرِيَّا كُلَّمَا دَخَلَ عَلَيْهَا زَكَرِيَّا الْمُعْ وَفَرَابَ وَجَدَ عِنْدَهَا رِزْقًا قَالَ يَامَرْيَمُ أَنَّى لَكِ هَذَا قَالَتْ هُوَ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَرْزُقُ مَنْ يَشَاءُ بِغَيْرِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَرْزُقُ مَنْ يَشَاءُ بِغَيْرِ حَسَابٍ ﴾ (٣٧) آل عمران

عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس" قال كلما دخل عليها زكريا المحرابَ وجد عندها رزقًا"، قال: وجد عندها رزقًا"، قال: وجد عندها ثمارَ الجنة، فاكهة الصّيف في الشتاء، وفاكهة الشتاء في الصيف.

عن قتادة في قوله: "كلما دخل عليها زكريا المحراب وجد عندها رزقًا"، قال: كنا نحدَّث أنها كانت تؤتَّى بفاكهة الشتاء ،و قال: وجد عندها ثمرةً في غيرزمانها.

وعن الحسن قال: كان زكريا إذا دخل علها -يعني على مريم- المحرابَ وجد عندها رزقًا من السماء، من عند النه من عند الناس (١)

وأما البركة المعنوية فهي ما اشتملت عليه من جو انب روحية ودينية، حيث كانت مهبط الصالحين والأنبياء والمرسلين عليه السلام ومسرى خاتم النبيين، وقد دفن حول المسجد الأقصى كثير من الأنبياء مثل سيدنا إبراهيم واسحاق ويعقوب ويوسف وكثير من الصالحين وفي مدينة القدس دفن عدد كبير من الصحابة والتابعين منهم الصحابي الجليل عبادة بن الصامت وشداد بن أوس - رضي الله عنهما-. وفي المسجد الأقصى الصخرة المشرفة، الحلقة التي ربط النبي عليه الصلاة





<sup>(&#</sup>x27;) تفسّر الطبري = جامع البّيان ت شاكر ٣٥٦ ٦



والسلام بها البراق، وصلى النبي إماما بالنبيين والمرسلين، فكانوا يزمدون على المائة الف نبي ورسول.

#### عُمر مدينة القدس

تُشير التقديرات التاريخيّة الخاصّة بعُلماء التاريخ إلى أنّ عُمر مدينة القدس يصل إلى حوالي ٣٨,٠٠٠ سنةٍ، كما قدّرت مجموعة أُخرى من العلماء عُمرها بحوالي ٦,٠٠٠ سنة، ولكن العُمر الحقيقيّ لمدينة القدس يصل إلى حوالي ٣٨ قرناً؛ لأنّ مُؤسّس المدينة المعروف باسم ملكي صادق كان موجوداً في عهد النبي إبراهيم عليه السّلام؛ حيث عاش النبيّ إبراهيم -عليه السّلام- في الفترة التاريخيّة التي تُقارب حوالي سنة ١٨٥٠ ق.م.(١)

وتذكر المصادر التاريخية أنها كانت في ابتداء الزمان صحراء خالية من أودية وجبال، وكان أول من اختطها سام بن نوح عليه السلام وخلال هذه الفترة هوجمت القدس ٥٢ مرة، واحتُلّت وأعيد احتلالها ٤٤ مرة، وحوصرت ٢٣ مرة، ودُمرت أكثر من مرة.

## جغر افية مدينة القدس

تتميّز مدينة القدس بأهميّة موقعها الجغرافيّ الذي يُشكّل مركزاً يجمع مجموعةً من الطُّرق الخاصة بالتّجارة، وتقع القدس وسط الأراضي الفلسطينيّة، وتحديداً على أحد التلال الصخريّة، وأُسّست المدينة على أربعة مرتفعات وتوجد حولها مجموعة من الأودية، وتشمل هذه المرتفعات جبل مورّبًا الذي أُسِّس على أرضه حرم القدس الشريف، وجبل صهيون، وجبل أكرا الذي أُسِّست على أرضه كنيسة القيامة، وجبل بزيتا، كما توجد في محيط مدينة القدس عدّة وديان وتلال، مثل: وادى هنوم الواقع في جهتها الشرقيّة، ووادى قدرون الواقع في جهتها الغربيّة(٢)

<sup>(&#</sup>x27;`) جغرافيا القدس"، alqudsgateway.ps اطّلع عليه بتاريخ ١١-١١-٢٠١٧. بتصرّف.





<sup>(</sup> أ ) د. عبد الناصر الفرا، الجذور التاريخية لمدينة القدس وكيفية الحفاظ عليها، صفحة: ١٩٦-١٩٢. بتصرّف



وتنقسم مدينة القدس إلى قسمين:

١. المدينة القديمة (القدس الشرقية):

وهي زاخرة بآثارها الدينية، وتضم معظم الأماكن المقدسة، وأهم هذه الأماكن "المسجد الأقصى"، وهـ و الحـرم المقـدس للمسلمين، الـذي تهفـ و إليـ قلـ وب الملايـين مـن بني البشـر. وقـد احتلـت "إسر ائيل" هذا القسم من مدينة القدس عام ١٩٦٧م.

٢. المدينة الجديدة (القدس الغربية):

وهي حافلة بالمباني والطرق الحديثة، وقد اغتصبت "إسر ائيل" هذا القسم من مدينة القدس اغتصاباً واستولت عليه عنوة عام ١٩٤٨م(١)

#### أسماء مدينة القدس

مرت مدينة القدس بعدة عصور اختلفت خلالها تسميتها، فقد وردت في سجلات الفراعنة تحت اسم يبوس أورو سالم كما كان اسمها عند الكنعانيين أورشاليم كما سماها العبر انيون بروساليم عند اليونانيين، هيروسلما أو سموليموس أو إيليا عند الرومان، وهي القرية أو بيت المقدس أو بيت المقدس أو القدس أو القدس كما سماها العرب المسلمون (٢)

## القدس في القرآن الكريم

جاء في القرآن الكريم ذكربيت المقدس في مواطن عدة نذكر منها (^) قال الله تعالى ﴿ سُبْحَانَ الَّذِي أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ لَيْلًا مِّنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمُسْجِدِ الْأَقْصَى الَّذِي بَارَكْنَا حَوْلَهُ لِنُرِيَهُ مِنْ آيَاتِنَاء إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ الإسراء ١

<sup>(ُ</sup> ٢) خالد محمد غازي: سيَّرة مدينة الُقدس (القاهرة: دار الهدى للنشر، الطبعة الأولى ١٩٩٨) ص ٢٨٢.





<sup>(</sup> أ) مكتبة المسجد الأقصى المبارك (ماضيها وحاضرها).



قال شمس الدين السيوطي: إن لم يكن لبيت المقدس من الفضيلة غير هذه الآية لكانت كافية، وبجميع البركات وافية، لأنه إذا بورك حوله، فالبركة فيه مضاعفة، ولأن الله تعالى لما أراد أن يعرج بنبيه محمد صلى الله عليه وسلم إلى سمائه، جعل طريقه عليه تبياناً لفضله.

ومعني باركنا حوله: أجرى الله حول بيت المقدس الأنهار وأنبت الثمار وأظهر البركة، والبركة: الثبات يراد به ثبات الخير، ومضى تبارك الله: ثبت الخير عنده أو في خزائنه، وقيل: علا وتقدس من العظمة والجلال، وقيل: من البقاء والدوام (١)

وقال تعالى:" ﴿وَإِذ قلنا ادخلوا هذه القرية فكلوا منها حيث شئتم رغداً وادخلوا الباب سجداً وقولوا حطة نغفر لكم خطاياكم وسنزيد المحسنين ﴾ البقرة (٥٨)

يقول ابن كثير في تفسيره: ولهذا كان أصح القولين أن هذه البلدة هي بيت المقدس

وقال الإمام القرطبي في تفسيره لهذه الآية: ( واختلف في تعيينها فقال الجمهور: هي بيت المقدس والباب الذي أمروا بدخوله هو باب في بيت المقدس يعرف اليوم بـ" باب حطة





<sup>(&#</sup>x27;) إتحاف الأخصا بفضائل المسجد الأقصى) (94 /1)







وقال الله تعالى "﴿ومَنْ أظلم ممن منع مساجد الله أن يُذكر فيها اسمه وسعى في خرابها أولئك ما كان لهم أن يدخلوها إلا خائفين لهم في الدنيا خزي ولهم في الآخرة عذاب عظيم ﴾" البقرة (١١٤).

قال السيوطي: نزلت في منع الروم المسلمين من بيت المقدس، فأذلهم الله وأخزاهم ولا يدخله أحد منهم أبداً إلا وهو خائف متلفع ثوب الخزي والهوان والصغار.

وقال تعالى:

﴿ يا قوم ادخلوا الأرض المقدسة التي كتب الله لكم ولا ترتدوا على أدباركم فتنقلبوا خاسرين ﴾" المائدة "٢١".

قال قتادة: هي الشام، وقال الزجاج: دمشق وفلسطين. وقال السيوطي: سماه الله تعالى . يعني بيت المقدس. مباركاً مرة ومقدسا مرة.

وقال ابن كثير: تحريض موسى لبني إسرائيل على الجهاد والدخول إلى بيت المقدس، فالخطاب موجه لسيدنا موسى عليه السلام، وهذا يدلل على قدسية هذه البلاد قبل بعثة سيدنا موسى وعيسى وقبل بناء الهيكل وكنيسة المهد

وقوله تعالى: ﴿ونجيناه ولوطاً إلى الأرض التي باركنا فيها للعالمين ﴾" الأنبياء "٧١

عن ابن عباس: أنها الأرض المقدسة، قال ابن الجوزي في زاد المسير وغيره: بأن الله نجّى إبراهيم ولوطاً عليهما السلام إلى الأرض المباركة أرض الشام وفيها فلسطين بعد أن كانا في العراق. (١)

وذكر ابن جرير الطبري في تفسيره عن ابن عباس: إن الأرض المباركة هي بيت المقدس، لأن منها بعث الله أكثر الأنبياء، وهي كثيرة الخصب والنمو، عذبة الماء(٢) وقال السيوطي: إن المراد بذلك بيت المقدس





راد المسير في علم التفسير) (3/202)

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> تفسير الطبري = جامع البيان ت شاكر) (468 /18)



وقال تعالى: ﴿ولسليمان الربح عاصفة تجري بأمره إلى الأرض التي باركنا فيها وكنا بكل شيء عالمين ﴾ الأنبياء "٨١"

قال ابن الجوزي والقرطبي وابن كثير في تفاسيرهم: بأن الله سخر لسليمان عليه السلام الربح تهب بشدة، وتجري بسرعة إلى الأرض التي باركنا فيها: أرض الشام(١)

وقوله تعالى: ﴿ولقد كتبنا في الزبور من بعد الذكر أن الأرض يرثها عبادي الصالحون ﴾ الأنبياء ١٠٥".

قيل أنها أرض الأمم الكافرة ، ترثها أمة محمد صلى الله عليه وسلم ، وهو قول ابن عباس الذي روى عنه على بن أبي طلحة (٢) وهذا دليل أن الأمة الإسلامية سوف ترث الدنيا وسوف تعود فلسطين كاملة للمسلمين إن شاء الله قريبا

- وقوله تعالى : ﴿ وَآوِيناهِما إلى ربوة ذات قرار ومعين ﴾ المؤمنون50"

وعن أبي هريرة يقول في قول الله: (إِلَى رَبُوَةٍ ذَاتِ قَرَارٍ وَمَعِينٍ) قال: هي الرملة من فلسطين. (٣)

وقد ذكره ابن كثير في تفسيره، وقال كعب وقتادة: بيت المقدس، كما وذكر ابن كثير قائلاً: وكذا قال الضحّاك وقتادة: (إلى ربوة ذات قرار ومعين): هو بيت المقدس (٤)

وقال تعالى: ﴿واستمع يوم يُنادِ المُنادِ من مكانٍ قريب﴾ ق "٤١ قال ابن الجوزي، والقرطبي وابن كثير في تفاسيرهم: بأن الله يأمر إسرافيل أن يقف على صخرة بيت المقدس لقربها من السماء وينادي: أيها الناس: هلموا إلى الحساب إن الله يأمركم أن تجتمعوا لفصل القضاء (٥)

وقال تعالى: ﴿والتين والزيتون﴾ التين "١".





ا تفسير ابن كثير ت سلامة (٥/ ٣٥٥) تفسير الطبري = جامع البيان ت شاكر) (18/ 468)

تفسیر الطبري = جامع البیان ت شاکر) (547 /18)  $^{\text{Y}}$ 

تفسير الطبري = جامع البيان ت شاكر) 37 (19)

ئ تفسیر ابن کثیر ت سلامة) (476 /5)

<sup>(1/97) (</sup>أتحاف الأخصا بفضائل المسجد الأقصى)

# هَكَذَا عَلَّمَنِي الْإِسْلَامُ



قال القرطبي: وروي عن ابن عباس وابن زيد: والزيتون: مسجد بيت المقدس، وقال الضحّاك: "والزبتون": المسجد الأقصى.

و قال ابن كثير: قال قتادة " والزيتون" هو مسجد بيت المقدس، وذكر السيوطي عن عقبة بن عامر الجهي أنه قال" التين" دمشق، " والزيتون" بيت المقدس (١)

وغير ذلك من الأدلة الكثيرة من كتاب الله تعالى على قدسية هذه الأراضي المقدسة

بيت المقدس في السنة المباركة

جاءت في السنة المباركة أحاديث كثيرة تبين فضل بيت المقدس وفلسطين نذكر منها أنه المسجد الثاني الذي وُضع في الأرض؛ فعن أبي ذر - رضي الله عنه - قال: قلت: يا رسول الله أيُّ مسجد وُضع في الأرض أول، قال: ((المسجد الحرام))، قلتُ ثم أي، قال: ((المسجد الأقصى))، قلت: كم كان بينهما، قال: ((أربعون سنة))، ثم أينما أدركتُكَ الصلاة بعدُ فصلهُ؛ فإن الفضل فيه))؛ متفق عليه.

ومن فضائله أنه قِبلة المسلمين الأُولى قبل تحويل القبلة إلى مكة؛ فعن البراء - رضي الله عنه - قال: صلينا مع النبي - صلى الله عليه وسلم - نحو بيت المقدس ستة عشر أو سبعة عشر شهرًا، ثم صرفه نحو القِبلة"؛ متفق عليه.

ومن فضائله أنه مَسْرى رسول الله - صلى الله عليه وسلم - ومنه عُرج إلى السماء؛ فعن أنس ابن مالك - رضي الله عنه - أن رسول الله - صلى الله عليه وسلم - قال: ((أتيت بالبراق وهو دآبة أبيض طويل، فوق الحمار ودون البغلة، يضع حافره عند منتهى طَرْفه، فركبتُ؛ حتى أتيت بيت المقدس، فربطته بالحلقة التي يربط بها الأنبياء، ثم دخلت فصليتُ فيه ركعتين، ثم خرجت فجاءني جبريل - عليه السلام - بإناء من خمر وإناء من لبن، فاخترتُ اللبن، فقال جبريل: اخترت الفِطرة، ثم عُرِج بنا إلى السماء)) رواه مسلم.

ومن فضائله:





<sup>(1/97) (</sup>إتحاف الأخصا بفضائل المسجد الأقصى)

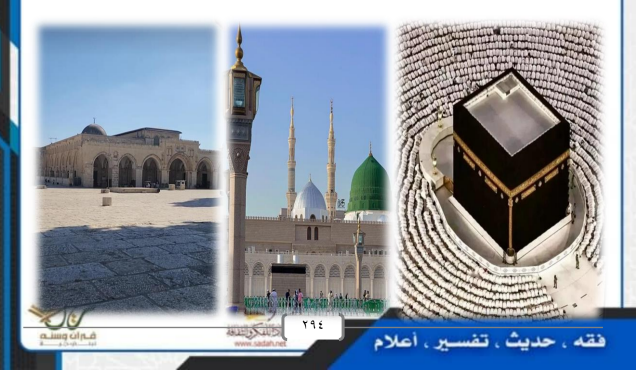
# هَكَذَا عَلَّمَنِي الإِسْلَامُ



أن الصلاة فيه تُضاعَف والأجر فيه يزيد؛ فعن أبي ذر - رضي الله عنه - قال: تذاكرنا ونحن عند رسول الله - صلى الله عليه وسلم - أيهما أفضل؛ أمسجد رسول الله - صلى الله عليه وسلم - أم بيت المقدس، فقال رسول الله - صلى الله عليه وسلم -: ((صلاة في مسجدي أفضل من أربع صلوات فيه، ولنعم المصلًى هو، وليوشكن أن يكون للرجل مثل شطن فرسه من الأرض، حيث يرى منه بيت المقدس، خير له من الدنيا جميعًا))، قال أو قال: ((خير له من الدنيا وما فيها))؛ رواه الحاكم، وهو حديث صحيح ومعني ، شطن فرسه «الشطن: الحبل، والجمع أشطان ونلاحظ مدح الرسول له حيث قال ولنعم المصلًى هو.

والمعني كما يقول الدكتور محمد طاهر مالك في تحقيقه على (مشيخة ابن طهمان) أن مؤامرات الأعداء على المسجد الأقصى وبيت المقدس ستستمر وتتصاعد وتشتد لدرجة أن يتمنى المسلم أن يكون له موضع صغير يطل منه على بيت المقدس أو يراه منه ، ويكون ذلك عنده أحب إليه من الدنيا جميعاً

من فضائله أنه يشد له الرحال فعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (لا تُشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد: المسجد الحرام، ومسجدي هذا، والمسجد الأقصى) وروى البخاري ومسلم وعند مسلم بلفظ: "إنما يسافر إلى ثلاثة مساجد: مسجد الكعبة، ومسجدي، ومسجد إيلياء) ومعني تشد الرحال عقد العزم على الخروج إلى السفر والذهاب إلى أماكن بعيدة.





## بيت المقدس أرض المحشر والمنشر

عن ميمونة مولاة النبي قالت: «قلت يا رسول الله: أفتنا في بيت المقدس»، قال: «أرض المحشر والمنشر، ائتوه فصلوا فيه، فإن صلاة فيه كألف صلاة في غيره، قلت: أرأيت إن لم أستطع أن أتحمل إليه؟ قال: فهدي له زبتا يسرج فيه، فمن فعل فهو كمن أتاه»(١)

أَرْضُ الْمُحْشَرِ (التي يُجمع فها الخلق يوم القيامة) وَالْمُنْشَرِ ( التي تُعاد فها الأرواح إلى الخلق بعد موتهم)، فَتُهْدِي لَهُ زَيْتًا يُسْرَجُ (يُوضع في مصابيحه لتضيء) وميمونة هي مولاة رسول الله صلى الله عليه وسلم روى عنها علي بن أبي طالب، رضي الله عنهم وهي ميمونة بنت سعد وليست زوجة الرسول عليه أفضل الصلاة والسلام

ومن الفضائل أن الدجال لا يدخل المسجد الأقصى:

عَنْ مُجَاهِدٍ قَالَ: كُنَّا سِتَّ سِنِينَ عَلَيْنَا جُنَادَةُ بْنُ أَبِي أُمَيَّةَ فَقَامَ فَخَطَبَنَا فَقَالَ: أَتَيْنَا رَجُلا مِنَ الأَنْصَارِ مِنْ أَصْحَابِ رَسُولِ اللهِ . صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ . فَدَخَلْنَا عَلَيْهِ، فَقُلْنَا: حَدِّثْنَا مَا سَمِعْتَ مِنْ رَسُولِ اللهِ . صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ . وَلا تُحَدِّثْنَا مَا سَمِعْتَ مِنَ النَّاسِ فَشَدَّدْنَا عَلَيْهِ، فَقَالَ: قَامَ رَسُولُ اللهِ . صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ . وَلا تُحَدِّثْنَا مَا سَمِعْتَ مِنَ النَّاسِ فَشَدَّدْنَا عَلَيْهِ، فَقَالَ: قَامَ رَسُولُ اللهِ . صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ . فينا فَقَالَ: أَنْدَرْتُكُمُ الْمُسِيحَ وَهُوَ مَمْسُوحُ الْعَيْنِ . قَالَ أَحْسِبُهُ قَالَ الْيُسْرَى . يَسِيرُ مَعَهُ جِبَالُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ . فينا فَقَالَ: أَنْدَرْتُكُمُ الْمُسِيحَ وَهُوَ مَمْسُوحُ الْعَيْنِ . قَالَ أَحْسِبُهُ قَالَ الْيُسْرَى . يَسِيرُ مَعَهُ جِبَالُ الْخُبْرِ وَأَنْهَارُ الْمَاءِ ، عَلامَتُهُ يَمْكُثُ فِي الأَرْضِ أَرْبَعِينَ صَبَاحًا يَبْلُغُ سُلْطَانُهُ كُلَّ مَنْهَلٍ، لا يَأْتِي أَرْبَعَةَ مَسَاحِدَ: الْخُبْرِ وَأَنْهَارُ الْمَاءِ ، عَلامَتُهُ يَمْكُثُ فِي الأَرْضِ أَرْبَعِينَ صَبَاحًا يَبْلُغُ سُلْطَانُهُ كُلَّ مَنْهَلٍ، لا يَأْتِي أَرْبَعَةَ مَسَاحِدَ: الْكُعْبَةَ وَمَسْجِدَ الرَّسُولِ وَالْمُسْجِدَ الْأَقْصَى وَالطُّورَ ، وَمَهْمَا كَانَ مِنْ ذَلِكَ فَاعْلَمُوا أَنَّ اللهَ عَرَّ وَجَلَّ لَيْسَ الْمُعْرَدِ. . رواه الإمام أحمد في مسنده (٢)

من فضائله الخروج من الذنوب كيوم ولدته أمه:





<sup>(&#</sup>x27;) رواه أحمد و ابن ماجه، والطبراني في الكبير وقال الشيخ شعيب الأرناؤوط في تحقيقه للمسند: إسناده ضعيف)

<sup>(</sup>أ) إسناده صحيح أخرجه أحمد والطحاوي في ((شرح مشكل الآثار)



وعن عبد الله بن عمر عن النبي عليه الصلاة والسلام قال: «لما فرغ سليمان بن داود من بناء بيت المقدس سأل الله خلالا ثلاثا: حكما يصادف حكمة، وملكا لا ينبغي لأحد من بعده، وألا يأتي هذا المسجد أحد لا يربد إلا الصلاة فيه؛ إلا خرج من ذنوبه كيوم ولدته أمه». فقال رسول الله عليه الصلاة والسلام «أما اثنتان فقد أعطهما، وأرجو أن يكون قد أعطي الثالثة (۱)

و روى أبو داود والبزار عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: (مَنْ أهلّ بحجة أو عمرة من المسجد الأقصى غُفر له ما تقدم من ذنبه) أبو داود والبزار

وعن أمُّ المؤمنين أمُّ سلمة . رضي الله عنها . أنها سَمِعَتْ رَسُولَ اللَّهِ . صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ . يَقُولُ: «مَنْ أَهَلَّ بِحَجَّةٍ أَوْ عُمْرَةٍ مِنْ الْمَسْجِدِ الْأَقْصَى إِلَى الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ وَمَا تَأَخَّرَ . أَوْ وَجَبَتْ لَهُ الْجَنَّةُ» أخرجه الطبراني في الكبير

## ومن فضائله أن الرسول عليه أفضل الصلاة والسلام وصى بالعيش فيه:

فعن ذي الأصابع رضي الله عنه قال: قلت يا رسول الله: إن ابتلينا بعدك بالبقاء أين تأمرنا؟ قال: «عليك ببيت المقدس، فلعله ينشأ لك ذرية يغدون إلى ذاك المسجد ويروحون(٢)

## أهل بيت المقدس وفلسطين

في رباط إلى قيام الساعة: جاء في حديث النبي هُما يشر إلى أن أهل بيت المقدس في رباط إلى قيام الساعة وأنهم مؤيدون من الله تعالى.

عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي عليه الصلاة والسلام قال: «لا تزال عصابة من أمتي يقاتلون على أبواب دمشق وما حوله، وعلى أبواب بيت المقدس وما حوله، لا يضرهم من خذلهم ظاهرين على الحق - إلى أن تقوم الساعة» (٣).





<sup>(</sup>١) إسناده صحيح |: أخرجه النسائي (٦٩٣)، وابن ماجه (١٤٠٨)، وأحمد)

<sup>(</sup>أ) (رواه احمد) 16196

<sup>&</sup>lt;sup>"</sup> (مسند الإمام أحمد) (22320)



و عن أبي أمامة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "لا تزال طائفة من أمتي على الحق ظاهرين لعدوهم قاهرين لا يضرهم من خالفهم إلا ما أصابهم من لأواء (أي شدة وحصار وضيق) حتى يأتهم أمر الله وهم كذلك". قالوا: يا رسول الله، وأين هم؟ قال: "ببيت المقدس وأكناف بيت المقدس". (١)

وفي رواية مرة بن كعب البهزي، رضي الله عنه، أنه سمع النبي صلى الله عليه وسلم يقول: "لا تزال طائفة من أمتي على الحق ظاهرين على من ناوأهم، وهم كالإناء بين الأكلة حتى يأتي أمر الله وهم كذلك". قلنا: يا رسول الله، وأين هم؟ قال: "بأكناف بيت المقدس". أخرجه الطبراني

وجاء في حديث أبي هريرة، رضي الله عنه، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "لا تزال عصابة من أمتي يقاتلون على أبواب دمشق وما حوله، وعلى أبواب بيت المقدس وما حوله، لا يضرهم خذلان من خذلهم، ظاهرين على الحق إلى أن تقوم الساعة (٢)

وعن المغيرة، قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: "لن يزال قوم من أمتي ظاهرين على الناس حتى يأتيهم أمر الله وهم ظاهرون". البخاري ومسلم

وجاء في حديث معاوية، رضي الله عنه، قال: سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول: "لا يزال من أمتي أمة قائمة بأمر الله لا يضرهم من خذلهم ولا من خالفهم حتى يأتهم أمر الله وهم على ذلك". قال عمير: فقال مالك بن يخامر: قال معاذ: وهم بالشأم. فقال معاوية: هذا مالك يزعم أنه سمع معاذا يقول: وهم بالشام.) البخاري ومسلم

## الصلاة في المسجد الأقصى

اختلفت الأحاديث في فضل الصلاة في المسجد الأقصى: -

فمن الأحاديث ما يجعل الصلاة فيه بخمسمائة صلاة، كحديث أبي الدرداء روى البزار والطبراني من حديث أبي الدرداء مرفوعا: "الصلاة في المسجد الحرام بمائة ألف صلاة، والصلاة في مسجدي بألف





المرجه أحمد و الطبراني . قال الهيثمي في المجمع ورجاله ثقات

أخرجه أبو يعلى (٦٤١٧)، والطبراني في الأوسط (٤٧)، وابن عدي في الكامل). 84 /7



صلاة، والصلاة في بيت المقدس بخمسمائة صلاة" قال البزار: إسناده حسن، رواه الحافظ ابن حجر في فتح الباري

ومنها ما يجعل الصلاة فيه تعدل مائتين وخمسين صلاة، وهو ما رواه الحاكم والدارقطني ، عن أبي ذرٍ رضي الله عنه -مرفوعًا-: صلاة في مسجدي هذا أفضل من أربع صلوات في بيت المقدس.

ومنها ما يجعل الصلاة فيه تعدل ألف صلاة في غيره، وهو حديث ميمونة بنت سعد عند أبي داود وابن



ماجه وأحمد ، وقال ابن مفلح في الآداب: رجاله ثقات. - ومنها ما يجعل الصلاة فيه تعدل خمسين ألف صلاة، وهو حديث أنس رضي الله عنه، عند ابن ماجه ، وفيه جهالة، كما أشار إلى ذلك العراقي. - ومنها ذلك العراقي. - ومنها

ما يجعل الصلاة فيه بمائة صلاة، وهو ما رواه أحمد وابن عبد البر في التمهيد، عن الأرقم رضي الله عنه -مرفوعاً-

## موقع فلسطين الجغرافي

تقع فلسطين في الغرب من قارة آسيا، القسم الجنوبي الغربي من بلاد الشام

يحد فلسطين من الغرب: البحر الأبيض المتوسط، ومن الشرق: سوريا والأردن، ومن الشمال: الجمهورية اللبنانية وسورية، ومن الجنوب: سيناء "جمهورية مصر العربية" وخليج العقبة "المملكة الأردنية".







#### فلسطين المسمى والتاريخ

عرفت فلسطين؛ منذ القرن الثامن عشر قبل الميلاد بأرض كنعان أو بلاد كنعان.

والكنعانيون هم قبائل عربية سامية، نسبة إلى سام بن نوح عليه السلام، وقد استقر الكنعانيون في جنوب سوريا وفلسطين وسيطروا عليها سيطرة تامّة، فاشتهرت باسم أرض كنعان أو بلاد كنعان، وكانوا قبل هجرة إبراهيم الخليل عليه السلام بحوالي ١٢٠٠سنه وقبل موسى عليه السلام ب ١٧٠٠عام تقرببا

وجاء في السجلات الرافدية والسورية الشمالية على أسماء المناطق الواقعة جنوب بلاد الشام، وذلك في الألف الثالثة قبل الميلاد، وكانت تعرف بلاد الشام كلياً في تلك الفترة باسم "أمورو" أو الأرض الغربية، يقول يا قوت الحموي فِلَسُطِينُ بالكسر ثم الفتح، وسكون السين، وطاء مهملة، وآخره نون

وهي آخر كور الشام من ناحية مصر، قصبتها البيت المقدس، ومن مشهور مدنها عسقلان والرملة وغزّة وأرسوف وقيسارية ونابلس وأريحا وعمّان ويافا وبيت جبرين، وقيل في تحديدها: إنها أول أجناد الشام من ناحية الغرب، وطولها للراكب مسافة ثلاثة أيام، أولها رفح من ناحية مصر وآخرها اللّجون من ناحية الغور، وعرضها، من يافا إلى أريحا نحو ثلاثة أيام أيضا، وزغر ديار قوم لوط، وجبال الشراة إلى أيلة

كله مضموم إلى جند فلسطين وغير ذلك، وأكثرها جبال والسهل فيها قليل، وقيل: إنها سميت بفلسطين بن سام بن نوح، عليه السلام، وقال الزجاجي: سميت بفلسطين بن كلثوم من ولد فلان بن نوح، وقال هشام بن محمد نقلته من خط جخجخ: إنما سميت فلسطين بفليشين بن كسلوخيم من بني يافث بن نوح، ويقال: ابن صدقيًا بن عيفا بن حام بن نوح ثم عرّبت فليشين،،(١)

وأصبح اسم فلسطين في العهد الروماني يطلق على كل الأرض المقدسة.. وفي الفتح الإسلامي كانت فلسطين جزءاً من بلاد الشام..





 $<sup>(^{1})</sup>$  معجم البلدان - الحموي - ج ٤ - الصفحة  $(^{1})$ 



### بيت المقدس وفلسطين بعد وفاة الرسول صلي الله عليه وسلم

انتقل رسول الله هالى جوارربه وما زالت فلسطين وبيت المقدس تحت الحكم البيزنطي الروماني وكانت هذه الغزوات والسرايا السابقة مقدمة وتمهيدا للفتح الإسلامي للشام وبيت المقدس وفلسطين

ولقد امتدت أرض الإسلام أخر أيام الرسول عليه أفضل الصلاة والسلام لتشمل أهل تبالة وجرش وبطون من قضاعة ناحية الشام، وقد أسلم أهل تبالة وجرش من غير قتال، فأمرهم رسول الله صلى الله عليه وسلم على ما أسلموا عليه وجعل على كل حالم (بالغ) ممن بهما من أهل الكتاب دينارا واشترط عليم ضيافة المسلمين. وولى أبا سفيان بن حرب جرش (١)



مدينة جرش السياحية





۱۱۷ ص٦٦ - كتاب فتوح البلدان - فتح تبالة وجرش - المكتبة الشاملة



## بيت المقدس وفلسطين في خلافة الراشدين رضي الله عنهم

لقد كان لبيت المقدس وفلسطين عند الصحابة الكرام رضي الله عنهم الأهمية الكبرى والاهتمام العظيم، ومن هذا الاهتمام إرسال بعث سيدنا اسامة بن زيد كما أمررسول الله عليه الصلاة والسلام فكان أول قرار للصديق، هو تنفيذ ما عزم عليه الرسول - صلى الله عليه وسلم

لكن الصحابة جميعًا عارضوا سيدنا أبو بكر في قراره بإرسال جيش أسامة وتعللوا بأن الردة قد عمت شبه جزيرة العرب، وأن الخطر داهم ومحدق بهم، حتى «المدينة» نفسها، معرضة للخطر ((واشرأبت أعناق أعداء الإسلام من يهود ونصارى وغيرهما، وتحفزوا للقضاء على الإسلام، ولذا فإن بقاء الجيش في «المدينة» ضرورة ملحة لحمايتها من الأخطار المحدقة بها(١)

ولكن سيدنا أبو بكر كان رده قوما حيث قال «والذي نفس أبي بكر بيده، لو ظننت أن السباع تخطفتني لأنفذت بعث أسامة، كما أمر به رسول الله - صلى الله عليه وسلم -، ولو لم يبق في القري غبري لأنفذته)

وقد ظهرت نتائج سياسة «الصديق» الموفقة، عندما ذهب جيش أسامة وحقق

ما قصده الرسول - صلى الله عليه وسلم - من أهداف، وعاد محمَّلا بالغنائم، وألقى الرعب والفزع في قلوب القبائل العربية التي مرَّ علها في شمالي شبه الجزيرة العربية وهو في طريقه إلى الشام؛ لأنهم قالوا: «لو لم يكن بالمسلمين قوة لما أرسلوا هذا الجيش الكبير إلى هذا المكان البعيد في مثل هذا الوقت»(٢)

يقول ابن عساكر فقتل من أشرف له وسبا من قدر عليه وحرق في طوائفها بالنار وحرق منازلهم وحروثهم ونخلهم فصارت أعاصير من الدخاخين وأقام الخيل في عرصاتهم ولم يمعنوا في الطلب أصابوا ما قرب منهم واقاموا يومهم ذلك في تعبئة ما أصابوا من الغنائم وكان أسامة خرج على فرس أبيه الذي قتل عليها أبوه يوم مؤتة كانت تدعى سبحة وقتل قاتل أبيه في الغارة أخبره به بعض من سبي وأسهم للفرس سهمين ولصاحبه سهما وأخذ لنفسه مثل ذلك فلما أمسوا أمر الناس بالرحيل والدليل





۱۱۸ الموسوعة الموجزة في التاريخ الإسلامي (۱/ ۷۰)
۱۱۹ الموسوعة الموجزة في التاريخ الإسلامي (۱/ ۷۰)



أمامه حريث العذري فأخذوا الطريق التي جاء منها ودأبوا ليلتهم حتى أصبحوا بأرض بعيدة ثم طوى البلاد حتى انتهوا إلى وادي القرى في تسع ليال ثم قصد يغذ السير إلى المدينة وما أصيب من المسلمين أحد فبلغ ذلك هرقل وهو بحمص فدعا بطارقته فقال هذا الذي حذرتكم فأبيتم أن تقبلوه مني قد صارت العرب تأتي من مسيرة شهر فتغير عليكم (١)

فتح الشام وبيت المقدس وفلسطين









۱۲۰ کتاب تاریخ دمشق لابن عساکر ج۲ ص۸ه





خريطة للأبرشية المشرقية في بلاد الشام التابعة للإمبراطورية البيزنطية في عام ٤٠٠م، يظهر فها المقاطعات ومراكزها وأهم مدنها.

تعتبر خلافة الصحابي الجليل سيدنا أبو بكر رضي الله عنهم بداية للفتوحات الإسلامية فبعد أن مكن الله تعالى له الأمر في الجزيرة العربية وتم القضاء الكامل على حركات الردة المنتشرة في الجزيرة العربية

استشار سيدنا أبو بكر كبار الصحابة في فتح بلاد الشام، وخطب فيهم، فأيده معظمهم، و أشار عليه عبد الرحمن بن عوف بألا يقتحم أرضهم، وأن يبدأ بالإغارة على أطراف أراضهم، ثم يبعث إلى قبائل اليمن وربيعة ومضر ليستنفرهم للجهاد، ووافق سيدنا أبو بكر علي رأي سيدنا عبدالرحمن ابن عوف واستحسنه فقام سيدنا أبو بكر بإرسال الجيوش الإسلامية للشام والعراق

وكان أول من أرسله لبلاد الشام خالد بن سعيد بن العاص بن أمية رضي الله عنهم ، وأرسل سيدنا أبو بكر الصديق أيضا إلى عمرو بن العاص، يطلب منه المجيء لاستعماله في فتوح الشام. فكتب اليه: «إني كنت قد رددتك على العمل الذي كان رسول الله صلى الله عليه وسلم ولاكه مرة، وسماه لك أخرى،







مبعثك إلى عمان إنجازا لمواعيد رسول الله عليه الصلاة والسلام فقد وليته ثم وليته. وقد أحببت أبا عبد الله أن أفرغك لما هو خير لك في حياتك ومعادك منه إلا أن يكون الذي أنت فيه أحب إليك.»، فكتب إليه عمرو: «إني سهم من سهام الإسلام، وأنت بعد الله الرامي بها والجامع لها، فانظر أشدها وأخشاها وأفضلها فارم به شيئًا إن جاءك من ناحية من النواحي)

وكان مجموع ما أرسله سيدنا أبو بكر أربعة جيوش لفتح بلاد الشام

- ١- جيش بقيادة «أبي عبيدة بن الجراح» وجهه إلى «حمص» شمالي الشام
- ٢- جيش بقيادة «يزيد بن أبي سفيان»، ووجهه إلى «دمشق» في وسط الشام
  - ٣- جيش بقيادة «شرحبيل بن حسنة»، ووجهه إلى «الأردن»
  - ٤- جيش بقيادة «عمرو بن العاص»، ووجهه إلى «فلسطين»

وأمر «سيدنا أبو بكر» قادة الجيوش: فقال إذا جاهدتم منفردين، فكل واحد منكم أمير على من معه من قوات - وكان مع كل واحد منهم نحو ثمانية آلاف جندى - وهو أمير على المنطقة التي يفتحها، أما إذا ألجأتكم الظروف إلى الاجتماع في مكان واحد، فالقائد العام «أبو عبيدة بن الجراح رضي الله عنهم».

### تحرك الجيوش الفاتحة

قال محمد بن إسحاق ، عن صالح بن كيسان : خرج أبو بكر ماشيا ويزيد بن أبي سفيان راكبا ، فجعل يوصيه ، فلما فرغ قال : أقرئك السلام وأستودعك الله . ثم انصرف ومضى يزيد فأخذ التبوكية ، ثم تبعه شرحبيل ابن حسنة ، ثم أبو عبيدة



# هَكَذَا عَلَّمَنِي الإسْلَامُ



مددا لهما ، فسلكوا ذلك الطريق ، وخرج عمرو بن العاص حتى نزل العربات من أرض الشام ،ويقال، أن يزيد بن أبي سفيان نزل البلقاء أولا ، ونزل شرحبيل بالأردن ، ويقال : ببصرى . ونزل أبو عبيدة بالجابية ، وجعل الصديق يمدهم بالجيوش ، وأمر كل واحد منهم أن ينضاف إلى من أحب من الأمراء . ويقال : إن أبا عبيدة لما مر بمآب من أرض البلقاء قاتلهم حتى صالحوه ، وكان أول صلح وقع بالشام ويقال : إن أول حرب وقع بالشام أن الروم اجتمعوا بمكان يقال له العربة من أرض ، فوجه إليهم يزيد أبا أمامة في سرية فقتلهم وغنم منهم ، وقتل منهم بطريقا عظيما . ثم كانت بعد هذه وقعة مرح الصفر ، استشهد فيها خالد بن سعيد بن العاص وجماعة من المسلمين . ويقال : إن الذي استشهد في مرج الصفر الصفر ابن لخالد بن سعيد . وأما هو ففر حتى انحاز إلى أرض الحجاز . فالله أعلم . حكاه ابن جرير (١)

۱۲۱ البداية والنهاية ج١٠ ص١٧٩







جيش سيدنا عمرو بن العاص أهم هذه الجيوش

في ٣ محرم ١٣هـ المو افق فيه ١٠ مارس ٦٣٤م توجه سيدنا عمروبن العاص إلى فلسطين وعدد جنده بين ستة وسبعة آلاف مقاتل، فسلك طريق البحر الأحمر حتى العقبة فوادي القرى فالبحر الميت وصولًا إلى بيت المقدس.



### وصية أبو بكر لعمرو بن العاص قبل الذهاب إلى فلسطين

قال أبو الدرداء كنت مع عمرو بن العاص في جيشه فسمعت أبا بكر يقول وهو يوصيه قال: «اتق الله في سرك و علانيتك واستحيه في خلواتك، فإنه يراك في عملك. وقد رأيت تقدمتي لك على من هو أقدم منك سابقة، وأقدم حرمة. فكن من عمال الآخرة، وأرد بعملك وجه الله، وكن والدًا لمن معك، وأرفق بهم في السير، فإن فيهم أهل ضعف، والله ناصر دينه ليظهره على الدين كله ولو كره المشركون. وإذا سرت بجيشك، فلا تسر في الطريق التي سار فيها يزيد وربيعة وشرحبيل، بل اسلك طريق أيليا حتى تنتهي إلى أرض فلسطين، وإبعث عيونك يأتونك بأخبار أبي عبيدة، فإن كان ظافرًا بعدوه، فكن أنت لقتال من في فلسطين، وأن كان يريد عسكرًا، فأنفذ إليه جيشًا في أثر جيش، وقدم سهل بن عمرو







وعكرمة بن أبي جهل والحارث بن هشام وسعيد بن خالد. واياك أن تكون وانيًا عما ندبتك إليه، واياك والوهن أن تقول جعلني ابن أبي قحافة في نحر العدو ولا قوة لي به. وقد رأيت يا عمرو ونحن في مواطن كثيرة ونحن نلاقي ما نلاقي من جموع المشركين ونحن في قلة من عدونا، ثم رأيت يوم حنين ما نصر الله عليهم، واعلم يا عمرو أن معك المهاجرين والأنصار من أهل بدر، فأكرمهم واعرف ،حقهم، ولا تتطاول عليهم بسلطانك، ولا تداخلك نجدة الشيطان، فتقول إنما ولاني أبو بكر لأني خيرهم واياك وخداع النفس، وكن كأحدهم وشاورهم فيما تربد من أمرك. والصلاة ثم الصلاة، أذن بها إذا دخل وقتها، ولا تصل صلاة إلا بأذان يسمعه أهل العسكر، ثم ابرز وصل بمن رغب في الصلاة معك، فذلك أفضل له. ومن صلاها وحده، أجزأته صلاته. واحذر من عدوك، وأمر أصحابك بالحرس، ولتكن أنت بعد ذلك مطلعًا عليهم. وأطل الجلوس بالليل على أصحابك، وأقم بينهم وأجلس معهم، ولا تكشف أستار الناس واتق الله إذا لاقيت العدو. واذا وعظت أصحابك فأوجز، وأصلح نفسك تصلح لك رعيتك، فالإمام ينفرد إلى الله تعالى فيما يعلمه وما يفعله في رعيته. واني قد وليتك على من قد مررت من العرب، فاجعل كل قبيلة على حميتها، وكن عليهم كالوالد الشفيق الرفيق، وتعاهد عسكرك في سيرك، وقدم قبلك طلائعك فيكونوا أمامك، وخلف على الناس من ترضاه، واذا رأيت عدوك، فاصبر ولا تتأخر فيكون ذلك منك فخرًا. والزم أصحابك قراءة القرآن، وانههم عن ذكر الجاهلية وما كان منها، فإن ذلك يورث العداوة بينهم. وأعرض عن زهرة الدنيا حتى تلتقى بمن مضى من سلفك، وكن من الأئمة الممدوحين في القرآن إذ يقول الله تعالى ﴿وَجَعَلْنَاهُمْ أَئِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا وَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِمْ فِعْلَ الْخَيْرَاتِ وَاقَامَ الصَّلَاةِ وَإِيتَاءَ الزَّكَاةِ وَكَانُوا لَنَا عَابِدِينَ ﴾ (١)

#### الجيش المسلم يصل فلسطين

وصل الجيش إلى أرض فلسطين، فلما نزلوا جمع عمرو بن العاص المسلمين المهاجرين والأنصار وكان قد علم بتجمع الروم بجيش كبير وشاورهم فأقبل عليهم عدي بن عامر يخبرهم باجتماع جيش العدو وأنهم أزيد عن مائة ألف فارس. فجلس عمرو للمشورة، فخاف البعض واقترحوا العودة، فقال رجل من المهاجرين: «لقد كنا مع رسول الله عليه الصلاة والسلام نهزم الجمع الكثير بالجمع القليل، وقد وعدكم الله النصر، وما وعد الصابرين إلا خيرًا.»، فقال





١٢٢ ص١٤ - كتاب فتوح الشام - وصية الصديق لعمرو بن العاص



سهل بن عمرو: «أما أنا فلا رجعت عن قتال الكفرة، ولا رددت سيفي عنهم، فمن شاء فلينهض ومن شاء فليرجع، ومن نكص على عقبيه، فأنا وراءه بالمرصاد». فقام عمرو بن العاص بعقد الراية وأعطاها عبد الله بن عمر بن الخطاب، وضم إليه ألف فارس فيهم رجال من الطائف ومن ثقيف وأمرهم بالمسير للقاء جيش الروم، والتقى بطليعة من جيش الروم، وانهزم الروم، فرجع المسلمون واجتمع بعضهم على بعض وجمعوا الغنائم والأموال، وقُتل من المسلمين سبعة نفر فواروهم وصلى عليم ابن عمر وانعطف الجيش إلى عمرو بن العاص. وفي اليوم التالي تجمع الروم في عشرة آلاف فارس، وأقبل عمرو ورتب أصحابه وجعل في الميمنة الضحاك بن قيس الفهري، وفي الميسرة سعيد بن خالد، وأقام على الساقة أبا الدرداء وعمرو على القلب ومعه أهل مكة وأمر الناس يقرأون القرآن، وثبت الروم في المعركة، وقُتل من

المسلمين مائة وثلاثون رجلًا، يروي الواقدي عن ابن عمر قوله: «فقتلنا في هذه الواقعة قريبًا من خمسة عشر ألف فارس وأكثر، ولم نزل في آثارهم إلى الليل وعمرو بن العاص قد فرح بالنصر». وانتصر المسلمون، وندب عمرو الناس إلى الصلاة، فصلى ما فاته كل صلاة بأذان وإقامة (١)

وسميت هذه المعركة بريوم فلسطين»





۱۲۲ - كتاب فتوح الشام – الواقدي ص١٦





#### مكان المعركة

قرية داثن أو دميثة وهي مكان يبعد عن غزة ١٩ كيلاً، عندها أوقع المسلمون بالروم ، وكانت أول حرب بينهم حدثت زمن أبي بكر ، أرسل لها عمرو بن العاص ، فوجه إليهم هرقل أخاه ثيودوروس أو تذارق كما يسميه العرب ، وجرى اللقاء عند داثن ، أو الداثنة في أواخر عام ١٢هـ، وهي قرية قديمة كانت عامرة بعهد اليونان الوثنيين قرب دير الداروم ، ثم خربت ودمرت بتوالي معارك الحروب عندها ، وصارت تعرف بخربة دميثة ، ثم حرفت إلى دميتة باتاء بدل الثاء ، وهاجر منها أهلها في القرون الأخيرة إلى غزة ، ذكرها ياقوت الحموي .

## الفتوحات في فلسطين

ثم قام عمرو بن العاص ببعض الغارات المحدودة ضد القبائل العربية النازلة في النقب، وحقق عليها انتصاراً كبيراً في موقع العربات ، ثم بدأ عمرو بن العاص بفتح معظم مدن فلسطين، ففتح غزة وسبسطية ونابلس واللد ويُبنى وعمواس وبيت جبرين ويافا ورفح، وكان يُعطي السكان الأمان على أنفسهم وأموالهم ومنازلهم مقابل الجزية والخراج، وعقد معهم معاهدات نص بعضها على إخلاء







بعض المواقع والمنازل ليقيم بها الفاتحون، أو لإقامة أماكن عبادة، ثم عمل عمرو بن العاص على فتح بقية مدن فلسطين، التي لم تكن قد فتحت بعد، ومن أهمها

قيسارية التي حاصرها عمرو مرات عدة، وكان ينسحب منها حين يجد أن لا جدوى من ذلك، حتى تم فتحها على يد معاوية بن أبي سفيان الذي ظل مقيماً عليها حتى فتحها سنة ١٩هـ/١٤٠م، ثم فتح عسقلان صلحاً سنة ٢٣هـ/٦٤٤م، فتم بذلك فتح فلسطين بكاملها.

ثم كتب عمرو إلى أبي عبيدة كتابًا يقول فيه: «بسم الله الرحمن الرحيم، من عمرو بن العاص إلى أمين الأمة، أما بعد فإني أحمد الله الذي لا إله إلا هو وأصلي على نبيه محمد عليهم السلام، وإني قد وصلت إلى أرض فلسطين، ولقينا عساكر الروم مع بطريق يقال له روبيس: في مائة ألف فارس فَمَنَّ الله بالنصر وقُتل من الروم خمسة عشر ألف فارس، وفتح الله على يدي فلسطين بعد أن قُتل من المسلمين مائة وثلاثون رجلًا فإن احتجت إلى سرت إليك والسلام عليك

ورحمة الله وبركاته.». ودفع الكتاب إلى أبي عامر الدوسي، وكتب أبو عبيدة: «بسم الله الرحمن الرحيم إنما أنت مأمور فإن كان أبو بكر أمرك أن تكون معنا فسر إلينا، وأن كان أمرك بالثبات في موضعك فاثبت.» وطوى الكتاب وسلمه إلى خالد بن سعيد بن العاص. وسار مع أبي عامر إلى أن أتيا إلى جيش عمرو بن العاص. وكتب عمرو كتابًا إلى أبي بكر الصديق وذكر له ما جرى مع الروم، وبعث الكتاب مع أبي عامر الدوسي

بعد هذا النصر المبين للمسلمين كتب الروم في الشام إلى هرقل فأمر هرقل بخروج

الجيوش الرومية في مقابلة كل أمير من المسلمين جيش كثيف، فبعث إلى عمرو بن العاص أخاه لأبويه تذارق في تسعين ألفًا وكانت الغلبة للمسلمين ولله الفضل ،كما بعث أيضا بجيوش لملاقاة الجيوش المسلمة الأخرى

## مدينة بصرى الشام أول مدينة فُتحت في الشام

تجمعت الجيوش كلها تحت قيادة خالد بن الوليد، وحاصر بصرى حصارًا شديدًا واضطرت إلى طلب الصلح ودفع الجزية، فأجابها خالد إلى الصلح وفتحها الله على المسلمين في (٢٥ من شهر ربيع







الأول ١٣ هـ = ٣٠ من مايو ٦٣٤م)، فكانت أول مدينة فُتحت من الشام صلحًا على أن يؤمنوا على دمائهم وأموالهم وأولادهم، نظير الجزبة التي سيدفعونها





## مدينة بصري الأثرية

مدينة بصرى الشام تُعرف باسم بُصرى، وهي إحدى المدن التاريخيّة التابعة لمحافظة درعا السوريّة، بحيث تبعد عن مركز مدينة درعا حوالي أربعين كيلومتراً، وعن العاصمة دمشق حوالي مئة وأربعين كيلومتراً، ويبلغ ارتفاعها عن سطح البحر حوالي ثمانمائة وثمانين متر.

### معركة أجنادين جنوب فلسطين بعد معركة بصرى

وكانت بين المسلمين والبيزنطيين سنة (١٣ هـ = ٦٣٤م) ٦٣٤ م. ووقعت في أرض فلسطين على مقربةٍ من مدينة الرملة حيث عسكر المسلمون في قرية عجور شمال غرب مدينة الخليل، في حين عسكر جيش الروم في قرية بيت جبرين منتظرين تجميع الجيوش القادمة للمؤازرة

وتعتبر معركة اجنادين أول لقاء كبير كان بين جيوش الخلافة الراشدة والروم البيزنطيين

فبعد أن انكسر الروم في معركم بصرى الشام تجمعوا خوفا علي الشام من الضياع فجهّزوا جيشًا ضخمًا، وتوجه إلى أجنادين من جنوب فلسطين، وانضم إليه نصارى العرب والشام







وتجمعت الجيوش الإسلامية مرة أخرى عند أجنادين، وهي موضع يبعد عن «بيت جبرين» بحوالي أحد عشر كيلو مترًا، وعن الرملة حوالي تسع وثلاثين كيلو مترًا، وكانت الملتقى في السهول الشمالية الغربية لقريه دير الدبان والغرب من قريه عجور وحتى قرى تل الصافي وبركوسيا والتي تعتبر ملتقى مهمًا للطرق

كانت القيادة العامة لسيدنا خالد فنظم الجيش فجعل على الميمنة «معاذ بن جبل»، وعلى الميسرة سعيد بن عامر، وعلى المشاة في القلب أبا عبيدة بن الجراح وعلى الخيل «سعيد بن زيد»، وأقبل خالد يمر بين الصفوف لا يستقر في مكان، يحرض الجند على القتال، ويحثهم على الصبر والثبات، ويشد من أزرهم، وأقام النساء خلف الجيش يبتهلن إلى الله ويدعونه ويستصرخنه ويستنزلن نصره ومعونته، ويحمسن الرجال

وبعد صلاة الفجر أمر خالد جنوده بالتقدم حتى يقتربوا من جيش الروم، وأقبل على كل جمع من جيشه يقول لهم: " اتقوا الله عباد الله، قاتلوا في الله من كفر بالله ولا تنكصوا على أعقابكم، ولا تهنوا من عدوكم، ولكن أقدموا كإقدام الأسد وأنتم أحرار كرام، فقد أبيتم الدنيا واستوجبتم على الله ثواب الآخرة، ولا يهولكم ما ترون من كثرتهم فإن الله منزل عليهم رجزه وعقابه، ثم قال: أيها الناس إذا أنا حملت فاحملوا.

وكان خالد بن الوليد يرى تأخير القتال حتى يصلوا الظهر وتهب الرياح، وهي الساعة التي كان رسول الله (صلى الله عليه وسلم) يحب القتال فها، ولو أدى ذلك أن يقف مدافعًا حتى تحين تلك الساعة)

وأعجب الروم بكثرتهم ودخل في نفوسهم الكبر وغرتهم قوتهم وعتادهم فبادروا بالهجوم على الميمنة؛ حيث معاذ بن جبل، فثبت المسلمون ولم يتزحزح أحد، فأقبل خالد على خيل المسلمين، وقال: احملوا رحمكم الله على اسم الله فحملوا حملة مزقوا صفوف العدو ولله الفضل والمنة

وفي هذه المعركة أبلى المسلمون بلاءً حسنًا، وضربوا أروع الأمثلة في طلب الشهادة، وبرز في هذا اليوم من المسلمين «ضرار بن الأزور»، وكان يومًا مشهودًا له، وبلغ جملة ما قتله من فرسان الروم ثلاثين فارسًا، وقتلت «أم حكيم» الصحابية الجليلة أربعة من الروم بعمود خيمتها واستشهد من المسلمين ده٤ شهيدًا







وبلغ قتلى الروم في هذه المعركة أعدادًا هائلة تجاوزت الآلاف، وأرسل خالد إلى سيدنا ابو بكر بالبشري قائلا: (أما بعد فإني أخبرك أيها الصديق إنا التقينا نحن والمشركين، وقد جمعوا لنا جموعا جمة كثيرة بأجنادين، وقد رفعوا صلبهم، ونشروا كتبهم، وتقاسموا بالله لا يفرون حتى يفنون أو يخرجونا من بلادهم، فخرجنا إليهم واثقين بالله متوكلين على الله، فطاعناهم بالرماح، ثم صرنا إلى السيوف، فقارعناهم في كل فج.. فأحمد الله على إعزاز دينه وإذلال عدوه وحسن الصنيع لأوليائه"؛ فلما قرأ أبو بكر الرسالة فرح بها، وقال: "الحمد لله الذي نصر المسلمين، وأقر عيني بذلك (١)



## فتح غزة على يد سيدنا عمربن العاص

وغزة مدينة ساحلية فلسطينية، في الطرف الجنوبي للساحل الشرقي من البحر المتوسط. تبعد عن مدينة القدس مسافة ٧٨ كم إلى الجنوب الغربي، وتبلغ مساحتها ٥٦ كم٢، من أكثر المدن كثافة بالسكان في العالم

في عام ٦٣٥ سنة ١٣هـ حاصر المسلمون غزة وفتحها جيش الخلفاء الراشدين تحت قيادة عمرو بن العاص بعد معركة أجنادين ،و قام بتحويل بعض الكنائس إلى مساجد، بما في ذلك المسجد الكبير الحالي في قطاع غزة (الأقدم في المدينة)، كما أن عددا كبيرة من السكان دخلوا الإسلام، وأصبحت اللغة العربية هي اللغة الرسمية





۱۲۶ فتوح الشام للواقدي ج ١ ص ٢٠٠٦





عمروبن العاص وحصار أرض بيسان

وبيسان من أقدم مدن فلسطين، على بعد ٨٣ كم شمال شرق القدس. فخرج إليهم عمروبن العاص فقتل منهم مقتلة عظيمة، ثم صالحوهم على مثل ما صالحوا عليه دمشق، وضرب عليهم الجزية، والخراج على أراضيهم (١)



<sup>1</sup>۲° البداية والنهاية، سنة ثلاث عشرة من الهجرة، وقعة فحل، الجزء رقم ٩ ص ٩١٠





وتقع مدينة بيسان في الجزء الشمالي من فلسطين المحتلّة جنوب شرق مدينة الناصرة، شرق مدينة جنين وغرب نهر الأردن. وبالتحديد في المنطقة التي تصل غور الأردن بمرج ابن عامر، ويعتبر سهل بيسان حلقة الوصل بين وادي الأردن شرقاً ومرج ابن عامر غرباً. وتحتوي المدينة على آثار هامة تدل على أهميتها ومكانتها العظيمة





نخل مدينة بيسان الذى ذكرفي حديث الدجال







## عمروبن العاص يفتح نابلس

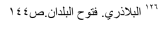
في عام ١٦هـ ٦٣٨م فتح المسلمون نابلس بقيادة عمرو بن العاص ، وقد تعهد المسلمون بحماية من بقي من أهلها على دينه من النصاري على أن يدفعوا الجزية عن رقابهم والخراج عن أراضهم.(١) أصبحت نابلس بعد الفتح الإسلامي مدينة من مدن جند فلسطين الذي كانت عاصمته اللد ثم الرملة



نابلس إحدى أكبر المدن الفلسطينية سكانًا وأهمها موقعًا. وهي مقر أكبر الجامعات الفلسطينية. تعتبر نابلس مركزاً لشمال الضفة الغربية إضافةً إلى كونها عاصمة لمحافظة نابلس التي تضم ٥٦ قرية ويُقدر عدد سكانها بقرابة ٣٨٨,٣٢١ نسمة حسب إحصاءات عام ٢٠١٧. تُعرف أيضا بأسماء جبل النار ودمشق الصغرى وعش العلماء وملكة فلسطين غير المتوجة.

## وهكذا توالت الأحداث والفتوحات في أرض فلسطين

عن بقية بن الوليد عن مشايخ من أهل العلم، قالوا: كانت أول وقعة و اقعها المسلمون الروم في خلافة أبي بكر الصديق رضي الله عنه أرض فلسطين، وعلى الناس عمرو بن العاصي، ثم أن عمروا بن العاصي فتح غزة في خلافة أبي بكر رضي الله عنه، ثم فتح بعد ذلك سبسطية ونابلس على أن أعطاهم الأمان على أنفسهم وأموالهم ومنازلهم وعلى أن الجزية على رقابهم والخراج على أرضهم، ثم فتح مدينة لد وارضها ثم فتح يبنى وعمواس وببت جبرين و اتخذ بها ضيعة تدعى عجلان باسم









مولى له، وفتح يافا ويقال فتحها معاوية، وفتح عمرورفح على مثل ذلك. وقدم عليه أبو عبيدة بعد أن فتح قنسرين ونواحها وذلك في سنة ست عشرة (١)



#### معركة اليرموك الطربق إلى بيت المقدس

تمركز البيزنطيون في شمال فلسطين، فأقام المسلمون معسكرهم في الجابية بالجولان على نهر الرقّاد، وتمركزت جيوشهم على طول وادي اليرموك ،وكانت معركة اليرموك في رجب سنة ١٥ه/آب ١٣٦م وتعتبر أهم المعارك في تاريخ المسلمين والعالم لأنها كانت بداية لأول موجة انتصارات للمسلمين خارج الجزيرة العربية.

وتعد معركة اليرموك الطريق المؤدي إلى فتح بيت المقدس وفتح بلاد الشام جميعا ومصر وشمال أفريقيا وغيرها، والسبب لأن هذه المعركة كان فها الانكسار الحقيقي والكبير للجيش المشرك المتمثل في أقوي إمبراطورية في الأرض يومئذ الإمبراطورية البيزنطية: حيث تحرك القادة الأربعة السابق ذكرهم بجيوشهم، فلما دخلوا جنوبي الشام، وجدوا جيشًا روميا، قوامه نحو (٢٥٠) ألف جندي، بقيادة «تذراق» أخو هرقل»، يساندهم نحو ستين ألفًا من العرب - تقريبًا - بقيادة «جبلة بن الأيهم





۱۲۷ البلاذري فتوح البلدان. بيروت - لبنان: مكتبة الهلال.. ص١٤١



الغسانى»، فلم يستطيعوا الالتحام مع هذه الجموع الحاشدة، فدارت بينهم مراسلات تجمعوا بعدها في وادى (١)

فيكون مجموع جيش الروم ما يذيد علي ٣١٠ ألف ٢٥٠ ألف من الروم بالإضافة إلى ٦٠ ألف من العرب

وجميع هذه الجيوش كانت تحت قيادة «أبى عبيدة بن الجراح رضي الله عنهم وعندما عجزت هذه الجيوش عن مقاتلة الروم بهذه الإمكانيات الضعيفة ، طلبوا المدد من خليفة المسلمين، فارسل سيدنا أبو بكر رضي الله عنهم إلى سيدنا خالد طالبا منه أن يتحرك بنصف الجيش الموجود معه في العراق ويترك النصف الأخر مع سيدنا المثني بن حارثة الشيباني وقال سيدنا أبو بكر المقولة المشهورة: «والله لأنسين الروم وساوس الشيطان بخالد بن الوليد»، ثم كتب رسالة إلى سيدنا خالد أما بعد فإذا جاءك كتابى هذا، فدع العراق، وأخلف فيه أهله الذين قدمت عليهم وهم فيه وامضِ متخففًا في أهل القوة من أصحابك الذين قدموا العراق معك من اليمامة، وصحبوك من الطريق، وقدموا عليك من الحجاز، حتى تأتى الشام، فتلقى أبا عبيدة بن الجراح ومن معه من المسلمين، فإذا التقيتم فأنت أمير الجماعة والسلام عليك.

فخرج «خالد» في سبعة آلاف جندى حيث قطع أكثر من ألف كيلو متر في ثمانية عشر يومًا، في الصحراء حتى وصلوا إلى «وادى اليرموك» فتسلم خالد بن الوليد» القيادة من «أبى عبيدة» وخاض المعركة مع الروم.

وهزم الجيش الرومي الذي كان أقوى جيوش العالم، فقتل منهم قرابة مائة وعشرين ألفًا، وما كان من «هرقل» إمبراطور الروم إلإ الهروب والانسحاب، وهو يردد، قائلا: «السلام عليك يا سوريا، سلامًا لا لقاء بعده، ونعم البلد أنت للعدو وليس للصديق، ولا يدخلك رومي بعد الآن إلا خائفًا، ولله الفضل والمنة وقد استشهد من المسلمين قرابة الثلاثة آلاف.





١٢٨ الموسوعة الموجزة في التاريخ الإسلامي (١/ ٢٩)





وبعد تولى «عمر بن الخطاب» الخلافة عزل «خالد بن الوليد» من قيادة جيوش الشام، وأعاد «أبا عبيدة بن الجراح» إليها، وجعل «خالداً» جنديًا تحت إمرة ابي عبيدة بن الجراح

وكانت تعليمات «عمر» رضي الله عنهم لأبى عبيدة بعد «اليرموك»، أن تعود الأمور إلى ما كانت عليه من قبل في مطلع فتح الشام، حين رتب ذلك «أبوبكر الصديق»، فيسير «أبو عبيدة» ومعه «خالد بن الوليد» إلى «حمص»، و «يزيد بن أبى سفيان» إلى «دمشق»، و «شرحبيل بن حسنة» إلى «الأردن»، و «عمرو بن العاص» إلى «فلسطين»، وكل قائد يكون أميرًا على منطقته التى يفتحها، على أن يكون ذلك بعد أن يشتركوا جميعًا في فتح «دمشق».

عمرو بن العاص أميراً علي فلسطين

استخلف سيدنا أبو عبيدة عمرو بن العاص على فلسطين، وبعدما فتح أبو عبيدة حمص، استقر هو في حمص وأرسل خالدًا إلى دمشق ليقيم بها، وكلف عمرو بن العاص أن يقيم في فلسطين. (١)





١٢٩ البلاذري فتوح البلدان. بيروت - لبنان: دار ومكتبة الهلال. ص. ١٣٦ - ١٣٧.



## فتح بيت المقدس

كانت القدس محتلة زمنا من الفرس أقل من ٩ سنوات وبعد أن حررها هرقل تم تحصين المدينة جدا.

وبعد هزيمة البيزنطيين في اليرموك، أصلح بطريرك القدس صفرونيوس دفاعاتها وشدد من حصونها وعندما وصل جيش المسلمين أريحا، جمع صفرونيوس الآثار المقدسة بما في ذلك الصليب المقدس عندهم، وأرسلها سرا إلى الساحل لأخذها للقسطنطينية. بدأ المسلمون الحصار في شوال ١٥ هـ

وكان على فلسطين قائدٌ رومانيٌ دعى (الأرطبون) أي القائد الكبير الذي يلي الإمبراطور وكان هذا أدهى الروم و أبعدها غوراً و أنكاها فعلاً، وكان قد وضع بالرملة جنداً عظيماً، وبإيلياء جنداً عظيماً، وكتب عمروبن العاص إلى عمر رضي الله عنهما، يخبره بذلك، ويستشيره ويستأمره، فقال عمر كلمته الشهيرة: قد رمينا أرطبون الروم بأرطبون العرب، فانظروا عما تنفرج(١)

واجتمع المسلمون، بقيادة عمرو بن العاص حول إيلياء، وضرب سيدنا عمرو على المدينة حصاراً شديداً، وكانت المدينة حصينة ومنيعة، ويصف الواقدي أسوار المدينة بأنها كانت محصنة بالمجانيق والطوارق والسيوف والدرق والجواشن والزرد الفاخرة ويذكر أن القتال بدأ بعد ثلاثة أيام من الحصار، حيث تقدم المسلمون نحو أسوار المدينة فأمطرتهم حاميتها بوابل من السهام والنبال التي كان المسلمون يتلقونها (بدرقهم) وكان القتال يمتد من الصباح إلى غروب الشمس واستمر على هذا المنوال عدة أيام، حتى كان اليوم الحادي عشر إذ أقبل أبو عبيدة على المسلمين ومعه خالد وعبد الرحمن بن أبي بكر، ومعهم فرسان المسلمين وأبطال الموحدين(٢) مما ألقى الجزع في قلوب أهل إيلياء، واستمر الحصار أربعة اشهر، ما من يوم إلا وجرى فيه قتال شديد (والمسلمون صابرون على البرد والمتلج والمطر(٣) إلى أن يئس الروم من مقاومة حصار المسلمين لمدينتهم، فقرر بطريقهم





۱۳۰ تاريخ الطبري (٤٣١/٤) راجع فصل الخطاب في سيرة أمير المؤمنين عمر بن الخطاب - ص ٢ - ص ٤٠

<sup>&#</sup>x27; ' حروب القدس ص٣٨ . ١٣٢ حروب القدس ص٣٨



(البطريق صفرونيوس) القيام بمحاولة أخيرة، وكتب إلى عمرو بن العاص، قائد جيش المسلمين، رسالة يغربه فيها بفك الحصار نظراً لاستحالة احتلال المدينة (١)

#### يقول ابن كثير:

وكان الصحابي أبو عبيدة لما فرغ من دمشق كتب إلى أهل إيليا (فلسطين) يدعوهم إلى الله وإلى الإسلام، أو يبذلون الجزية أو يؤذنوا بحرب فأبوا أن يجيبوا إلى ما دعاهم إليه فركب إلهم في جنوده واستخلف على دمشق سعيد بن زيد ثم حاصربيت المقدس وضيق علهم حتى أجابوا إلى الصلح بشرط أن يقدم إلهم أمير المؤمنين عمر بن الخطاب.

فكتب إليه أبو عبيدة بذلك فاستشار عمر الناس في ذلك فأشار عثمان بن عفان بأن لا يركب إليهم ليكون أخف وطأة على ليكون أحقر لهم وأرغم لأنوفهم وأشار علي بن أبي طالب بالمسير إليهم ليكون أخف وطأة على المسلمين في حصارهم بينهم، فأخذ بقول علي وترك ما قال عثمان رضي الله عنهم





 $<sup>^{177}</sup>$  فصل الخطاب في سيرة عمر بن الخطاب الصلابي- ج٢ - ص  $^{177}$ 



#### تحرك سيدنا عمربن الخطاب إلى فلسطين

تعرك سيدنا عمر بالجيوش نعو بيت المقدس واستخلف على المدينة علي بن أبي طالب وسار معه العباس ابن عبد المطلب على مقدمته، فلما وصل إلى الشام تلقاه أبو عبيدة ورؤس الأمراء، كخالد بن الوليد، ويزيد بن أبي سفيان، فترجل أبو عبيدة وترجل عمر فأشار أبو عبيدة ليقبل يد عمر فهم عمر بتقبيل رجل أبي عبيدة فكف أبو عبيدة فكف عمر ثم سار حتى صالح نصارى بيت المقدس واشترط عليهم إجلاء الروم إلى ثلاث ثم دخلها إذ دخل المسجد من الباب الذي دخل منه رسول الله صلى الله عليه وسلم ليلة الإسراء ويقال إنه لبى (لبيك اللهم لبيك) حين دخل بيت المقدس فصلى فيه تحية المسجد بمحراب داود، وصلى بالمسلمين فيه صلاة الغداة من الغد فقرأ في الأولى بسورة ص وسجد فها والمسلمون معه، وفي الثانية بسورة بني إسرائيل، ثم جاء إلى الصخرة فاستدل على مكانها من كعب الأحبار وأشار عليه كعب أن يجعل المسجد من ورائه فقال ضاهيت الهودية ثم جعل المسجد في قبلي بيت المقدس وهو المسجد العمري اليوم ثم نقل التراب عن الصخرة في طرف ردائه وقبائه، ونقل المسلمون معه في ذلك، وسخر أهل الأردن في نقل بقيتها، وقد كانت الروم جعلوا الصخرة مزبلة لأنها قبلة اليهود، حتى إن المرأة كانت ترسل خرقة حيضتها من داخل الحوز لتلقى في الصخرة، وذلك مكافأة قبلة اليهود عاملت به القمامة وهي المكان الذي

كانت الهود صلبوا فيه المصلوب فجعلوا يلقون على قبره القمامة فلأجل ذلك سمي ذلك الموضع القمامة وانسحب هذا الاسم على الكنيسة التي بناها النصاري هنالك (١)

كتاب سيدنا ابو عبيدة لأهل بيت المقدس

كان سيدنا أبو عبيدة كتب إلى أهل بيت المقدس يدعوهم إلى الإسلام أو الجزية

نص كتاب أبي عبيدة إلى أهل إيلياء وفيه: بسم الله الرحمن الرحيم من أبي عبيدة بن الجراح إلى بطارقة أهل إيلياء وسكانها. فإنا ندعوكم إلى شهادة أن لا إله إلا الله .. فإن أبيتم فأقروا لنا باعطاء الجزية وإن أبيتم سرت إليكم بقوم هم أشد حبا للموت منكم للحياة ولشرب الخمر وأكل الخنزير، ثم لا أرجع عنكم إن شاء الله حتى أقتل مقاتلتكم واسبي ذراريكم





۱۳۴ البداية والنهاية ط إحياء التراث (٧/ ٥٥)



قال الازدي: فخرج أهل إيلياء فقاتلوا المسلمين ساعة، ثم انهزموا ثم قاتلوهم ثم انهزموا إلى داخل حصنهم (١)

أما الواقدي فذكر في فتوح الشام: ولم يزل أبو عبيدة ينازل بيت المقدس أربعة أشهر كاملة وما من يوم إلا ويقاتلهم قتالا شديدا، (ثم طلبوا أن يبعث إلى عمر ليفتحوا له البلد) فأمر أبو عبيدة بالكف عنهم (٢)

## وصول سيدنا عمر رضي الله عنه إلى بيت القدس

وكان وصول عمر رضي الله عنه في ربيع الأول من السنة ١٦ هـ، ووصل إلى فلسطين وكان قد ذهب أولا إلى الجابية، (٢) حيث استقبله أبو عبيدة وخالد بن الوليد الذي كان قد سافر مع مرافقه لاستقباله. وترك عمرو بن العاص قائدا لجيش المسلمين للحصار وعند وصول عمر إلى القدس، تمت كتابة العهدة العمرية. واستسلمت المدينة وأعطيت ضمانات الحرية الكاملة مقابل دفع الجزية. وقد وقع عليها الخليفة عمر نيابة عن المسلمين، وشهدها خالد بن الوليد وعمرو بن العاص وعبد الرحمن بن عوف ومعاوية بن أبي سفيان. في أواخر نيسان / أبريل ٦٣٧ م، وأصبحت القدس رسميا للمسلمين

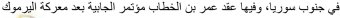
### طرد اليهود من بيت المقدس

وقد جاء في شروط العهدة العمرية أن لا يسكن بإيلياء (القدس) أحد من اليهود. وكان في نص العهدة

بسم الله الرحمن الرحيم هذا ما أعطى عبد الله عمر أمير المؤمنين أهل إيلياء من الأمان، أعطاهم أمانا لأنفسهم وأموالهم ولكنائسهم، ولا يكرهون على دينهم ولا يضار أحد منهم، ولا يسكن بإيلياء معهم أحد من اليهود .

وتدعي بعض الروايات اليهودية بأن اليهود طلبوا من عمر بن الخطاب السماح لهم باستقدام مائتي عائلة يهودية من مصر للسكن في القدس، ولكن البطريق صفرونيوس عارض ذلك، فسمح عمر بن الخطاب لسبعين عائلة بالحضور من مصر وأسكنهم جنوب الحرم القدسي هذا كذب وباطل فمصر لم تفتح اصلا في وقت دخول عمر القدس الشريف ولم يكن له ولاية عليها

الجابية في سوريا ويعرف اليوم بنل الجابية ويقع إلى الغرب من مدينة نوى الواقعة بسهل حوران، وقد اتخذ الغساسنة الجابية عاصمة لهم







۱۳۰ الازدي في فتوح الشام ۲٤٣

<sup>&</sup>lt;sup>۱۳۱</sup> فتوح الواقد*ي ۱ / ۲*۲۰



## رفض عمر الصلاة في كنيسة القيامة

عندما خطب عمر في أهل بيت المقدس قائلا: «"يا أهل إيلياء لكم ما لنا وعليكم ما علينا."» ثم دعاه البطريرك صفرونيوس لتفقد كنيسة القيامة، فلبي عمر دعوته، وأدركته الصلاة وهو فيها فالتفت إلى البطريرك وقال له: «"أين أصلي؟ فقال "مكانك صل" فقال: ما كان لعمر أن يصلي في كنيسة فيأتي المسلمون من بعدي ويقولون هنا صلى عمر ويبنون عليه مسجدا وابتعد عنها رمية حجر وفرش عباءته وصلى وجاء المسلمون من بعده وبنوا في ذلك المكان مسجدا سمي بمسجد عمر

## نص العهدة العمرية كاملة لأهل إيلياء

بسم الله الرحمن الرحيم هذا ما أعطى عبد الله عمر أمير المؤمنين أهل إيلياء من الأمان، أعطاهم أمانا لأنفسهم وأموالهم، ولكنائسهم وصلبانهم، وسقيمها وبريئها وسائر ملتها، أنه لا تسكن كنائسهم ولا تقدم، ولا ينتقص منها ولا من حيزها، ولا من صليبهم، ولا من شيء من أموالهم، ولا يكرهون على دينهم، ولا يضار أحد منهم، ولا يسكن بإيلياء معهم أحد من اليهود، وعلى أهل إيلياء أن يعطوا الجزية كما يعطي أهل المدائن، وعليهم أن يخرجوا منها الروم واللصوت، فمن خرج منهم فإنه آمن على نفسه وماله حتى يبلغوا مأمنهم، ومن أقام منهم فهو آمن، وعليه مثل ما على أهل إيلياء من الجزية، ومن أحب من أهل إيلياء أن يسير بنفسه وماله مع الروم ويخلي بيعهم وصلبهم فإنهم آمنون على أنفسهم وعلى بيعهم وصلبهم، حتى يبلغوا مأمنهم، ومن كان بما من أهل الأرض قبل مقتل فلان، فمن شاء منهم قعدوا عليه مثل ما على أهل إيلياء من الجزية، ومن شاء سار مع الروم، ومن شاء رجع إلى أهله فإنه لا يؤخذ منهم شيء حتى يحصد حصادهم، وعلى ما في هذا الكتاب عهد الله وذمة رسوله وذمة الخلفاء وذمة المؤمنين إذا أعطوا الذي عليهم من الجزية شهد على ذلك خالد بن الوليد، وعمرو بن العاص، وعبد الرحمن بن عوف، ومعاوية بن أبي سفيان وكتب وحضر سنة خمس عشرة (١)

١٣٩ تاريخ الطبري = تاريخ الرسل والملوك، وصلة تاريخ الطبري (٣/ ٢٠٩)







#### تواضع سيدنا عمر بن الخطاب

كان من تواضع سيدنا عمر رضي الله عنه التناوب على بعيره مع خادمه فكانت نوبة عمر المشي حين وصولهم إلى القدس ولم يرض عمر أن يركب بدلا عن خادمه مع طلب الخادم ذلك ولم يأبه لتلك الوجاهات المزيفة فدخلها ماشيا فكان ذلك من العلامات التي زعم البطريق أنما تكون فيمن يستلم المفاتيح فأخذها عمر وصلى في بيت المقدس واتخذه مسجدا كما كان ولم يصل في مسجد الصخرة رغم مشورة بعضهم له بذلك ثم عقد الصلح مع أهلها وكتب بذلك الشروط المشهورة، والمعروفة إلى اليوم بالشروط العمرية(١)

#### المسجد العمري

هو مسجد أثري، يعود تاريخه إلى عهد الخلافة الراشدة في فلسطين، حيث سُمي نسبةً إلى الخليفة عمر بن الخطاب. يقع داخل أسوار البلدة القديمة لمدينة القدس، في السور الجنوبي للمسجد الأقصى أي شرقي المصلى القبلي في حارة المغاربة. أدخلت على المسجد إصلاحات في العهد الأموي، وتحديدا عصر عبد الملك بن مروان ، وله مأذنة يبلغ ارتفاعها ١٥ متر

وكان عبارة عن مبنى خشبي مستطيل الشكل يتسع لحوالي ألف مصلي ويتوسطه محراب يقع على نفس الخط مع قبة السلسلة ليدل على أن عمر بن الخطاب هو من أمر بوضعه في هذا المكان اقتُطِع جزء من المصلى ليكون غرفة عيادة طبية (٢) و مسجد عمر، لا يزال قائماً بجانب كنيسة القيامة





١٤٠ الموسوعة التاريخية - الدرر السنية (١/ ١٣٦، بترقيم الشاملة آليا)

١٤١ موقع جمعية الاقصىي صورة ومعلومة





#### مفاتيح القدس



الدكتور سري نسيبة، أستاذ الفلسفة ورئيس جامعة القدس في القدس الشريف.









## هَكَذَا عَلَّمَنِي الإسْلَامُ



يعتبر الصحابي الجليل عبادة بن الصامت من الصحابة الذين استقروا في القدس بعد الفتح الاسلامي ، وقد عينه الخليفة عمر بن الخطاب قاضيا على القدس ولقد ذهب الامام الأوزاعي أن عبادة أول من ولي



#### قضاء فلسطين.

قال محمد بن كعب القرظي: «جمع القرآن في زمن النبي عليه الصلاة والسلام خمسة من الأنصار: معاذ وعبادة وأي وأبو أيوب وأبو الدرداء وفي خلافة سيدنا عمر بن الخطاب، كتب يزيد بن أبي سفيان إليه: «إن أهل الشام كثير، وقد احتاجوا إلى من يعلمهم القرآن ويفقههم»، فقال: «أعينوني بثلاثة»، فرشحوا سيدنا أبي بن كعب وسيدنا أبو أيوب الأنصاري وسيدنا عبادة بن الصامت فخرج الثلاثة إلى الشام، فقال: «أبدئوا بحمص، فإذا رضيتم منهم، فليخرج واحد إلى دمشق، وآخر إلى فلسطين واستقر عبادة بن الصامت رضي الله عنهم في فلسطين حتي مات بالرملة سنة ٣٤ هـ، وعمره ٧٧ سنة















#### الإيمان طريق النصرو التمكين

قال الله تعالى: ﴿ وَنُرِيدُ أَنْ نَمُنَّ عَلَى الَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا فِي الْأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ أَئِمَّةً وَنَجْعَلَهُمُ الْوَارِثِينَ \* وَنُمِكِنَ لَهُمْ فِي الْأَرْضِ ﴾ [القصص: ٥، ٦].

وقال سبحانه: {وَمَا النَّصْرُ إِلَّا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ} [آل عمران: ١٢٦].

المتدبر لآيات النصر والمتكين في كتاب الله عز وجل نجد أن النصر والتمكين مقرون دائما بالإيمان، فلا نجد آية في كتاب الله تعالي ذكر فيها النصر إلا واقترن بالإيمان.

### حتميّة النصر ووعد الله عز وجل للذين آمنوا

قال الله عز وجل: {وَعَدَ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ اللهُ عَنْ وَجَلَ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَالِمُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَا اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَا اللهُ عَنْ اللهُ عَلَا عَاللّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَاللّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلْ

و قال تعالى ﴿وَكَانَ حَقّاً عَلَيْنَا نَصْرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾) الروم: ٤٧ وقال تعالى ﴿إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ الْأَشْهَادُ ﴾) غافر: ٥١

وقال الله تعالى: {إِنْ يَنْصُرُكُمُ اللَّهُ فَلَا غَالِبَ لَكُمْ وَإِنْ يَخْذُلُكُمْ فَمَنْ ذَا الَّذِي يَنْصُرُكُمْ مِنْ بَعْدِهِ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ} [آل عمران: ١٦٠].

وقال الله سبحانه: {وَلَيَنْصُرَنَّ اللَّهُ مَنْ يَنْصُرُهُ إِنَّ اللَّهَ لَقَوِيٌّ عَزِيزٌ \* الَّذِينَ إِنْ مَكَّنَاهُمْ فِي الْأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلاةَ وَآتَوُا الزَّكَاةَ وَأَمَرُوا بِالْمُعْرُوفِ وَنَهَوْا عَنِ الْمُنْكَرِ وَلِلَّهِ عَاقِبَةُ الْأُمُورِ} [الحج: ٤١،٤٠].

## وهذه الصفات لا تكون إلا للمؤمن فالنصر يكون للرسل وللفئة المؤمنة الصابرة

وقال سبحانه: {وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِي الزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ الذِّكْرِ أَنَّ الْأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِيَ الصَّالِحُونَ \* إِنَّ فِي هَذَا لَبَلَاغًا لِقَوْمِ عَابِدِينَ \* وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ} [الأنبياء: ١٠٥ - ١٠٧].







#### والصلاح لا يكون الا بعد إيمان

وقال سبحانه: {أَمْ حَسِبْتُمْ أَنْ تَدْخُلُوا الْجَنَّةَ وَلَمَّا يَأْتِكُمْ مَثَلُ الَّذِينَ خَلَوْا مِنْ قَبْلِكُمْ مَسَّتُهُمُ الْبَأْسَاءُ وَالضَّرَّاءُ وَزُلْزِلُوا حَتَّى يَقُولَ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ مَتَى نَصْرُ اللَّهِ أَلَا إِنَّ نَصْرَ اللَّهِ قَرِيبٌ} [البقرة: 11٤].

وقال سبحانه: {قَاتِلُوهُمْ يُعَذِّبُهُمُ اللَّهُ بِأَيْدِيكُمْ وَيُخْزِهِمْ وَيَنْصُرْكُمْ عَلَيْمِ وَيَشْفِ صُدُورَ قَوْمٍ مُؤْمِنِينَ \* وَيُدْهِبْ غَيْظَ قُلُوبِهِمْ وَيَتُوبُ اللَّهُ عَلَى مَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ} [التوبة: ١٥، ١٥].

وَ شْفِاء الصدر يكون للمؤمن لأن المؤمن هو من يتألم قلبه لله ولدين الله عز وجل

قال الشيخ السعدي رحمه الله: (وهذا يدل على محبة الله لعباده المؤمنين واعتنائه بأحوالهم حتى أنه جعل من المقاصد الشرعية شفاء ما في صدورهم وذهاب غيظهم)

وقال سبحانه: { حَتَّى إِذَا اسْتَيْأَسَ الرُّسُلُ وَظَنُّوا أَنَّهُمْ قَدْ كُذِبُوا جَاءَهُمْ نَصْرُنَا فَنُجِّيَ مَنْ نَشَاءُ وَلَا يُرَدُّ بِأُسُنَا عَنِ الْقَوْمِ الْمُجْرِمِينَ \* لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِأُولِي الْأَلْبَابِ مَا كَانَ حَدِيثًا يُفْتَرَى وَلَكِنْ تَصْدِيقَ الْأَلْبَابِ مَا كَانَ حَدِيثًا يُفْتَرَى وَلَكِنْ تَصْدِيقَ النَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ } [يوسف:-١١١].

وهذا الخطاب ختمه الله عزوجل للقوم المومنين.

وقال سبحانه: {لِلَّهِ الْأَمْرُ مِنْ قَبْلُ وَمِنْ بَعْدُ وَيَوْمَئِذٍ يَفْرَحُ الْمُؤْمِنُونَ \* بِنَصْرِ اللَّهِ يَنْصُرُ مَنْ يَشَاءُ وَهُوَ الْعَزِينُ الرَّحِيمُ \* وَعْدَ اللَّهِ لَا يُخْلِفُ اللَّهُ وَعْدَهُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ \* يَعْلَمُونَ ظَاهِرًا مِنَ الْحَيَاةِ اللَّهُ نِيْ الْآخِرَةِ هُمْ غَافِلُونَ} [الروم: ٤ - ٧].

فالذي يفرح بنصر الله هو المؤمن والمنافق لا يهمه النصر

وقال تعالي (الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَانًا وَقَالُوا حَسْبُنَا اللَّهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ (١٧٣ آل عمران)

وقال سبحانه: {يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ تَنْصُرُوا اللَّهَ يَنْصُرُكُمْ وَيُثَبِّتْ أَقْدَامَكُمْ \* وَالَّذِينَ كَفَرُوا فَتَعْسًا لَهُمْ وَأَضَلَ أَعْمَالَهُمْ \* أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ لَهُمْ وَأَضَلَ أَعْمَالَهُمْ \* أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ







فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ دَمَّرَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلِلْكَافِرِينَ أَمْثَالُهَا \* ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ مَوْلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَأَنَّ الْكَافِرِينَ لَا مَوْلَى لَهُمْ} [محمد: ١١].

فالخطاب أيضا للذين أمنوا

وقال سبحانه: {يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا هَلْ أَدُلُكُمْ عَلَى تِجَارَةٍ تُنْجِيكُمْ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ \* تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ \* يَعْفِرْ لَكُمْ فَرَبُكُمْ وَيُدْ فِلْكُمْ وَيُدْخِلْكُمْ جَنَّاتٍ عَدْنٍ ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ \* ذُنُوبَكُمْ وَيُدْخِلْكُمْ جَنَّاتٍ عَدْنٍ ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ \* وَأَخْرَى تُحِبُّونَهَا نَصْرٌ مِنَ اللَّهِ وَفَتْحٌ قَرِيبٌ وَبَشِّرِ الْمُؤْمِنِينَ } [الصف: ٧ - ١٤].

قال الله - سبحانه: (وَلا تَهنُوا وَلا تَحْزَنُوا وَأَنتُمُ الأَعْلَوْنَ إِن كُنتُم مُّوْمِنِينَ) [آل عمران: ١٣٩]

وقال: (وَلَن يَجْعَلَ اللَّهُ لِلْكَافِرِينَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ سَبِيلاً) [النساء: ١٤١]

وقال تعالى : (إنَّ اللَّهَ يُدَافِعُ عَنِ الَّذِينَ آمَنُوا) [الحج ٣٨] وقال تعالى : (وَلِلَّهِ الْعِزَّةُ وَلرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ) [المنافقون: ٨]

#### صفات الفئة المؤمنة التي تتنزل عليها النصر

الإيمان لغة هو التصديق والاطمئنان وشرعا «التصديق الجازم بكل ما أتى به الرسول صلى الله عليه وسلم من عند الله، مع التسليم به والقبول والعمل »» وقيل هو تصديق بالجنان، وقول باللسان، وعمل بالجوارح والأركان؛ يزيد بالطاعة، وينقص بالمعصية)

أركان الإيمان ستة "أن تؤمن بالله، وملائكته، وكتبه، ورُسُله، واليوم الآخر، والقدر خيره وشرِّه".

كما جاء في حديث جبريل قال: فأخبرني عن الإيمان. قال: «أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، وتؤمن بالقدر خيره وشره». قال: صدقت. رواه مسلم







#### قال الله تعالى واصفا الفئة المؤمنة

﴿التَّائِبُونَ الْعَابِدُونَ الْحَامِدُونَ السَّائِحُونَ الرَّاكِعُونَ السَّاجِدُونَ الْآمِرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّاهُونَ عَنِ الْمُنكرِ وَالْتَافِئُونَ الْمَعْرُونَ اللَّهِ وَبَشِّر الْمُؤْمِنِينَ ﴾ (التوبة١١٧)

جاء في تفسير الجلالين: «التائبون» من الشرك والنفاق «العابدون» المخلصون العبادة لله «الحامدون» له على كل حال «السائحون» الصائمون «الراكعون الساجدون» أي المصلون «الآمرون بالمعروف والناهون عن المنكر والحافظون لحدود الله» لأحكامه بالعمل بها «وبشر المؤمنين» بالجنة.

#### وقال تعالي

﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتْهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبِّمُ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتْهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبِّمُ وَإِنَّا لَيْتُوكُلُونَ (2) الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ (3) أُولَئِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقًّا لَّهُمْ دَرَجَاتٌ عِندَ رَبِّهِمْ وَمَغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ ﴾(الأنفال ٤)

{وجلت قلوبهم} أي رقت و فزعت وخافت من الله عز وجل.

عن ابن عباس قوله: {إنما المؤمنون الذين إذا ذكر الله وجلت قلوبهم} قال: المنافقون لا يدخل قلوبهم شيء من ذكر الله عند أداء فرائضه، ولا يؤمنون بشيء من آيات الله، ولا يتوكلون، ولا يصلون إذا غابوا، ولا يؤدون زكاة أموالهم، فأخبر الله تعالى أنهم ليسوا بمؤمنين، ثم وصف المؤمنين فقال: {إنما المؤمنون الذين إذا ذكر الله وجلت قلوبهم} فأدوا فرائضه. {وإذا تليت عليهم آياته زادتهم إيمانا} يقول: تصديقا {وعلى ربهم يتوكلون} يقول: لا يرجون غيره. (١)

#### وقال تعالي

﴿ قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ \* الَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَاشِعُونَ \* وَالَّذِينَ هُمْ عَنِ اللَّغْوِ مُعْرِضُونَ \* وَالَّذِينَ هُمْ عَنِ اللَّغْوِ مُعْرِضُونَ \* وَالَّذِينَ هُمْ لِلزَّكَاةِ فَاعِلُونَ \* وَالَّذِينَ هُمْ لِلزَّكَاةِ فَاعِلُونَ \* وَالَّذِينَ هُمْ لِلزَّكَاةِ فَاعِلُونَ \* وَالَّذِينَ هُمْ لِأَمَانَاتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَاعُونَ \* وَالَّذِينَ هُمْ لِلْأَمَانَاتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَاعُونَ \* وَالَّذِينَ هُمْ لِلْمَانَاتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَاعُونَ \* وَالَّذِينَ هُمْ لِلْأَمَانَاتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَاعُونَ \* وَالَّذِينَ هُمْ لِلْأَمَانَاتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَاعُونَ \* وَالَّذِينَ هُمْ لِلْأَمَانَاتِهِمْ وَلَاهُونَ \* فَاللَّهُمْ عَلَيْلُونَ \* فَالْلَهُمْ عَلَيْلُونَ هُولَالِكُونَ \* فَالْلَهُ وَلَالَعْلَوْلَ هُولِكُونَ \* وَاللَّذِينَ هُمْ لِلْمُ لِلْأَمَانَاتِهِمْ وَعَهُمْ رَاعُونَ \* وَالَّذِينَ هُمْ لِأَمَانَاتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَاعُونَ \* وَاللَّذِينَ هُولُونَ \* وَاللَّهُ وَلَالَعُمْ لَوْلَعُونَ \* وَاللَّهُ وَلَالَعُولَ هُولِكُونَ \* وَلَوْلِولُونَ \* وَلَوْلَوْلِيْلِولُونَ \* وَلَوْلَوْلُولُونَ \* وَلَوْلِولُونَ \* وَلَوْلِولُونَ \* وَلَالْلِهُ وَلَوْلَ لَاللَّهُ وَلِيلِولَ هُولِلْلِهُ وَلَوْلِهُ وَلَاللَّهُ وَلِيلُولُونَ \* وَلَوْلَوْلِهُ وَلِمُولَ لَاللَّهُ وَلَوْلِهُ وَلَوْلَ عَلَوْلَ لَاللَّهُ وَلَالَالِهُ وَلَالَعُولَ لَهُ لَلْمُ





<sup>(1)</sup> تفسیر ابن کثیر ت سلامة (٤/ ١١



هُمْ عَلَى صَلَوَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ \* أُولَئِكَ هُمُ الْوَارِثُونَ \* اللَّذِينَ يَرِثُونَ الْفِرْدَوْسَ هُمْ فِهَا خَالِدُونَ ﴾ [المؤمنون: ١ - ١١].

#### علامات الإيمان وطرق النصر

الإخلاص لله تعالى وهو من أول أسباب النصر.

قَالَ اللهُ تَعَالَى: ﴿ وَمَا أُمِرُوا إِلاَّ لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَاءَ وَيُقِيمُوا الصَّلاةَ وَيُؤْتُوا الزَّكَاةَ وَذَلِكَ دِينُ الْقَيِّمَةِ ﴾ [البينة: ٥]،

قال الله تعالى: ﴿ وَلاَ تَكُونُواْ كَالَّذِينَ خَرَجُواْ مِن دِيَارِهِم بَطَراً وَرِئَاءَ النَّاسِ ﴾ الأنفال/ ٤٧.

وعَنْ عَائِشَة رَضِيَ اللهُ عَنْهَا قَالَت قالَ النَّبِيُّ عَلَيْم السلام: ( لا هِجْرَةَ بَعْدَ الْفَتْحِ، وَلكنْ جِهَادٌ وَنِيَّةٌ، وَإِذَا اسْتُنْفَرِتُمْ فَانْفِرُوا ) « مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ».

وَمَعْنَاهُ: لا هِجْرَةَ مِنْ مَكَّةَ لأَنَّهَا صَارَتْ دَارَ إِسْلامٍ.

وعَنْ أَبِي عبداللهِ جابِرِبْنِ عبداللهِ الأَنْصَارِيّ رضِيَ اللهُ عَهُمَا قَالَ: (كُنَّا مَع النبي عليه الصلاة والسلام في غَزَاة فَقَالَ: إِنَّ بِالْمَدِينَةِ لَرِجَالًا مَا سِرْتُمْ مَسِيرًا، وَلاَ قَطَعْتُمْ وَادِيًا إِلاَّ كَانُوا مَعكُم حَبَسَهُمُ الْمَرَضُ، وَفِي رو ايَةِ: إِلاَّ شَرِكُوكُمْ فِي الأَجْرِ. ﴾ رَواهُ مُسْلِمٌ.

تقوى الله عزو جل: وتقوي الله الامتثال للواجبات واجتناب المُحرَّمات، قال الله - عز وجل: (إنَّ الأَرْضَ لِلَّهِ يُورِثُهَا مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ) [الأعراف: ١٢٨] ، وقال: (وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ مَعَ الْمُتَّقِينَ) [البقرة: ١٩٤] ، أي: معهم بالنصر والتأييد.

الإكثار من ذكر الله وكثرة الدعاء: قال الله - تعالى: (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا لَقِيتُمْ فِئَةً فَاثْبُتُوا وَاذْكُرُوا اللهَ كَثِيرًا لَّعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ) [الأنفال: ٤٥] ،

وقال: (إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ أَنِّي مُمِدُّكُم بِأَلْفٍ مِّنَ الْمَلائِكَةِ مُرْدِفِينَ) [الأنفال: ٩] .

الاعتصام بحبـل الله وعـدم التنـازع والتفـرّق: قـال - سـبحانه: (وَاعْتَصِـمُوا بِحَبْـلِ اللَّهِ جَمِيعًـا وَلا تَفَرَّقُوا) [آل عمران: ١٠٣] ، وحبل الله هو كتابه، و سنة رسوله - صلى الله عليه







وقالت تعالى: (إنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفًّا كَأَنَّهُم بُنْيَانٌ مَّرْصُوصٌ) [الصف: ٤]

قــال الله تعــالي: (وَأَطِيعُــوا اللهَ وَرَسُــولَهُ وَلا تَنَــازَعُوا فَتَفْشَــلُوا وَتَــنْهَبَ رِبحُكُــمْ وَاصْـبِرُوا إِنَّ اللهَ مَـعَ الصَّابِرِينَ) [الأنفال: ٤٦] ، ومعنى ربحكم: أي: نصركم وقوَّتكم ودولتكم.

موالاة المؤمنين والبراءة من الظالمين: قال الله - عز وجل: (وَمَن يَتَوَلَّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا فَإِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ الْغَالِبُونَ) [المائدة: ٥٦] ،

وقال - سبحانه: (وَلا تَرْكَنُوا إِلَى الَّذِينَ ظَلَمُوا فَتَمَسَّكُمُ النَّارُ وَمَا لَكُم مِّن دُونِ اللَّهِ مِنْ أَوْلِيَاءَ ثُمَّ لا تُنصَرُونَ) [هود: ١١٣] ،

إقامة شرع الله تعالى على النفس والأهل وعلى القريب والبعيد، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، بقدر ما الاستطاعة، قال – الله تعالى: (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِن تَنصُرُوا اللَّهَ يَنصُرُكُمْ وَيُثْبِّتُ أَقُدَامَكُمْ) [محمد: ٧] ،

وقال: (وَلَيَنصُرَنَّ اللَّهُ مَن يَنصُرُهُ إِنَّ اللَّهَ لَقَوِيٍّ عَزِيزٌ \* الَّذِينَ إِن مَّكَّنَّاهُمْ فِي الأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلاةَ وَآتَوُا الزَّكَاةَ وَأَمَرُوا بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَوْا عَنِ الْمُنْكَرِ وَلِلَّهِ عَاقِبَةُ الْأُمُورِ) [الحج: ٤٠ - ٤١].

البذل والتضحية بالأنفس والأموال قال – الله سبحانه: (إنَّ اللهَّ اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمْوَالَهُم بِأَنَّ لَهُمُ الْجَنَّةَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ فَيَقْتُلُونَ وَيُقْتَلُونَ وَعْدًا عَلَيْهِ حَقًّا فِي التَّوْرَاةِ وَالإنجِيلِ وَالْقُرْآنِ وَمَنْ أَوْفَى بِعَهْدِهِ مِنَ اللهِ فَاسْتَبْشِرُوا بِبَيْعِكُمُ الَّذِي بَايَعْتُم بِهِ وَذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ) [التوبة: ١١١]،

حب الله وحب رسوله وحب الجهاد في سبيله تعالى قال - سبعانه: (قُلْ إِن كَانَ آبَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ وَأَمْوَالٌ اقْتَرَفْتُهُوهَا وَتِجَارَةٌ تَخْشَوْنَ كَسَادَهَا وَمَسَاكِنُ تَرْضَوْنَهَا أَحَبَّ وَإِخْوَانُكُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ وَعَشِيرَتُكُمْ وَأَمْوَالٌ اقْتَرَفْتُهُوهَا وَتِجَارَةٌ تَخْشَوْنَ كَسَادَهَا وَمَسَاكِنُ تَرْضَوْنَهَا أَحَبَ إِلَيْهُ مِنَ اللّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُوا حَمَّى يَاأْتِيَ اللّهُ بِأَمْرِهِ وَاللّهُ لا يَهُدِي الْقَوْمُ الْمَلُومُ الْمَالُ لللّهُ بِأَمْرِهِ وَاللّهُ لا يَهُ عِنَاهَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ بِأَمْرِهِ وَاللّهُ لا يَهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

الإعداد بما يستطع المسلم من قوّة: قال - سبحانه: (وَأَعِدُّوا لَهُم مَّا اسْتَطَعْتُم مِّن قُوَّةٍ وَمِن رِّبَاطِ الْخَيْلِ الْحَدْد بما يستطع المسلم من قوّة: قال - سبحانه: (وَأَعِدُّوا لَهُم مَّا اللَّهُ يَعْلَمُهُمْ وَمَا تُنفِقُوا مِن شَيْءٍ فِي سَبِيلِ تُعْلَمُهُمْ وَمَا تُنفِقُوا مِن شَيْءٍ فِي سَبِيلِ





اللَّهِ يُوَفَّ إِلَيْكُمْ وَأَنتُمْ لا تُظْلَمُونَ) [الأنفال: ٦٠] ، ، وكلمة قوة نكرة تشمل كل قوة نستطيع أن يعدُّها المسلم لنصر الدين

الثبات والصبر: قال - سبحانه: (وَإِن تَصْبِرُوا وَتَتَّقُوا لا يَضُرُّكُمْ كَيْدُهُمْ شَيْئًا إِنَّ اللَّهَ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطٌ) [آل عمران: ١٢٠]

وقال: (إن يَكُن مِّنكُمْ عِشْرُونَ صَابِرُونَ يَغْلِبُوا مِانْتَيْنِ) [الأنفال: ٦٥] ،

وقال- سبحانه: (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اصْبِرُوا وَصَابِرُوا وَرَابِطُوا وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ) [آل عمران: رَبَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اصْبِرُوا وَصَابِرُوا وَرَابِطُوا وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ) [آل عمران: ٢٠٠]

وقال - تعالى: (وَأَوْرَثْنَا الْقَوْمَ الَّذِينَ كَانُوا يُسْتَضْعَفُونَ مَشَارِقَ الأَرْضِ وَمَغَارِبَهَا الَّتِي بَارَكْنَا فِيهَا وَتَمَّتْ كَلِمَتُ رَبِّكَ الْحُسْنَى عَلَى بَنِي إسْرَائِيلَ بِمَا صَبَرُوا وَدَمَّرْنَا مَا كَانَ يَصْنَعُ فِرْعَوْنُ وَقَوْمُهُ وَمَا كَانُوا يَعْرِشُونَ) [الأعراف: ١٣٧].

وعن عبد الله بن أبي أوفى رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: (يا أيها الناس، لا تمنوا لقاء العدو واسألوا الله العافية، فإذا لقيتموهم فاصبروا، واعلموا أن الجنة تحت ظلال السيوف). صحيح البخاري.

- التوكل على الله: وهو اعتماد القلب على الله وحده وعدم الركون لغيره قال تعالي-: (إن يَنصُرْكُمُ اللهُ فَلا غَالِبَ لَكُمْ وَإِن يَخُذُلُكُمْ فَمَن ذَا الَّذِي يَنصُرُكُم مِّنْ بَعْدِهِ وَعَلَى اللهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ) [آل عمران: اللهِ عَالِبَ لَكُمْ وَإِن يَخُذُلُكُمْ فَمَن ذَا الَّذِي يَنصُرُكُم مِّنْ بَعْدِهِ وَعَلَى اللهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنِونَ) [آل عمران: ١٦٠] ، وقال تعالى مخاطبا بني اسرائيل (ادْخُلُوا عَلَيْهُمُ الْبَابَ فَإِذَا دَخَلْتُمُوهُ فَإِنَّكُمْ غَالِبُونَ وَعَلَى اللهِ فَتَوَكَّلُوا إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ) [المائدة: ٢٣].

فهذه هي أسباب النصر، فإن أخذنا بها كنا أهلنا للنصر والتمكين وإن تركناها وابتعدنا عنها وعن منهج الله له عن النصر أهلا، ولن يخلف الله وعده، قال الله - عز وجل: (وَإِن تَتَوَلَّوْا يَسْتَبْدِلْ قَوْمًا عَيْرَكُمْ ثُمَّ لا يَكُونُوا أَمْثَالَكُمْ) [محمد: ٣٨]







## أسباب تسلط الكافرين علي المسلمين

وسبب تسلط الكافرين على المسلمين من الممكن أن يكون: ابتلاء واختبار يبتلي الله عز وجل به المسلمين.

قال سبحانه :وَلْنَبْلُ وَنَّكُمْ بِشَيْءٍ مِّنَ الْخَوفْ وَالْجُوعِ وَنَقْصٍ مِّنَ الأَمَوَالِ وَالأنفُسِ وَالثَّمَرَاتِ وَبَشِّرِ الصَّابِرِينَ} البقرة:١٥٥}،

وقال تعالى :وَلَنَبْلُوَنَّكُمْ حَتَّى نَعْلَمَ الْمُجَاهِدِينَ مِنكُمْ وَالصَّابِرِينَ وَنَبْلُوَ أَخْبَارَكُمْ} محمد:٣١}،

وقد يكون بسبب الذنوب والمعاصي وبعدنا عن منهج الله تعالى، قال سبحانه :وَمَا أَصَابَكُم مِّن مُّصِيبَةٍ فَيِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُو عَن كَثِيرٍ } الشورى: ٣٠ }،

وكما جاء في الحديث: عَنْ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُما قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ : (إِذَا تَبَايَعْتُمْ بِالْعِينَةِ ، وَأَخَذْتُمْ أَذْنَابَ الْبَقَرِ ، وَرَضِيتُمْ بِالزَّرْعِ ، وَتَرَكْتُمْ الْجِهَادَ ، سَلَّطَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ ذُلًّا لَا يَنْزِعُهُ حَتَّى تَرْجِعُوا إِلَى دِينِكُمْ. (صححه الألباني في صحيح أبي داود)

ومعني إِذَا تَبَايَعْتُمْ بِالْعِينَةِ بالربا.

ومعني أَذْنَابَ الْبَقَرِ أي ذيلُ البقر ولأن من يحرث الأرض يكون خلف البقرة ليسوقها .وهي كناية عن الاشتغال عن الجهاد بالحرث، والزراعة

ومعني وَرَضِيتُمْ بِالزَّرْعِ عن الجهاد ومعناه رضيتم بالدنيا عن الأخرة

قال تعالى (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا مَا لَكُمْ إِذَا قِيلَ لَكُمْ انفِرُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ اثَّاقَلْتُمْ إِلَى الْأَرْضِ أَرَضِيتُمْ بِالْحَيَاةِ الدُّنْيَا مِنْ الْآخِرَةِ إِلَّا قَلِيلٌ) التوبة/٣٨.

أي تكاسلتم عن الجهاد







ومعنى سَلَّطَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ ذُلًّا أي عاقبكم الله تعالى بالذلة والإهانة

حَتَّى تَرْجِعُوا إِلَى دِينِكُمْ أي: يستمر هذا الذل عليكم ، حتى الي أمر ربكم

ويكون بسبب حب الدنيا وكراهية الموت

حب الدنيا وكراهية الموت فعن ثوبان رضي الله عنه قال :قال رسول الله صلى الله عليه وسلم :يوشك الأمم أن تداعى عليكم كما تداعى الأكلة إلى قصعتها، فقال قائل: ومن قلة نحن يومئذ، قال: بل أنتم يومئذ كثير، ولكنكم غثاء كغثاء السيل، ولينزعن الله من صدور عدوكم المهابة منكم، وليقذفن الله في قلوبكم الوهن، قال قائل: يا رسول الله وما الوهن؟ قال: حب الدنيا وكراهية الموت. رواه أحمد وأبو داود







## لن يخزيك الله أبدا

اعلم أيها الحبيب أن القلب الرحيم، الذي يحمل الخير للناس ويقدم لهم العون والمساعدة، لن يخزيه الله، ولن يتركه أبدا في الدنيا ولا في الأخرة:

عندما نزل الوحيُ على رسول الله صلى الله عليه وسلم في غار حراء لأول مرة، رجع النبي عليه الصلاة والسلام إلى السيدة خديجة رضي الله عنها فأخبَرَها وقال: ((لقد خشيتُ على نفسي))

فقالت له السيدة خديجة رضي الله عنها: "كلًّا والله لا يخزيك الله أبدًا؛ إنك لتصل الرحم، وتصدُقُ الحديثَ، وتَحمِل الكَلَّ، وتكسِبُ المعدومَ، وتقري الضيف، وتعين على نوائب الحق، وفي رواية وتؤدِّي الأمانة

الحديث كما في صحيح البخاري" عن عروة بن الزبير عن عائشة أم المؤمنين أنها قالت أول ما بدئ به رسول الله عليه الصلاة والسلام من الوحي الرؤيا الصالحة في النوم فكان لا يرى رؤيا إلا جاءت مثل فلق الصبح ثم حبب إليه الخلاء وكان يخلو بغار حراء فيتحنث فيه وهو التعبد الليالي ذوات العدد قبل أن ينزع إلى أهله ويتزود لذلك ثم يرجع إلى خديجة فيتزود لمثلها حتى جاءه الحق وهو في غار حراء فجاءه الملك، فقال اقرأ قال: ما أنا بقارئ قال: فأخذني فغطني حتى بلغ مني الجهد ثم أرسلني، فقال اقرأ فقلت: ما أنا بقارئ فأخذني فغطني الثانية حتى بلغ مني الجهد ثم أرسلني، فقال اقرأ فقلت: ما أنا بقارئ فأخذني فغطني الثالثة ثم أرسلني، فقال { اقرأ باسم ربك الذي خلق. خلق الإنسان من علق اقرأ وربك الأكرم } فرجع بها رسول الله عليه الصلاة والسلام يرجف فؤاده فدخل على خديجة بنت خويلد رضى الله تعالى عنها، فقال زملوني زملوني فزملوه حتى ذهب عنه الروع، فقال لخديجة وأخبرها الخبر وتكسب المعدوم وتقري الضيف وتعين على نوائب الحق (ومعنى تَعمِل الكائ: أي تتحمَّل هموم المقراء والضعفاء والأيتام بالإنفاق عليهم وإعانتهم بالمال، و تكسب المعدوم، أي: تتبرَّع بالمال علي معدوم المال، وتكسب المعدوم، أي: تتبرَّع بالمال علي معدوم المال، وتكسب المعدوم، أي: تتبرَّع بالمال علي معدوم المال، وتكسب المعدوم، أي: تتبرَّع بالمال علي معدوم المال، عصيهم من خير أو شر) فانطلقت به خديجة حتى أتت به ورقة بن نوفل بن أسد بن عبد العزى ابن عمد دليجة وكان امرأ تنصر في الجاهلية وكان يكتب الكتاب العبراني فيكتب من الإنجيل بالعبرانية ما عم خديجة وكان امرأ تنصر في الجاهلية وكان يكتب الكتاب العبراني فيكتب من الإنجيل بالعبرانية ما







شاء الله أن يكتب وكان شيخا كبيرا قد عمي فقالت له خديجة يا ابن عم اسمع من ابن أخيك، فقال له ورقة هذا ورقة يا ابن أخي ماذا ترى فأخبره رسول الله عليه الصلاة والسلام خبر ما رأى، فقال له ورقة هذا الناموس الذي نزل الله على موسى يا ليتني فها جذع ليتني أكون حيا إذ يخرجك قومك، فقال رسول الله عليم السلام: أو مخرجي هم قال: نعم لم يأت رجل قط بمثل ما جئت به إلا عودي وإن يدركني يومك أنصرك نصرا مؤزرا ثم لم ينشب ورقة أن توفي وفتر الوحي))

قال الإمام النووي في شرح مسلم: معنى كلام خديجة رضي الله عنها إنك لا يصيبك مكروه؛ لما جعل الله فيك من مكارم الأخلاق وكرم الشمائل، وذَكَرَت ضروبًا من ذلك، وفي هذا دلالة على أنَّ مكارم الأخلاق وخصال الخير سبب السلامة من مصارع السوء

وعن أبي أمامة رضي الله عنه قال: قال رسول الله - صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -: "صنائع المعروف تقي مصارع السوء، وصدقة السر تُطفئ غضبَ الربِّ، وصِلَةُ الرَّحِم تزيد في العمر صحيح الترغيب والترهييب

وفي رواية عن أنس قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "صنائع المعروف تقي مصارع السوء، والآفات والهاكات." صحيح الحاكم

وهذا ما يؤيده قوله تعالى : (( فأما من أعطى واتقى وصدق بالحسني فسنيسره لليسرى ))

فإذا كان الرجل قد من الله عليه بهذه الصفات فاعلم أنه من المتقين ، وأنه في طرق الجنة يسير ويمشي ، وأن الله يسره لليسرى ، فهذه بشرى عاجلة للمؤمن

وان حرمها وابتعد عنها ، فهو في طريق العسرى وطريق النار نعوذ بالله منها

قال الله تعالى (وأما من بخل واستغنى \* وكذب بالحسنى \* فسنيسره للعسرى} [الليل: ١٠-

قال رسول عليهم السلام: اعملوا فكل ميسر لما خلق له، ثم قرأ: {فأما من أعطى واتقى \* وصدق بالحسنى \* فسنيسره للعسرى } وأما من بخل واستغنى \* وكذب بالحسنى \* فسنيسره للعسرى } [الليل:٥٠-١٠

قال الله تعالي (الذين اهتدوا زادهم هدى وآتاهم تقواهم} [محمد:١٧]







وقال تعالى (والذين جاهدوا فينا لنهدينهم سبلنا وإن الله لمع المحسنين) العنكبوت:٦٩

قال عبدالله بن مسعود رضي الله عنه: تعودوا الخير، فإن الخير بالعادة. عن أبي الدرداء رضي الله عنه قال: من يتحر الخير يعطه، ومن يتوق الشر يُوقه.

قال ابن السماك: من أحب الخير وفق له، ومن كره الشر جنبه.

طريق التأييد من الله تعالي وعدم الخذلان

#### الطريق الأول - صلة الرحم:

ومعنى صلة الرحم: الإحسان إلى الأقارب في القول والفعل ، ويدخل في ذلك زيارتهم ، وتفقد أحوالهم ، والسؤال عنهم ، ومساعدة المحتاج منهم ، والسعي في مصالحهم ، وخدمتهم

عن علي رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: [ من سره أن يمد له في عمره ، ويوسع له في رزقه ، ويدفع عنه ميتة السوء ، فليتق الله وليصل رحمه ] . رواه البزار والحاكم

وعن أبي بكر رضي الله عنه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: [ ما من ذنب أجدر أن يعجل الله لصاحبه بالعقوبة في الدنيا مع ما يدخر له في الآخرة من البغي وقطيعة الرحم]. رواه ابو داود والترمذي و ابن ماجه

الطريق الثاني - صدق الحديث: وقد كان عليه الصلاة والسلام معروفًا في الجاهلية بالصادق الأمين، وقال له قومه: "ما جرَّبنا عليك كذبًا قط

عن عبدالله بن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((عليكم بالصدق؛ فإن الصدق يهدي إلى البر، وإن البر يهدي إلى الجنة، وما يزال الرجل يصدق ويتحرَّى الصدق حتى يكتب عند الله صدِّيقًا...)) البخاري ومسلم

وأنواع الصدق متنوعة منها







الصدق مع الله: وذلك بإخلاص الأعمال كلها لله ،والمسلم يخلص في جميع الطاعات بإعطائها حقها وأدائها على الوجه المطلوب منه.

الصدق مع الناس: فلا يكذب في حديثه ويكون الظاهر مثل الباطن في الأقوال والأفعال والا كان منافقا قال رسول الله عليهم السلام: «آيَةُ الْمُنَافِقِ ثَلَاثٌ إِذَا حَدَّثَ كَذَبَ وَإِذَا وَعَدَ أَخْلَفَ وَإِذَا اوْتُمِنَ خَانَ» البخاري

الصدق مع النفس: فيعترف بعيوبه وأخطائه ويصححها، ولا يخدع نفسه ويغمسها في الشهوات، قال عليهم السلام: «دع ما يُرِيبُك إلى ما لا يُرِيبُك، فإن الكذب رببة والصدق طمأنينة» (أحمد والترمذي والنسائي)

صدق المعاملة: كصدق البيع والشراء، عن أبي خالد حكيم بن حزام رضي الله عنه قال: قال رسول الله عليهم السلام: «البيّعان بالخيار ما لم يتفرقا؛ فإن صدقا وبينا بورك لهما في بيعهما، وإن كتما وكذبا محقت بركة بيعهما» متفق عليه

#### الطريق الثالث أداء الأمانة:

والأمانة كل حقِّ يجب أداؤه وحفظه؛ كالودائع فعندما هاجررسولَ الله صلى الله عليه وسلم، الي المدينة ، ترك سيدنا عليَّ بن أبي طالب ليرُدَّ الأمانات إلى أهلها

قال الله تعالي ﴿نَ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تُؤَدُّوا الْأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُمْ بَيْنَ النَّاسِ أَنْ تَحْكُمُوا بِالْعَدْلِ إِنَّ اللّهَ نِعِمًا يَعِظُكُمْ بِهِ إِنَّ اللّهَ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴾ سورة النساء ٥٨

عن ابن عمر رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((أربعٌ إذا كن فيك، فلا عليك ما فاتك من الدنيا: صدق الحديث، وحفظ الأمانة، وحسن الخلق، وعفة مطعم))؛ (صحيح الجامع: ٨٧٣







## أنواع الأمانة الأمانة لها أنواع كثيرة، مها

الأمانة في العبادة

فيجب علي المسلم أن يؤدي الفروض الشرعية ،كما ينبغي، ويحافظ علها كالصلاة والصيام وبر الوالدين، وغير ذلك من الفروض التي يجب علينا أن نؤديها لله رب العالمين

الأمانة في حفظ الجوارح

ويجب علي المسلم أيضا أن يحافظ علي جوارحه ، ولا يستعملها فيما يغضب الله؛ فالعين أمانة يجب علي المسلم أن يغضها عن الحرام، والأذن أمانة يجب عليه أن يجنِّها سماع الحرام، واليد أمانة، والرجل أمانة...الخ.

حفظ الودائع

وهي الأمانات وأداؤها لأصحابها عندما يطلبونها كما هي، مثلما فعل الرسول مع المشركين.

الأمانة في العمل

ومن الأمانة أن يؤدي المرء ما عليه على أكمل وجه، فالعامل يتقن عمله ، وكل صاحب حرفة يقوم بعمله بإتقان ، قال رسول الله عليه الصلاة والسلام (إن الله يحب إذا عمل أحدكم عملا أن يتقنه) صححه الألباني

## الطريق الرابع مساعدة الضعيف (وتَحمِل الكُلَّ):

أي تتحمَّل مؤونة الكَلِّ، وهو الضعيف واليتيم وذو العيال، فتُنفِق عليه، وتقوم على حاجته.

عن عبد الله بن عمر رضي الله عنه أن رجلًا جاء إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقال يا رسول الله: أي الناس أحب إلى الله؟ وأي الأعمال أحب إلى الله؟ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "أحب الناس إلى الله تعالى أنفعهم للناس، وأحب الأعمال إلى الله تعالى سرور تدخله على مسلم، أو تكشف عنه كربة، أو تقضي عنه دينًا، أو تطرد عنه جوعًا، ولأن أمشي مع أخ في حاجة أحب إلى من أن أعتكف في هذا







المسجد - يعني مسجد المدينة - شهرًا، ومن كف غضبه ستر الله عورته، ومن كظم غيظه ـ ولو شاء أن يمضيه أمضاه ـ ملأ الله قلبه رجاء يوم القيامة، ومن مشى مع أخيه في حاجة ـ حتى يثبتها له ـ أثبت الله قدمه يوم تزول الأقدام" – رواه الطبراني : صحيح الترغيب

### الطريق الخامس تكسب المعدوم:

أي تعطي المالَ لمعدوم وهو التبرَّع بالمال لمن لا يجده من فقراء ومساكين و أيتام

عن أبي هريرة قال قال رسول الله عليه الصلاة والسلام السَّاعي على الأرملَةِ والمسكينِ كالمُجاهدِ في سبيلِ الله أو كالَّذي يصومُ النَّهارَ ويقومُ اللَّيلَ )أخرجه البخاري

#### الطريق السادس تقري الضيف:

والمقصود به الإكرام، والقِرى هو ما يُقدَّم للضيف من طعام وشراب، وما يحتاجه حال وجوده عند مضيفه.

قال رسول الله عليه الصلاة والسلام (من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم ضيفه،)" رواه البخاري ومسلم.

#### الطريق السابع تعين على نو ائب الحق:

والنو ائب جمع نائبة، وهي الحادثة أو المصيبة، عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إن من الناس مفاتيح للخير، مغاليق للشر، وإن من الناس مفاتيح للشر مغاليق للشر، وإن من الناس مفاتيح للشر مغاليق للخير، فطُوبَى لمن جعل الله مفاتيح الخير على يديه، وويل لمن جعل الله مفاتيح الشر على يديه" – رواه بن ماجه

فهذي طرق سبعة للوصول الي تأييد الله تعالى ، ومن تحلي بها فازبقول السيدة خديجة رضي الله عنها

لن يخزيك الله أبدا. رزقنا الله وإياكم نصرته ونعوذ بالله من خذلانة







#### (جوامع الخيروطريق الوصول إليه)

هل تعلم أخي المسلم أن أية واحدة في القرآن الكريم جمعت خصال الخير وأصول الشريعة ؟ قال الله تعلى :

﴿ لَيْسَ الْبِرَّ أَنْ تُوَلُّوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمُشْرِقِ وَالْمُغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْمُلَاثِكَةِ وَالْيَسْ الْبِرَّ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْمُلَاثِكَةِ وَالْكِتَابِ وَالتَّبِيِّينَ وَآتَى الْمُالَ عَلَى حُبِّهِ ذَوِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمُسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالسَّائِلِينَ وَفِي الْرَقَابِ وَأَقَامَ الصَّلَاةَ وَآتَى الزَّكَاةَ وَالْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدُوا وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالضَّرَّاءِ وَحِينَ الْبَأْسِ أُولَئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ ﴾ سورة البقرة:١٧٧

يقول الطبري رحمه الله "ذكر أن رجلا سأل نبي الله صلى الله عليه وسلم عن البر فأنزل الله هذه الآية. وذكر أن نبي الله صلى الله عليه وسلم دعا الرجل فتلاها عليه. وقد كان الرجل قبل الفرائض إذا شهد أن لا إله إلا الله وأن محمدا عبده ورسوله ثم مات على ذلك يرجى له ويطمع له في خير، فأنزل الله: "ليس البر أن تولوا وجوهكم قبل المشرق والمغرب" (١)

وجاء رجل إلى أبي ذر الغفاري رضي الله عنه ، فقال : ما الإيمان ؟ فقرأ عليه هذه الآية : (ليس البر أن تولوا وجوهكم) حتى فرغ منها(٢)

وَقَالَ الثَّوْرِيُّ :في تفسير ﴿وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ ﴾ الْآيَةَ، قَالَ: هَذِهِ أَنْوَاعُ الْبِرِّ كُلُّهَا.

قال ابن كثير وَصَدَقَ رَحِمَهُ اللَّهُ؛ فَإِنَّ مَنِ اتَّصَفَ بِهَذِهِ الْأَيْةِ، فَقَدْ دَخَلَ فِي عُرَى الْإِسْلَامِ كُلِّهَا، وَأَخَذَ بِمَجَامِعِ الْخَيْرِ كُلِّهِ (٣)

وقال أبو جعفر: اختلف أهل التأويل في تأويل قوله ذلك. فقال بعضهم: معنى ذلك: ليس البر الصلاة وحدها، ولكن البر الخصال التي أبينها لكم.





 $<sup>^{1}</sup>$  (تفسیر الطبري = جامع البیان ت شاکر ( $^{7}$ /  $^{7}$ 

<sup>2</sup> رواه ابن مردویه ، وفیه إنقطاع ، والله أعلم

انفسیر ابن کثیر — ابن کثیر (۷۷٤ هـ



قال ابن جريج، وقال مجاهد: "ليس البر أن تولوا وجوهكم قبل المشرق والمغرب"، يعني السجود، ولكن البر ما ثبت في القلب من طاعة الله. (١)

يقول الامام القرطبي رحمه الله:

هذه الآية العظيمة من أمهات الأحكام؛ لأنها تضمنت ست عشرة قاعدة، في العقيدة، والأحكام والأخلاق

وقال القرطبي: أيضا "قال علماؤنا: هذه آية عظيمة من أمهات الأحكام؛ لأنها تضمنت ست عشرة قاعدة: الإيمان بالله وبأسمائه وصفاته- وقد أتينا علها في (الكتاب الأسنى)- والنشر والحشر والميزان والصراط والحوض والشفاعة والجنة والنار -وقد أتينا علها في كتاب (التذكرة)- والملائكة والكتب المنزلة وأنها حق من عند الله والنبيين وإنفاق المال فيما يعن من الواجب والمندوب وإيصال القرابة وترك قطعهم وتفقد اليتيم وعدم إهماله والمساكين كذلك، ومراعاة ابن السبيل -قيل المنقطع به، وقيل: الضيف- والسؤال وفك الرقاب، والمحافظة على الصلاة وإيتاء الزكاة والوفاء بالعهود والصبر في الشدائد. وكل قاعدة من هذه القواعد تحتاج إلى كتاب. (٢)

## تعريف ﴿ البر ﴾

هو كلمة جامعة لكل خصال الخير، الظاهرة والباطنة: .من بسط الوجه وبذل المعروف وكف الأذى ورد السلام والتواضع والحلم والأناة والرفق والصدق والنصيحة والأمانة والإصلاح والرحمة وبر الوالدين والإيثار وغيرها من الأخلاق الحميدة.

يقول ابن عمر رضى الله عنه ":البرّ شيء هيّن: وجه طليق، وكلام لين





 $<sup>^{1}</sup>$  (تفسیر الطبري = جامع البیان ت شاکر ( $^{7}$ /  $^{7}$ 7)

<sup>2</sup> المصدر: الجامع لأحكام القرآن



#### (منزلة الأبرار)

علي المسلم أن يجتهد حتي يكون من الأبرار فلقد كان من دعاء المؤمنين أن يحشروا مع الأبرار قال تعالى ﴿ رَبنا فاغفر لنا ذنوبنا وكفر عنا سيئاتنا وتوفنا مع الأبرار ﴾ آل عمران ١٩٣

قال الله عز وجل: "﴿إِن الأبرار لَفي نعيم﴾ سورة: الإنفطار (13): وقال تعالى ( إِن الأبرار لَفي نعيم وإِن الفجار لفي جعيم) [ الانفطار: ١٣ - ١٤] وقال تعالى: {كَلَّا إِنَّ كِتَابَ الْأَبْرَارِ لَفِي عِلِيِّينَ (١٨) وَمَا أَدْرَاكَ مَا عِلِيَّهُ وَنَ (١٩) كِتَابٌ مَرْقُومٌ (٢٠) يَشْهَدُهُ الْمُقَرَّبُونَ (٢١) إِنَّ الْأَبْرَارَ لَفِي نَعِيمٍ (٢٢) عَلَى الْأَرَائِكِ يَنْظُرُونَ} [المطففين: ١٨ - ٣٠ .

وعن البراء مرفوعا: " إن عليين في السماء السابعة تحت العرش.

فالأبرار هم أصحاب النفوس الزكية والقلوب الطاهرة التي تستحق هذه المنازل العالية الرفيعة

#### (فوائد البر)

والبر من الأشياء التي تسكن إليه النفس، ويطمئن إليه القلب، كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «البر ما سكنت إليه النفس، واطمأن إليه القلب « صحيح أخرجه أحمد

والبر هو حسن الخلق، كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «البر حسن الخلق ((عن النواس بن سمعان رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ( البرّ حسن الخلق، والإثم ما حاك في نفسك، وكرهت أن يطلع عليه الناس) رواه مسلم

والبر ضد الإثم، و تعريف الإثم هو: ارتكاب المحرم في الشرع من قول وفعل واعتقاد صغيرًا كان أو كبيرا قال تعالى: ﴿ وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقْوَى وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الْإِثْمِ وَالْعُدْوَانِ ﴾ [المائدة: ٢]

والبر أيضا ضد الفجور :قال تعالى: ﴿ إِنَّ الْأَبْرَارَ لَفِي نَعِيمٍ \* وَإِنَّ الْفُجَّارَ لَفِي جَحِيمٍ ﴾ [الانفطار: ، ١٤







#### المعني الإجمالي للآية الكريمة

أي: ليس البر و كثرة الخير فقط في ﴿ أَنْ تُوَلِّوا وُجُوهَكُمْ ﴾ و أن تتوجهوا بوجوهكم ﴿ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمُغْرِبِ ﴾، أي: جهة المشرق والمغرب، وإنما البر الحقيقي في هذه الأمور التي ذكرها الله -تبارك وتعالى- في الآية الكريمة من تحقيق الإيمان و أعمال القلب، وأعمال الجوارح، والتعامل الحسن مع الأخرين الطرق التي تؤدي الي البر \_الخ

#### (طريق الإيمان)

## قال تعالى: ﴿ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْلَائِكَةِ وَالْكِتَابِ وَ النَّبِيِّينَ ﴾

أهل العلم يقولون: الإيمان له مبدأ ومنتهى ووسط، فالمبدأ هو الإيمان بالله، هو الأصل، وهو المقدم على غيره، والمنتهى الإيمان باليوم والقيامة، وما بين ذلك الملائكة .

والإيمان مقدم على أعمال الجوارح كإيتاء المال والصلاة والزكاة؛ وذلك أن أعمال القلوب مقدمة على أعمال الجوارح

#### الطريق الأول

تحقيق الإيمان الكامل و يكون بالإيمان بأصوله الستة كما جاء في الآية الكريمة و جاءت في الحديث الشريف قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الإيمان أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر وتؤمن بالقدر خيره وشره»(مسلم)

﴿ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ ﴾ والإيمان في اللغة: التصديق، والثبات والإيمان بالله هو الإيمان بوجوده وربوبيته وألوهيته وأسمائه وصفاته والإيمان بالله هو أصل أركان الإيمان الستة وأولها وأعظمها،

﴿ واليوم الآخر ﴾ وهو يوم القيامة وما فيه من البعث والمعاد والحساب ، وما فيه من المواقف والأهوال والجنة والنار .وسُعي يوم القيامة بداليوم الآخر»؛ لأنه ليس بعده يوم، فآخر ليلة من الدنيا صبيحتها يوم القيامة وهو الذي يحمل الإنسان على العمل؛







قال عمر بن الخطاب رضي الله تعالى عنه قال: «لولا الإيمان باليوم الآخر لرأيت من الناس غير ما ترى .«(أى لفعل الناس المنكرات)

﴿ والملائكة ﴾ أي: وآمن وصدق بـ «الملائكة»، والملائكة: جمع «مَلك» وهم عالم غيبي خلقهم الله عز وجل من نور، وخلق الجان من مارج من نار، وخلق آدم مما ذكر لكم» أي تراب (صحيح مسلم).

﴿ والكتاب ﴾ «أل» في «الكتاب» اسم جنس يشمل جميع كتب الله عز وجل؛ أي: وآمن وصدق بجميع الكتب المنزلة من السماء على الأنبياء عليهم الصلاة والسلام ، من أولها إلى آخرها وأعظمهم القرآن الكريم .

﴿ والنبيين ﴾، النبيين جمع «نبي»، ويدخل فهم الرسول؛ لأن الرسول أشمل من النبي قال تعالى:

﴿ إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوحٍ وَالنَّبِيِّينَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَوْحَيْنَا إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْمَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالْأَسْبَاطِ وَعِيسَى وَأَيُّوبَ وَيُونُسَ وَهَارُونَ وَسُلَيْمَانَ وَآتَيْنَا دَاوُودَ زَبُورًا ﴾ [النساء: ١٦٣].

فيجب الإيمان بجميع النبيين والرسل من أول آدم عليه السلام إلى نبينا محمد عليه وعليهم أفضل الصلاة والسلام، .

### الطريق الثاني (أعمال الجوارح)

قال تعالى ﴿وَآتَى الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ ذَوِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمُسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالسَّائِلِينَ وَفِي الرِّقَابِ وَأَقَامَ الصَّلَاةَ وَآتَى الزَّكَاة ﴾

وعمل الجوارح داخل في أصل الإيمان و يشمل الفعل والترك

قال تعالى ﴿ وَآتَى الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ ذَوِي الْقُرْبَى ﴾ معطوف على ﴿ آمَن ﴾، ﴿ وَآتَى الْمَالَ ﴾، أي: وأعطى المال وهو محبًا له، راغبًا فيه؛ محتاجا إليه، ، كما قال تعالى:

﴿ وَيُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ مِسْكِينًا وَيَتِيمًا وَأَسِيرًا \* إِنَّمَا نُطْعِمُكُمْ لِوَجْهِ اللَّهِ لَا نُرِيدُ مِنْكُمْ جَزَاءً وَلَا شُكُورًا ﴾ [الإنسان: ٨، ٩]،







قال تعالى:

﴿ لَنْ تَنَالُوا الْبِرَّ حَتَّى تُنْفِقُوا مِمَّا تُحِبُّونَ وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ شَيْءٍ فَإِنَّ اللَّهَ بِهِ عَلِيمٌ ﴾ [آل عمران: ٩٢].

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أفضل الصدقة أن تتصدق وأنت صحيح شحيح، تأمل الغني وتخشى الفقر» البخاري

وعن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه: ﴿ وَآتَى الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ ﴾ أن تعطيه وأنت صحيح شحيح، تأمُل الغنى، وتخشى الفقر . [ ﴿ ذوي القربى ﴾ أصحاب القرابة، ؛ لأن حقهم مؤكد، فهم أولى من غيرهم بالصدقة والهدية قال صلى الله عليه وسلم: ﴿إن الصدقة على المسكين صدقة، وعلى ذوي الرحم اثنتان: صدقة وصلة» (رواه الترمذي).

وعن زينب امرأة عبد الله بن مسعود رضي الله عنه أنها وامرأة أخرى سألتا رسول الله صلى الله عليه وسلم: أتجزئ الصدقة عنهما على أزواجهما، وعلى أيتام في حجورهما؟ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لهما أجران، أجر القرابة وأجر الصدقة» [صحيح البخاري].

وعندما نزَل قوله تعالى: ﴿ لَنْ تَنَالُوا الْبِرَّ حَتَّى تُنْفِقُوا مِمَّا تُحِبُّونَ وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ شَيْءٍ فَإِنَّ اللَّه بِهِ عَلِيمٌ ﴾ [آل عمران: ٩٢]، قال أبو طلحة رضي الله عنه: يا رسول الله إن الله أنزل هذه الآية: ﴿ لَنْ تَنَالُوا الْبِرَّ حَتَّى تُنْفِقُوا مِنْ شَيْءٍ فَإِنَّ اللَّه بِهِ عَلِيمٌ ﴾، وإن أحب مالي إليَّ (بيرحاء) وإني أضعها حَتَّى تُنْفِقُوا مِمَّا تُنْفِقُوا مِنْ شَيْءٍ فَإِنَّ اللَّه بِهِ عَلِيمٌ ﴾، وإن أحب مالي إليَّ (بيرحاء) وإني أضعها صدقة لله ورسوله، فقال صلى الله عليه وسلم: «بخٍ بخٍ ذاك مال رابح، وإني أرى أن تجعلها في الأقربين»، فقال أبو طلحةً في أقاربِه وبني عمِّه ]صحيح البخاري

والأولى أن تكون علي الأقرب فالأقرب، فعن أبي هريرة رضي الله تعالى عنه قال: قال رجل: يا رسول الله، من أحق الناس بحسن الصحبة؟ قال: أمك، ثم أمك، ثم أمك، ثم أبوك، ثم أدناك أدناك»[ متفق عليه.].

﴿ واليتامى ﴾؛ أي: وآتى المال وأنفق على اليتامى، و «اليتامى»: جمع يتيم، ويتيمة؛ مأخوذ من اليتم وهو الانفراد، وهو من مات أبوه قبل بلوغه ذكرًا كان أو أنثى، فإذا بلغ زال عنه اليتم . [ ﴿ المساكين ﴾ جمع «مسكين» وهو الفقير الذي لا يجد كفايته في الطعام والمسكن والملبس، قال تعالى: ﴿ أَوْ مِسْكِينًا ذَا







مَتْرَبَةٍ ﴾ [البلد: ١٦] .قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ليس المسكين بهذا الطواف الذي ترده التمرة والتمرتان واللقمة واللقمتان، ولكن المسكين الذي لا يجد غنى يغنيه، ولا يفطن له فيتصدق عليه) «الصحيحين(

وقال صلى الله عليه وسلم: «الساعي على الأرملة والمسكين كالمجاهد في سبيل الله، وكالقائم الذي لا يفتر، وكالصائم الذي لا يفطر»[صحيح البخاري].

﴿ وابن السبيل ﴾ «السبيل»: الطريق، و﴿ وابن السبيل ﴾ المسافر، وسمي المسافر بابن السبيل للازمته الطريق، كما يقال ابن الكتب لمن لازم الكتب .﴿ والسائلين ﴾: جمع سائل، وهو الذي يطلب من الناس ما يطعمه ويكسيه قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "للسائل حق وإن جاء على فرس ". رواه أبو داود

﴿ وَفِي الرقابِ ﴾ الذين لا يجدون ما يؤدونه في كتابتهم وهو: العبد المكاتب الذي اتفق مع سيدة على مبلغ من المال مقابل عتقه ولا يستطيع السداد مثل الغارم والذي عليه ديون لا يستطيع سدادها ، ويدخل فيه السجين الذي سجن ظلما والأسير المسلم

﴿ وَأَقَامَ الصَّلَاةَ وَآتَى الزَّكَاةَ ﴾ إقامة تامة بشروطها وأركانها، وواجباتها وسننها الطريق الثالث (التعامل الحسن مع الأخرين) ﴿ وَالْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدُوا وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالضَّرَّاءِ وَحِينَ الْبَأْسِ ﴾ ﴿ وَالْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدُوا ﴾ معطوف على ﴿ من آمَن ﴾ وقال تعالى: ﴿ الَّذِينَ يُوفُونَ بِعَهْدِ اللَّهِ وَلَا يَنْفُضُونَ الْمِيثَاقَ ﴾ [الرعد: ٢٠ و «العهد» يشمل العهد فيما بينهم وبين الله عز وجل، والعهد وبين المسلمين وغير المسلمين وغير المسلمين . ﴿ وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالضَّرَّاءِ ﴾ ﴿ فِي الْبَأْسَاءِ ﴾؛ أي: في حال البؤس وشدة المسلمين وغير المسلمين . ﴿ وَالضَراء ﴾ أي وفي حال المرض والسقم والضر، قال الله تعالى: ﴿ وَأَيُّوبَ الْخَرُ وَأَنْتَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ ﴾ [الأنبياء: ٨٣]، وهذا لا يحملهم الضر والمرض على الجزع والتسخط من قضاء الله وقدره .

﴿ وحين البأس ﴾؛ أي وقت القتال والجهاد في سبيل الله »صبرًا آل ياسر فإن موعدكم الجنة «وبعد التحلي بهذه الصفات ﴿ أُولَئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ ﴾، وهذه شهادة من الله عز وجل- خير شهادة – علي صدقهم، ؛ لأنها





# هَكَذَا عَلَّمَنِي الإسْلَامُ



شهادة رب العالمين- سبحانه وتعالى ﴿ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ ﴾ والتقوى هي سفينة النجاة يوم القيامة وأهلها هم أكرم خلق عز وجل عند عز وجل قال تعالى ﴿إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتْقَاكُمْ ﴾ [الحجرات:١٣

وأمَرَ اللهُ المؤمنين بالتعاون على البر والتقوى، فقال سبحانه: ﴿ وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِوَالتَّقْوَى ﴾ المائدة: ٢]. قال الماوردي - رحمه الله -: (نَدَبَ اللهُ - تعالى - إلى التعاون بالبر، وقَرَنَه بالتقوى له؛ لأنَّ في التقوى رضا الله، وفي البِرِّ رضا الناس. ومَنْ جَمَعَ بين رضا اللهِ ورضا الناس فقد تَمَّتْ سعادتُه، وعمَّتْ نِعمتُه (١)

قال أبو جعفر: يعني تعالى ذكره بقوله: "أولئك الذين صدقوا"، من آمن بالله واليوم الآخر، ونعتهم النعت الذي نعتهم به في هذه الآية. يقول: فمن فعل هذه الأشياء، فهم الذين صدقوا الله في إيمانهم، وحققوا قولهم بأفعالهم - لا من ولى وجهه قبل المشرق والمغرب وهو يخالف الله في أمره، وينقض عهده وميثاقه، ويكتم الناس بيان ما أمره الله ببيانه، ويكذب رسله. (٢)

رزقنا الله عز وجل البر والتقوي وجعلنا عز وجل من الأبرار





<sup>1 . (</sup>تفسير القرطبي، (٦/ ٤٧)

 $<sup>^{2}</sup>$  (تفسير الطبري = جامع البيان ت شاكر ( $^{7}$ / ٣٥٦)











#### من فضائل يوم الجمعة

قال الله تعالى : «إِنَّ اللَّهَ وَمَلَائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ عَلَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيمًا» الآية ٥٦ سورة الأحزاب،

قد جاء في أحاديث كثيرة بيان فضيلة هذا اليوم؛ حيث قال النبي صلى الله عليه وسلم: «خير يوم طلعت عليه الشمس يوم الجمعة، فيه خُلق آدم، وفيه أدخل الجنة، وفيه أُخرج منها»[ صحيح مسلم،

ويوم الجمعة هو سيد الأيام وأعظمها عند الله، وقد تميز بخصال وخلال ليست في غيره، ومن خصاله أن يوم الجمعة من أعظم الأيام عند الله تعالى، وقد جاء في الحديث عَنْ أَبِي لُبَابَةَ بْنِ عَبْدِالْمُنْذِرِ، قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إِنَّ يَوْمَ الْجُمُعَةِ سَيِّدُ الْأَيَّامِ، وَأَعْظَمُهَا عِنْدَ اللهِ، وَهُو أَعْظَمُ عِنْدَ اللهِ مَنْ يَوْمِ الْأَضْحَى وَيَوْمِ الْفِطْرِ، فِيهِ خَمْسُ خِلَالٍ، خَلَقَ اللهُ فِيهِ آدَمَ، وَأَهْبَطَ اللهُ فِيهِ آدَمَ إِلَى الْأَرْضِ، مِنْ يَوْمِ الْفُطْرِ، فِيهِ خَمْسُ خِلَالٍ، خَلَقَ اللهُ فِيهِ آدَمَ، وَأَهْبَطَ الله فِيهِ آدَمَ إِلَى الْأَرْضِ، وَفِيهِ تَقُومُ وَفِيهِ سَاعَةٌ لَا يَسْأَلُ اللهَ فِيهَ الْعَبْدُ شَيْئًا إِلَّا أَعْطَاهُ، مَا لَمْ يَسْأَلُ حَرَامًا، وَفِيهِ تَقُومُ السَّاعَةُ، مَا مِنْ مَلَكٍ مُقَرَّبٍ، وَلَا سَمَاءٍ، وَلَا أَرْضٍ، وَلَا رِبَاحٍ، وَلَا جِبَالٍ، وَلَا بَحْرٍ، إِلَّا وَهُنَّ يُشْفِقْنَ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ (ابن ماجه)

يقول العز بن عبد السلام: «ليست صلاتنا على النبي -صلى الله عليه وسلم- شفاعة منا له، فإن مثلنا لا يشفع لمثله، ولكن الله أمرنا بالمكافأة لمن أحسن إلينا وأنعم علينا، فإن عجزنا عنها كافأناه بالدعاء.

والصلاة على النبي لقضاء الحوائج، قال أبي بن كعب: قلت: يا رسول الله إني أكثر الصلاة عليك. فكم أجعل لك من صلاتي؟ فقال: "ما شئت". قال: قلت: الربع؟ قال: "ما شئت. فإن زدت فهو خير لك". قلت: النصف؟ قال: "ما شئت. فإن زدت فهو خير لك". قال: قلت: فالثلثين؟ قال: "ما شئت. فإن زدت فهو خير لك". قال: قلت: فالثلثين؟ قال: "ما شئت. وإه الترمذي فهو خير لك". قلت: أجعل لك صلاتي كلها؟ قال: "إذن تكفى همك ويغفر لك ذنبك".. رواه الترمذي والحاكم وصححاه.

وفي رواية

روى الترمذي في سننه عن أبي بن كعب قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا ذهب ثلثا الليل قام فقال: يا أيها الناس اذكروا الله، اذكروا الله جاءت الراجفة تتبعها الرادفة، جاء الموت بما فيه، جاء







الموت بما فيه، قال أبي: قلت يا رسول الله إني أكثر الصلاة عليك فكم أجعل لك من صلاتي، فقال: ما شئت، قال: قلت: النبع، قال: ما شئت فإن زدت فهو خير لك، قلت: النبيط، قال: ما شئت فإن زدت فهو خير لك، قلت: النبطف، قال: ما شئت فإن زدت فهو خير لك، قلت: أجعل لك صلاتي كلها، فهو خير لك، قال: قلت: فالثلثين، قال: ما شئت فإن زدت فهو خير لك، قلت: أجعل لك صلاتي كلها، قال: إذا تكفى همك ويغفر لك ذنبك. قال: أبو عيسى هذا حديث حسن صحيح، قال الترمذي: حسن صحيح، قال: في تحفة الأحوذي: يعني إذا صرفت جميع أزمان دعائك في الصلاة على أعطيت مرام الدنيا والآخرة. انتهى.

ومن ذلك أيضاً ما رواه أبو داود وغيره، عن أوس بن أوس قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: إن من أفضل أيامكم يوم الجمعة، فأكثروا علي من الصلاة فيه، فإن صلاتكم معروضة علي، قال: فقالوا: يا رسول الله، وكيف تعرض صلاتنا عليك وقد أرمت، قال: يقولون: بليت، قال: إن الله تبارك وتعالى حرم على الأرض أجساد الأنبياء صلى الله عليهم.

، عن أوس بن أوس رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم: "إن من أفضل أيامكم يوم الجمعة.. فيه خُلق آدم عليه السلام.. وفيه قُبض.. وفيه النفخة.. وفيه الصعقة. فأكثروا علي من الصلاة فيه. فإن صلاتكم معروضة علي ".. قالوا: يا رسول الله وكيف تُعرض صلاتنا عليك وقد أَرَمْت؟ - يعني: بَليت - قال: "إن الله عز وجل قد حرَّم على الأرض أن تأكل أجساد الأنبياء عليهم السلام"، رواه أحمد وأبو داود، وصححه ابن خزيمة وابن حبان والحاكم..

وقد ورد في ذلك حديث مرفوعًا عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم: "من صلى عليً في يوم ألف مرة لم يمت حتى يرى مقعده من الجنة" أخرجه ابن شاهين في الترغيب والضياء في الأحاديث المختارة.

وقال النبي صلى الله عليه وآله وسلم: "من صلى عليَّ صلاة لم تزل الملائكة تصلي عليه ما صلى عليَّ.. فليقل عبد من ذلك أو ليكثر" رواه ابن ماجه وأحمد وحسنه المنذري وابن حجر.

يقول الإمام علي زين العابدين ابن الإمام الحسين رضي الله عنهما: "علامة أهل السنة: كثرة الصلاة على رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم".. رواه أبو القاسم التيمي في "الترغيب والترهيب"..







أفضل صيغ الصلاة على النبي

الصيغة الإبراهيمية: اللهم صلِ على محمد وعلى آل محمد كما صليت على ابراهيم وعلى آل ابراهيم انك حميد مجيد، اللهم بارك على محمد وعلى آل محمد كما باركت على ابراهيم وعلى آل ابراهيم إنك حميد مجيد، اللهم ترحم على محمد وعلى آل محمد كما ترحمت على ابراهيم وعلى آل ابراهيم إنك حميد مجيد، اللهم تحنن على محمد وعلى آل محمد كما تحننت على ابراهيم وعلى آل ابراهيم انك حميد مجيد، اللهم سلم على محمد وعلى آل محمد كما سلمت على ابراهيم وعلى آل ابراهيم انك حميد مجيد، وسلم ورضي الله عن الصحابه أجمعين.

الصيغة الثانية: اللهم صلِ على محمد وعلى آل محمد كما صليت على ابراهيم وعلى آل ابراهيم إنك حميد مجيد، اللهم بارك على محمد وعلى آل محمد كما باركت على ابراهيم وعلى آل ابراهيم إنك حميد مجيد.

الصيغة الثالثة: اللهم صلي على عبدك وحبيبك ورسولك محمد صلى الله عليه وسلم كما صليت على الراهيم في العالمين إنك حميد مجيد.

## وفي تفسيرقوله تعالى

قال الله تعالى: (إِنَّ اللَّهَ وَمَلائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيماً) (الأحزاب/٥٦).

قال ابن كثير رحمه الله: المقصود من هذه الآية أن الله سبحانه وتعالى أخبر عباده بمنزلة عبده ونبيه عنده في الملأ الأعلى بأنه يثني عليه في الملأ الأعلى عند الملائكة المقربين، وأن الملائكة تصلي عليه، ثم أمر تعالى العالم السفلي بالصلاة والتسليم عليه، ليجتمع الثناء عليه من أهل العالمين العلوي والسفلى جميعاً.

وقال ابن القيم - رحمه الله - في " جلاء الأفهام ": والمعنى أنه إذا كان الله وملائكته يصلون على رسول الله فصلوا أنتم أيضاً عليه ، فأنتم أحق بأن تصلوا عليه وتسلموا تسليماً ؛ لما نالكم ببركة رسالته وبُمْن سفارته ، من خير شرف الدنيا والآخرة .







ومعنى الصلاة على النبي - صلى الله عليه وسلم -: قال أبو العالية: صلاة الله تعالى ثناؤه عليه عند الملائكة وصلاة الملائكة الملائكة

وقال ابن عباس: يصلون يباركون.

قال ابن القيم - رحمه الله -: الصلاة المأمور بها فها أي في الآية المتقدمة هي الطلب من الله ما أخبر به عن صلاته وصلاة ملائكته ، وهي ثناء عليه وإظهار لفضله وشرفه وإرادة تكريمه وتقريبه .

## وقد ذكر العلماء فو ائد جليلة فيفضل الصلاة والسلام على رسول الله لله منها.

١- أنّها امتثالٌ لأمر الله - سبحانه - الذي أمر بالصلاة والسلام عليه بقوله: " إِنَّ اللَّهَ وَمَلَائِكَتَهُ يُصَلُّونَ
 عَلَى النَّبِيِّ عَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيمًا (٥٦) سورة الأحزاب.

٢ - أنَّها ترفعُ درجات المصلي في الجنَّة ، وتُكفِّر ذنوبه وسيئاته .

فعن أنس بن مالك رضي الله تعالى عنه، أن النبيَّ صلى الله عليه وسلم قال: «من صلى عليَّ صلاةً واحدةً صلىً الله عليه عشر ورجاتٍ» صلىً الله عليه عشر ورجاتٍ» ([النسائي:١٦٥٧]، وصححه الألباني في [صحيح الترغيب:١٦٥٧]

٣- أنها سببُّ لكفاية هموم العبد وإن عظُمت.

فعن أبي بن كعب رضي الله تعالى عنه أنه قال لرسول الله صلى الله عليه وسلم: «يا رسولَ اللهِ إِنَّي أُكْثِرُ الصلاةَ عليْكَ فكم أجعَلُ لكَ من صلاتِي فقال ما شِئْتَ قال قلتُ الربعَ قال ما شنْتَ فإِنْ زدتَّ فهو خيرٌ لكَ قال قلتُ النصفَ قال ما شنْتَ فإِنْ زدتَّ فهو خيرٌ لكَ قال قلْتُ فالثلثينِ قال ما شنْتَ فإِنْ زدتَّ فهو خيرٌ لكَ قال قلْتُ فالثلثينِ قال ما شنْتَ فإِنْ زدتَّ فهو خيرٌ لكَ قال قلْتُ فالثلثينِ قال ما شنْتَ فإنْ زدتَّ فهو خيرٌ لكَ قال قلْتُ فالثلثينِ قال ما شنْتَ فإنْ زدتَّ فهو خيرٌ لكَ قلتُ أجعلُ لكَ صلاتى كلَّها قال: إذًا تُكْفَى همَّكَ وبغفرْ لكَ ذنبُكَ» (الترمذى:٢٤٥٧)

٤ - أنّها أداءٌ لبعض حقوقه الكثيرة على أمته ، فأعظم خير وصلنا على يديه ، فمن أبسط حقوقه كثرة الصلاة والثناء عليه .







٥- أنَّها سببٌ لنيل شفاعته.

فمن: " صلى عليه عشراً إذا أصبح ، وعشراً إذا أمسى فاز بشفاعته " رواه الطبراني بسند جيد .

وفي الحديث الحسن: ( من صلى على محمد، وقال: اللهم أنزله المقعد المقرّب عندك يوم القيامة، وجبت له شفاعتي) رواه أحمد.

٦- أنّ العبد إذا صلى عليه ، صلى وأثنى عليه ربُه في الملأ الأعلى ، وكلما زاد العبدُ صلاةً زاد الله عليه ثناءً

٧- أنَّ أولى النَّاس به ، وأقربهم منه يوم القيامة أكثرهم صلاةً عليه ، فأكثر منها لتفوز بهذه المنزلة .

فعن ابن مسْعُودٍ رضي الله عنه أنَّ رسُول اللَّهِ ﷺ قَالَ: " أَوْلَى النَّاسِ بِي يوْمَ الْقِيامةِ أَكْثَرُهُم عَليَّ صَلاَةً " رواه الترمذي وقال: حديثٌ حسنٌ.

 $\Lambda$ - إنّ صلاة العبد وسلامه تُعرض على نبيه في قبره .

فعن أبي هريرة رضي الله تعالى عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلَّم: «ما مِن أحدٍ يسلِّمُ عليَّ إلَّا ردَّ اللهُ عليَّ وسلَّم: «ما مِن أحدٍ يسلِّمُ عليَّ إلَّا ردَّ اللهُ عليَّ روحي حتَّى أردَّ علَيهِ السَّلامَ» ( [أبي داود:٢٠٤١] وصححه الألباني في [صحيح الجامع: ٥٦٧٩])، وإذا صلى عليه أحدٌ من أمته " قال الملكُ:يا محمّد إن فلان بن فلان صلى عليك الساعة " وحسنه الألباني في "السلسلة الصحيحة" (١٥٣٠).

٩- أنَّها سبب في استجابة الدعاء ، فينبغي لمن يدعو ربِّه أن يصلي عليه في أوله ونهايته .

فعن فضالة بن عبيد رضي الله تعالى عنه قال: «سمعَ النبيُّ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ رجلًا يَدْعُو في صلاتِهِ فلمْ يُصَلِّ على النبيِّ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ عَجِلَ هذا ثُمَّ دعاهُ فقال لهُ أو لغيرِهِ إذا صلَّى أحدُكُمْ فَلْيَبْدَأْ بِتَحْمِيدِ اللهِ والثَّناءِ عليهِ ثُمَّ لَيُصَلِّ على النبيِّ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ ثُمَّ لَيُصَلِّ على النبيِّ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ ثُمَّ لَيَدُعُ بَعْدُ بِما شاءَ» (الترمذي:٣٤٤٧).

· ١- أنَّها من علامات توقيره ﷺ ومن دلائل الإيمان ، ومن براهين المحبة ( خصوصاً إذا أكثر العبد منها ) قال الله تعالى: {لِّتُوْمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتُعَزِّرُوهُ وَتُوقِّرُوهُ وَتُسَبِّحُوهُ بُكْرَةً وَأَصِيلًا} [الفتح: ٩]







١١- أنَّها سبب لطيب المجالس، وأن لا تعود حسرة على أهلها يوم القيامة.

فعن أبي هريرة رضي الله تعالى عنه قال: قال أنَّ النَّبِيَّ صلَّى اللهُ عليه وسلَّم: «أيُّما قومٍ جَلَسُوا، فَأَطَالوا الجُلوسَ، ثُمَّ تَفَرَّقُوا قبلَ أنْ يَذْكُرُوا اللهَ تعالى، أوْ يُصلُّوا على نبيّهِ كانَتْ عليهم تِرَةٌ مِنَ اللهِ، و إنْ شاءَ عَنَّ مَهُمْ، و إنْ شاءَ غفرَ لهُمْ» (صححه الألباني في [صحيح الجامع: ٢٧٣٨])

١٢ - أنَّها سببُّ للثبات على الصراط.

ففي الحديث :( ورأيتُ رجلًا من أُمِّي يزحفُ على الصِّراطِ ، يحبو أحيانًا ويتعلَّقُ أحيانًا ، فجاءتْهُ صِلاتُهُ عليَّ فأقامَتْهُ على قدمَيْهِ وأنقذَتْهُ ) قال ابن تيمية وشواهد السُنّة تدل عليه .

١٣ - أنّ الله يُخرج المصلي على نبيه من الظلمات إلى النّور .

قال سبحانه: " هُوَ الَّذِي يُصَلِّي عَلَيْكُمْ وَمَلَائِكَتُهُ لِيُخْرِجَكُم مِّنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ وَكَانَ بِالْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا (٤٣) وفي الحديث:

" مَنْ صلَّى عليَّ صلاَّةً، صلَّى اللَّه علَيّهِ بِهَا عشْرًا " رواهُ مسلم .

١٤ - أنّها سببٌ لإبقاء الذكر الحسن للعبد ، لأنّ المصلي يطلب من الله الثناء على نبيه ، فيجازيه الله من جنس عمله . ذكره ابن القيم .

١٥ - أنّها سبب لدوام محبته وزيادتها وتضاعفها لأنّ العبد كلما أكثر من ذكر محبوبه تضاعف حبه في قلبه (ولا أعظم حباً ولا أنفع من حبه ﷺ).

وأخرج أحمد عن أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: صلوا علي فإنها زكاة لكم، وسلوا لي الوسيلة من الجنة.





<sup>(</sup>١) صيد الفوائد عادل بن عبدالعزيز المحلاوي

## هَكَذَا عَلَّمَنِي الإِسْلَامُ



وعن عبد الرحمن بن عوف: قلت يا رسول الله، سجدت سجدة خشيت أن يكون الله قد قبض روحك فيها. فقال: إن جبريل أتاني فبشرني أن الله عز وجل يقول لك: من صلى عليك صليت عليه، ومن سلم عليك سلمت عليه. فسجدت لله شكراً. رواه أحمد وغيره.

وعن أوس الثقفي رضي الله عنه قال: من أفضل أيامكم يوم الجمعة، فيه خلق آدم وفيه قبض، وفيه النفخة وفيه الصعقة. فأكثروا علي من الصلاة فيه فإن صلاتكم معروضة علي. رواه الإمام أحمد وأبو داود والنسائي وابن خزيمة وصححه.

قال ابن كثير في تفسيره: وحكى بعضهم أنه إنما تجب الصلاة عليه <mark>صلى الله عليه وسلم</mark> في العمر مرة واحدة امتثالاً لأم الآية، ثم هي مستحبة في كل حال. وهذا هو الذي نصره عياض بعدما حكى الإجماع على وجوب الصلاة عليه <mark>صلى الله</mark> عليه وسلم في الجملة.







## بعض ما جاء في فضل الأيام العشرة

الحمد لله رب العالمين حمدًا يليق بجلال وجهه وعظيم سلطانه، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبد الله ورسوله، صلوات الله وسلامه عليه وعلى آله وأصحابه أجمعين

#### وبعد

فمن المعلوم أن الأيام الأُوَل من شهر ذي الحجة هي أفضل الأيام عند الله تعالى، وأن العمل الصالح فيها أفضل من العمل الصالح في سائر أيام السنة،

كما هو ثابت في سنة رسولنا ﷺ وما نقل عن الصحابة والتابعين، وإن كان في بعضها مقال ولكنه يعمل به في فض<mark>ائل</mark> الأعمال بإجماع المحدثين بشروطه المعروفة

قال اللهِ تَعالى: {وَيَدْكُرُوا اسْمَ اللَّهِ فِي أَيَّامٍ مَعْلُومَاتٍ} [الحجّ: ٢٨]؛ و الأيَّامَ المعلوماتِ هيَ أيَّامُ العشرِ عندَ جمهورِ العلماءِ.

عن ابن عباس رضي الله عنهما: الأيام المعلومات: أيام العشر

«وروي مثله عن أبي موسى الأشعري ومجاهد وقتادة وعطاء وسعيد بن جبير والحسن والضحاك وعطاء الخراساني وإبراهيم النخعي، وهو مذهب الشافعي والمشهور عن أحمد بن حنبل.»(١)

وعن قتادة: قال {في أيام معلومات}. قال: أيام العشر، والمعدودات أيام التشريق. (٢)

ورواه مجاهد عن ابن عمر، وسعيد بن جبير عن ابن عباس، وبه قال الحسن، وعطاء، وعكرمة ومجاهد، وقت<mark>ادة</mark> والشافعي.<sup>(٣)</sup>

وقال سبحانه: {والفجر \* وليال عشر \* والشفع والوتر} (الفجر:١-٣)، قال كثير من أهل العلم: إنها عشر ذي الحجة





<sup>(</sup>۱) «تفسير ابن كثير - ط ابن الجوزى» (٥/ ٢٠٤):

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري سورة الحج الآية ٢٨

<sup>(</sup>٣) «زاد المسير في علم التفسير» (٣/ ٢٣٣):

# هَكَذَا عَلَّمَنِي الإِسْلَامُ



عن ابن عباس رضي <mark>الله</mark> عنهما أن النبي <mark>صلى الله عليه وسلم</mark> قال: «ما من أيام العمل الصالح فها أحب إلى ا<mark>لله</mark> من هذه الأيام – يعني أيام العشر - قالوا : يا رسول <mark>الله</mark> ولا الجهاد في سبيل الله؟ قال ولا الجهاد في سبيل <mark>الله</mark> إلا رجل خرج بنفسه وماله ثم لم يرجع من ذلك بشيء». [أخرجه البخاري وأبو داود وابن ماجه وغيرهم].

وروى الإمام أحمد رحمه الله عن ابن عمر رضي الله عنهما عن النبي <mark>صلى الله عليه وسلم</mark> قال: «ما من أيام أعظم

احب إلى الله العمل فين من هذه الأيام العشير فأكثروا فيهن مـن التهليــل والتكبي\_\_\_ر والتحميد».

الله فــــــى

وروی ابـــن حبان رحمه

صحيحه عن جابر رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «أفضل الأيام يوم عرفة».

وقال ﷺ : ( «صيامُ يومِ عرفةَ إنِّي أحتسِبُ على اللهِ أنْ يُكفِّرَ السَّنةَ الَّتي قبْلَه والسَّنةَ الَّتي بعدَه» ) [صحيح ابن حبان و في حديث عائشة رضي الله عنها: ( ما من يوم أكثر من أن يعتق الله فيه عبداً من النار من يوم عرفة، وإنه ليدنو ثـ يباهي بهم الملائكة، فيقول: ما أراد هؤلاء ؟) رواه مسلم

و قال <del>صلى الله عليه وسلم</del>: (أعظم الأيام عند <mark>الله</mark> تعالى، يوم النحر، ثم يوم القرّ) رواه أبو داود. ويوم القرّ: هو ال<mark>يوم</mark> الـذي يلي يـوم النحـر، أي اليـوم الحـادي عشـر مـن ذي الحجـة، لأن النـاس يسـتقرون فيـه بمِنى فســي يـوم القـر أي الاستقرار









عنِ ابنِ المُسَيَّبِ، عن أبي هُرَيْرَةَ، عنِ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم؛ قالَ: "ما مِن أيَّامٍ أحبُّ إلى اللهِ أنْ يُتَعَبَّدَ لهُ فيها مِن عشرِ ذي الحجِّةِ؛ يَعْدِلُ صِيامُ كلِّ يومٍ منها سنةً، وكلُّ ليلةٍ منها بقيامِ ليلةِ القدرِ ". (١)

وكانَ سَعيدُ بنُ جُبَيْرٍ - عنِ ابنِ عَبَّاسٍ - إذا دَخَلَ العشرُ؛ اجْتَهَدَ اجتهادًا حتَّى ما يَكادُ يُقدَرُ عليهِ. ورُوِيَ عنهُ أنَّهُ قالَ: ا تُطْفِئوا سرجَكُم ليالي العشر؛ تُعْجِبُهُ العبادةُ.

يقول الإمام الأوزاعي رحمه الله: "بلغني أن العمل في اليوم من أيام العشر كقدر غزوة في سبيل الله؛ يصام نهارها ويحرس ليلها إلا أن يختص امرؤ بشهادة".

وروي عن ابن عباس رضي الله عنهما أن الحسنة في عشر ذي الحجة بسبعمائة ضعف.

يعني الحسنة بسبعمائة حسنة وصفحة القرآن بسبعمائة صفحة قرآن والتسبيحة بسبعمائة تسبيحه وصلاة الضحى بسبعمائة ضحى والمكث في مصلاك من الفجر حتى صلاة الشروق بسبعمائة حجة وعمرة تامة وثواب قراءة صفحة قرآن عظم من ثواب ختمة قرآن في غير عشر ذي الحجة..

وكذلك صلة الرحم والصدقات وعيادة المربض وغير ذلك من الأعمال الصالحة

<sup>ْ</sup> خَرَّجَه التِّرْمِذِيُّ وابنُ ماجَهْ مِن روايةِ: النَّهَّاسِ بنِ قَنْمٍ، عن قَتادَةَ، والنَّهَّاسُ بنُ قَهْمٍ ضَعَفوهُ. ورواه أيضا البهقي في "الشعب" والخطيب البغدادي وغيرهم





# هَكَذَا عَلَّمَنِي الإسْلَامُ



ويقول قتادة رحمه الله صيام يوم في عشر ذي الحجة يعدل عند الله أجر سنة. غير أن صيام يوم عرفة يكفر ال بصيامه ذنوب سنتين،

ويقول بن عمر: العمرة في عشر ذي الحجة أفضل من عمرة رمضان.

وعن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: "كان يقال في أيام العشر: بكل يوم ألف يوم ويوم عرفة عشرة آلاف يوم. وعن الحسن البصري أنه قال :صيام يوم من العشر يعدل شهرين.

قال الأوزاعي . كما رواه البيهقي : بلغني أن العمل في اليوم كقدر غزوة في سبيل الله، يُصام نهارها ويُحرس ليلها، إلا أن يختصَّ امرؤ بشهادة.

وقال أبو عثمان النهدي: "كانوا يعظمون ثلاث عَشَرَاتٍ؛ العشرَ الأخير من رمضان والعشرَ الأَوَّلَ من ذي الحجة، والعشر الأول من محرم".

قال ابن رجب الحنبلي - رحمه الله -: "لمّا كان الله -سبحانه وتعالى- قد وضع في نفوس المؤمنين حنينًا إلى مشاهدة بيته الحرام، وليس كلُّ أحدٍ قادرًا على مشاهدته في كل عام، فرض على المستطيع الحجّ مرةً واحدة في عمره، وجعل موسم العشر مُشْتَرَكًا بين السائرين والقاعدين، فمن عجز عن الحج في عامِ قدر في العشر على عمل يعمله في بيته، يكون أفضلَ من الحج".

ويقول ابن رجب رحمه الله أن مضاعفة حسنات فرائض العشر الأوائل من ذي الحجة أعظم عند الله من مضاعفة حسنات فرائض رمضان وأن مضاعفة حسنات نوافل العشر الأوائل من ذي الحجة أعظم عند الله من مضاعفة حسنات نوافل رمضان.(۱)

وقد كانَ يَصومُ العشرعدد كبير من الصحابة والتابعين مهم عَبْدُ اللهِ بنُ عُمَرَ. والحَسَنِ و ابنِ سِيرِينَ ، وقَتادَ وفضل صيامه قولُ أكثر العلماءِ





<sup>&#</sup>x27; «لطائف المعارف فيما لمواسم العام من الوظائف» (ص٥٨١ ت عامر):



«ومِن فضائلِهِ أيضًا: أنَّهُ مِن جملةِ الأربعينَ التي واعَدَها اللهُ [عز وجل] لموسى عليه السلام. قالَ تَعالى: {وَوَاعَدْنَا مُوتَى وَمِن فضائلِهِ أَيْضًا: أنَّهُ مِن جملةِ الأربعينَ الربعينَ لَيْلَةً } [الأعراف: ١٤٢]. لكنْ هل عشرُ ذي الحجَّةِ خاتمةُ الأربعينَ فيكونَ هوَ العشرَ الذي أُتِمَّتْ بعشرٍ. فيهِ اختلافٌ بينَ فيكونَ هِنَ العشرَ الذي أُتِمَّتْ بعشرٍ. فيهِ اختلافٌ بينَ المُفسِّرينَ. (۱)

# ما يسن فعله من أعمال

# ١- الصيام

جاء في الحديث القدسي: "قال الله: كل عمل بني آدم له إلا الصيام فإنه لي وأنا أجزي به." أخرجه البخاري

وعن هنيدة بن خالد عن امرأته عن بعض أزواج النبي صلى الله عليه وسلم قالت: كان



النبي <mark>صلى الله عليه وسلم</mark> يصوم تسع ذي الحجة ويوم عاشوراء وثلاثة أيام من كل شهر. أول اثنين من الشهر وخميس<mark>ين</mark> "(۲)





<sup>&#</sup>x27; «لطائف المعارف فيما لمواسم العام من الوظائف» (ص٥٩٦ ت عامر):

<sup>ٌ</sup> أخرجه النسائي ٢٠٥/٤ وأبو داود وصححه الألباني في صحيح أبي داود ٤٦٢/٢.

# هَكَذَا عَلَّمَنِي الإسْلَامُ



وفي سنن أبي داود: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يصوم هذا العشر.

وقد كانَ يَصومُ العشر عدد كبير من الصحابة والتابعين منهم عَبْدُ <mark>اللهِ</mark> بنُ عُمَرَ. و الحَسَنِ وابنِ سِيرِينَ ، وقَتادَةَ وف<mark>ض</mark>ل صيامه قولُ أكثر العلماءِ.

ويقول قتادة رحمه الله صيام يوم في عشر ذي الحجة يعدل عند الله أجر سنة. غير أن صيام يوم عرفة يكفر ا بصيامه ذنوب سنتين.

## ٢- الإكثار من ذكر الله تعالى.

يسن التكبير والتحميد والتهليل والتسبيح أيام العشر. والجهر بذلك في المساجد والمنازل والطرقات وكل الموضع

قال الله تعالى: ﴿ ليشهدوا منافع لهم ويذكروا اسم الله في أيام معلومات على ما رزقهم من بهيمة الأنعام ﴾ الحج/٢٨.

عن ابن عمر قال: قال رسول <mark>الله صلى الله</mark> عليه وسلم: "ما من أيام أعظم عند <mark>الله</mark> ولا أحب إليه العمل فيهن من <mark>مذ</mark> الأيام العشر، فأكثروا فهن من التهليل والتكبير والتحميد". وروي من وجه آخر عن مجاهد، عن ابن عمر بنحوه. رو ه أحمد وغيره<sup>(١)</sup>

وقد ثبت أن ابن عمر وأبا هريرة رضي الله عنهما كانا يخرجان إلى السوق أيام العشر يكبران ويكبر الناس بتكبيرهما.

قال البخاري رحمه الله: وكان ابن عمر وأبو هريرة يخرجان إلى [السوق] في أيام العشر ، فيكبران ويكبر الناس بتكبيره<mark>م</mark>

# ٣- أداء الحج والعمرة

لقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: الحج المبرور





ليس له جزاء إلا الجنة.

#### ٤- الأضحية:

روى الترمذي وابن ماجه عن عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ما عمل ابن آدم يوم النحر أحب إلى الله من إهراق الدم، وإنه ليؤتى يوم القيامة بقرونها وأشعارها وأظلافها، وإن الدم ليقع من الله بمكان قبل أن يقع بالأرض، فطيبوا بها نفسا. (۱)

روى الإمام أحمد وابن ماجه عن زيد بن أرقم قال: قال أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم: يا رسول الله ما هذه الأضاحي؟ قال: سنة أبيكم إبراهيم عليه الصلاة والسلام، قالوا: فما لنا فها يا رسول الله؟ قال: بكل شعرة حسنة، قالوا: فالصوف يا رسول الله؟ قال: بكل شعرة من الصوف حسنة.



ومن السنة للمضعي عدم اللمضعي عدم الأخذ من الشَّعْر والأظفار، فلا يأخذُ منها شيئًا، والسبب رجاءَ ان يُعتق الله بَدَنَهُ كلَّه من النار، فعن أمُّ سلمة رضي الله عنها أن

النبي <mark>صلى الله عليه وسلم</mark>، قال: « إذا رأيتم هلالَ ذي الحجـة وأراد أحـدكم أن يضحي فليمسـك عـن شـعره وأظفار<mark>ه</mark> أخرجه مسلم.

الألباني في تحقيق مشكاة المصابيح





# هَكَذَا عَلَّمَنِي الإسْلَامُ



وعن عائشة رضي الله عنها أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أمر بكبشٍ أَقْرَنَ يطأُ في سواد، ويبرك في سواد، وينظر في سواد فأتي به ليضعي به فقال لها: « يا عائشة هلمي المُدْية » (أي السكين) ثم أخذها وأخذ الكبش فأضجعه ثم ذبحه، ثم قال : « بسم الله ، اللهم تقبَّل من محمد، وآل محمد، ومن أمة محمد، ثم ضعى به »؛ أخرجه مسلم. أقرن: يعني أن له قرون. و يطأ في سواد: يعني أن أقدامه سوداء. ويبرك في سواد: يعني أن بطنه فها سوداء. وينظر في سواد: ما حول عينيه سوداء



# وقد ذكر أهل العلم التفضيل بيها وبين العشر الأواخر من رمضان.

فقيل أن نهار عشر ذي الحجة أفضل من نهار عشر رمضان الأخيرة، وليالي عشر رمضان أفضل من ليالي عشر <mark>ذي</mark> الحجة.

لأن ليالي العشر من رمضان إنما فضلت باعتبار ليلة القدر وهي من الليالي، وعشر ذي الحجة إنما فضلت باعتبار الأ<mark>يام</mark> ففيها يوم النحر ويوم عرفة ويوم التروية.

وفي تفسير ابن كثير: «وبالجملة فهذا العشر قد قيل: إنه أفضل أيام السنة، كما نطق به الحديث، وفضّله كثير على عشر رمضان الأخير؛ لأن هذا يشرع فيه ما يشرع في ذلك من صلاة وصيام وصدقة وغيره، ويمتاز هذا باختصاصه بأداء فرض الحج فيه.» (١)





<sup>(1)</sup> «تفسير ابن كثير - ط الجوزي» (٥/ ٥/ ٤):



# فضل شهرالله المحرم



قال سبحانه وتعالى: «إِنَّ عِدَّةَ الشُّهور عِنْدَ اللَّهِ اثْنَا عَشَرَشَهْرًا فِي كِتَابِ اللَّهِ يَوْمَ خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ مِنْهَا أَرْبَعَةٌ حُرُمٌ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ فَلا تَظْلِمُوا فِيِنَّ أَنْفُسَكُمْ» (التوبة - ٣٦)

وعن أَبِي بَكْرَةَ رضي الله عنه، عَنِ النَّبِيِّ صِلَّى اللهُ عليه وسلَّم أنَّه قَالَ:

((إِنَّ الزَّمَانَ قَدِ اسْتَدَارَكَهَيْئَتِهِ يَوْمَ خَلَقَ اللَّهُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ، السَّنَةُ اثْنَا عَشَرَشَهْرًا مِنْهَا أَرْبَعَةٌ حُرُمٌ، ثَلاثٌ مُتَوَالِيَاتٌ: ذُو الْقَعْدَةِ، وَذُو الْحِجَّةِ، وَالمُحَرَّمُ، وَرَجَبُ مُضَرَ الذي بَيْنَ جُمَادَى وَشَعْبَانَ)) متفق عليه.

قال القرطبي: "خص الله \_تعالى \_ الأشهر الحرم بالذكرونهى عن الظلم فها تشريفاً لها، وإن كان منهياً عنه في كل الزمان، كما قال \_تعالى \_: " فَلارَفَثَ وَلا فُسُوقَ وَلا جِدَالَ فِي الْحَجِ" (البقرة: من الآية ١٩٧). وعلى هذا أكثر أهل التأويل، أي: لا تظلموا في الأربعة أشهر الحرم أنفسكم، وروى حماد بن سلمة عن علي بن زيد عن يوسف بن مهران عن ابن عباس قال: " فَلا تَظْلِمُوا فِهِنَّ أَنْفُسَكُم،" في الاثنى عشر"ا.ه







وقبل أي شيء لابد أن نشير إلى معنى في غاية الأهمية ، ألا وهو أننا نجد أن النبي

ذكر كل شهر باسمه بدون إضافته الى الله تعالى ،وعندما ذكر شهر المحرم أضافه الي الله تعالى فقال شهر الله المحرم ولم يقل مثلا شهر الله رمضان أو شهر الله شعبان وهكذا

فعن أبي هريرة رضي الله عنه، عن النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم، قال: "أفضلُ الصِّيام بعد شهر رمضانَ شهرُ اللهِ الذي تدعونه المحرمَ، وأفضلُ الصَّلاةِ بعدَ الفريضةِ قيامُ الليل ". رواه مسلم

يقول ابن رجب رحمه الله

وقد سمَّى النبيُّ صلى الله عليه وسلم المحرَّمَ شهرَ اللهِ. وإضافته إلى الله تدُلُّ على شرفه وفَضْلِهِ، فإنَّ الله تعالى لا يضيفُ إليه إلا خواصَّ مخلوقاته، كما نسَبَ محمدًا وإبراهيمَ وإسحاقَ ويعقوبَ وغيرَهم من الأنبياء - صلوات الله عليهم وسلامه - إلى عبوديته، ونسَبَ إليه بيته وناقته. (۱) «ولما كان هذا الشهرُ مختصًّا بإضافته إلى اللهِ تعالى، وكان الصِّيامُ من بين الأعمالِ مضافًا إلى

اللهِ تعالى؛ فإنَّه له من بين الأعمال، ناسَبَ أن يختصَّ هذا الشهرُ المضافُ إلى الله بالعملِ المضاف إليه، المختصِّ به، وهو الصِّيامُ. (٢)

قال ابن حجر: "هذا يقتضي أن يوم عاشوراء أفضل الأيام للصائم بعد رمضان، لكن ابن عباس أسند ذلك إلى علمه، فليس فيه ما يرد علم غيره، وقد روى مسلم من حديث أبي قتادة مرفوعاً أن صوم عاشوراء يكفر سنة، وأن صيام يوم عرفة يكفر سنتين، وظاهره أن صيام يوم عرفة أفضل من صيام عاشوراء، وقد قيل في الحكمة في ذلك إن يوم عاشوراء منسوب إلى موسى عليه السلام، ويوم عرفة منسوب إلى النبي صلى الله عليه وسلم فلذلك كان أفضل" ا.هـ

يقول ابن رجب رحمه الله

أراد ببيته بيتَ الله المحرَّم؛ قال تعالى: {وَطَهَرْ بَيْتِيَ لِلطَّانِفِينَ وَالْقَائِمِينَ وَالرُّكَّعِ السُّجُودِ}. وأراد بناقته ناقة الله؛ قال تعالى: <sup>1</sup> {هَذِهِ نَاقَةُ اللهِ لَكُمْ آيَةٌ فَذَرُوهَا تَأْكُلُ فِي أَرْضِ اللهِ}» وفي الصيام قال الصيام لي «لطائف المعارف فيما لمواسم العام من الوظائف» (ص٧٧ ت السواس): <sup>2</sup>







وهذا الحديثُ صريحٌ في أن أفضلَ ما تُطوّعَ به من الصِّيام بعد رمضان صومُ شهر الله المحرم، وقد يَحتملُ أن يراد أنه أفضلُ شهرٍ تُطوّعَ بصيامه كاملًا بعدَ رمضان. (١)

وعن عليٍّ أن رجلًا أتى النّبيّ صلى الله عليه وسلم، فقال: يا رسولَ الله، أخبرني بشهرٍ أصومُه بعدَ شهرِ رمضانَ، فقال رسولُ الله صلى الله عليه وسلم: "إنْ كنْتَ صائمًا شهرًا بعدَ رمضانَ فصُمِ المحرمَ فإنه شهرُ الله؛ وفيه يومٌ تاب الله فيه على قومٍ ويتوبُ على آخرين". اخرجه الإمام أحمد والترمذيُّ

فقد استحب جمهور الفقهاء صيام الأشهر الحرم لما رواه أبو داود أن النبي صلى الله عليه وسلم قال للرجل "صم من الحرم واترك" ثلاث مرات

قعن مجِيبة البَاهِلِيَّةِ عَنْ أَبِهَا أَوْ عَمِّها، أَنَّهُ أَتَى رَسُولَ اللَّه ، ثُمَّ انطَلَقَ فَأَتَاهُ بعدَ سَنَة، وَقَد تَغَيَّرتْ حَالهُ وَهَيْئَتُه، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ أَمَا تعْرِفُنِي؟ قَالَ: وَمَنْ أَنتَ؟ قَالَ: أَنَا البَاهِلِيُّ الَّذِي جِئتك عامَ الأَوَّلِ. قَالَ: فَمَا غَيَّرُكَ، وقَدْ كُنتَ حَسَنَ الْهَيئةِ؟ قَالَ: مَا أَكلتُ طَعَامًا مُنْدُ فَارَقْتُكَ إِلاَّ بلَيْلٍ. فَقَال رَسُولُ اللَّهِ : عَذَّبْتَ فَمَا غَيَّرُكَ، وقَدْ كُنتَ حَسَنَ الْهَيئةِ؟ قَالَ: مَا أَكلتُ طَعَامًا مُنْدُ فَارَقْتُكَ إِلاَّ بلَيْلٍ. فَقَال رَسُولُ اللَّهِ : عَذَّبْتَ نَفْسَكَ، ثُمَّ قَالَ: صُمْ شَهرَ الصَّبرِ، وَيَومًا مِنْ كلِّ شَهر قَالَ: زِدْني، فإنَّ بِي قَوَّةً، قَالَ: صُمْ يَوميْنِ قَالَ: زِدْني، قَالَ: صُمْ مِنَ الحرُم وَاتْرُكُ، صُمْ مِنَ الحرُم وَاترُكُ، صُمْ مِنَ الحرُم وَاترُكُ، صُمْ مِنَ الحرُم وَاترُكُ، صُمْ مِنَ الحرُم وَاترُكُ وقالَ بِأَصَابِعِهِ الثَّلاثِ فَضَمَّهَا، ثُمَّ أَرْسَلَهَا. رواه أَبُو داود.

وقد رُوي أن أسامة بن زيد كان يصوم الأشهر الحُرُمَ، وقد رُوي عن النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم أنه أمرَ رجلًا أن يصومَ الأشهرَ الحُرُمَ،

وأفضلُ صيامِ في الأشهرِ الحُرُم صيامُ شهر الله المحرَّم

# أفضل الأشهر الحرم

اختلف العلماءُ في أي الأشهر الحُرُمِ أفضلُ، فقال الحَسنُ وغيرُهُ: أفضلُها شهرُ اللهِ المحرَّمِ، ورجَّحَهُ طائفةٌ من المتأخرين. وروى وَهْبُ بن جَرِيْر، عن قُرَّةَ بن خالد، عن الحَسَن، قال: إن الله افتتح السَّنةَ بشهر حَرام، وختمَها بشهر حَرام. فليس شهرٌ في السَّنةِ بعدَ شهرِ رمضانَ أعظم عند الله من المحرَّم، وكان يُسمى "شهرَ اللهِ الأصمَّ"؛ من شدَّة تحريمه.





<sup>&</sup>quot;لطائف المعارف فيما لمواسم العام من الوظائف" ( $\sim VV$  ت السواس):  $^{1}$ 



فعن أبي ذَرٍّ، قال: سألتُ النَّبيَّ صلى الله عليه وسلم: أيُّ الليل خيرٌ، وأي الأشهر أفضَلُ؟ فقال: "خيرُ الليل جَوْفُهُ، وأفضلُ الأشهر شهرُ الله الذي تدعونه المحرَّم". رواه النسائي

وذهب بعض العلماء الي فضل شهر ذي الحجة على غيره

أنه شهر معظم عند العرب وعند المسلمين

قال أبو عثمان النَّهْدِيّ: كانوا يعظِّمون ثلاثَ عشراتٍ: العشرَ الأخيرَ من رمضان، والعشرَ الأولَ من ذي الحِجَّةِ، والعشرَ الأولَ من المحرَّمِ.

ورُوي عن وَهْب بن منبّهِ، قال: أوحى الله تعالى إلى موسى عليه السلام أن مُرْ قومَكَ أن يتقربوا إليَّ في أول عشر المحرم، فإذا كان يومُ العاشرِ فليخرجُوا إليَّ أغفِرْ لهم.

# البداية السعيدة

جميل أن يبدأ المسلم عامه بطاعة الله تعالى والإكثار من ذكره سبحانه وتعالى وهذا هو دأب السلف الصالح رضوان الله عليهم

فعن قتادة أن الفجرَ الذي أقسمَ الله تعالى به في أوَّل سورةِ الفجر هو فجرُ أولِ يومٍ من المحرَّمِ، تنفجرُ منه السَّنَةُ.

يقول ابن رجب

ولما كانت الأشهرُ الحرُمُ أفضلَ الأشهرِ بعدَ رمضانَ أو مُطلقًا، وكان صيامُها كلِّها مندوبًا إليه، كما أمر به النبيُّ صلى الله عليه وسلم، وكان بعضُها ختامَ السَّنةِ الهلاليَّةِ، وبعضُها مفتاحًا لها، فمن صامَ شهرَ في الحِجَّةِ سِوى الأيام المحرَّم صيامُها منه، وصامَ المحرَّم، فقد خَتَمَ السَّنةَ بالطَّاعة وافْتَتَحَها بالطَّاعة، فيرُجَى أن تكتبَ له سنتُه كلُّها طاعةً، فإنَّ مَن كان أولُ عملِه طاعةً وآخرُهُ طاعةً، فهو في حكم من استغرقَ بالطاعة ما بين العَمَلَيْن.

عن ابن المبارك قال: مَن ختمَ نهارَه بذكرِ الله كُتِبَ نهارُه كلُّه ذكرًا.







# فضل الصيام فيه

معلوم أن الصِّيامُ سرِّ بينَ العبدِ وبين ربِّهِ، وهو من أجل القربات الى الله تعالى وكما جاء في الحدث القدمي: "كلُّ عملِ ابن آدمَ له إلَّا الصَّومَ فإنَّه لي وأنا أَجْزِي به، إنَّه تركَ شهوتَه وطعامَه وشرابَه من أجلي". وفي الجنة بابٌ يقال له "الرَّيَّانُ" لا يدخلُ منه إلَّا الصائمون، فإذا دخلوا أُغلِقَ فلم يدخلُ منه غيرُهم.

وكان كثير من الصحابة والتابعين يصوم الأشهرَ الحرُمَ كلَّها كابنُ عمرَ والحسنُ البصريُّ وغيرُهما.







# فضل عاشوراء وما جاء فيها من أحكام

# ج الحالي

سئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن صيام عاشوراء فقال عليه الصلاة والسلام: ((أحتسب على الله أن يكفر السنة التي قبله)) (يستحب صيام التاسع مع العاشر لحديث: (لنن بقيت إلى قابل الأصومن التاسع)

قال سبحانه وتعالى: «إِنَّ عِدَّةَ الشُّهور عِنْدَ اللَّهِ اثْنَا عَشَرَ شَهْرًا فِي كِتَابِ اللَّهِ يَوْمَ خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ مِنْهَا أَرْبَعَةٌ حُرُمٌ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ فَلا تَظْلِمُوا فِهِنَّ أَنْفُسَكُمْ» (التوبة - ٣٦)

عن أَبِي بَكْرَةَ <mark>رضِي الله عنه،</mark> عَنِ النَّبِيِّ صِلَّى اللهُ عليه وسلَّم أنَّه قَالَ: (إنَّ الزَّمَانَ قَدِ اسْتَدَارَ كَهَيْئَتِهِ يَوْمَ خَلَقَ اللَّهُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ، السَّنَهُ اثْنَا عَشَرَ شَهْرًا مِنْهَا أَرْبَعَةٌ حُرُمٌ، ثَلاثٌ

مُتَوَالِيَاتُّ: ذُو الْقَعْدَةِ، وَذُو الْحِجَّةِ، وَالْمُحَرَّمُ، وَرَجَبُ مُضَرَ الذي بَيْنَ جُمَادَى وَشَعْبَانَ)) متفق عليه.

وعن أبي هريرة رضي الله عنه، عن النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم، قال: "أفضلُ الصِّيام بعد شهر رمضانَ شهرُ اللهِ الذي تدعونه المحرم، وأفضلُ الصَّلاةِ بعدَ الفريضةِ قيامُ الليل ". رواه مسلم

عن أبي قَتَادَة: أن رجلًا سأل النبي صلى الله عليه وسلم عن صيام عاشوراء، فقال: (أحتسِبُ على اللهِ أن يُكفِّر السنةَ التي قبلَه) صحيح مسلم







عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه سئل عن صَوْمِ يوم عاشوراء، فقال: "ما رأيتُ رسولَ الله صلى الله عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه سئل عن صَوْمِ يوم عاشوراء؛ وهذا الشهر، يعني عليه وسلم صام يومًا يتحرَّى فَضْلَه على الأيام إلَّا هذا اليوم، يعني يوم عاشوراء؛ وهذا الشهر، يعني رمضان". البخاري ومسلم

#### يقول ابن رجب:

يوم عاشوراء له فضيلة عظيمة وحرمة قديمة وصومه لفضله كان معروفًا بين الأنبياء عليهم السلام، وقد صامة نوح وموسى عليهما السلام، وروى إبراهيم الهَجَرِيُّ، عن أبي عياضٍ، عن أبي هريرة رضي الله عنه، عن النبي صلى الله عليه وسلم، قال: "يومُ عاشوراءَ كانت تصومُهُ الأنبياءُ فصُومُوه أنتُم". خرَّجَه بَقِيُّ بن مَخْلَدٍ في "مسنده". وقد كان أهلُ الكتاب يَصُومُونه، وكذلك قريش في الجاهلية كانت تصومُه.

وفي الصحيحين عن عائشة رضي الله عنها، قالت: "كان عاشُوراءُ يومًا تصومُه قريشٌ في الجاهليَّة، وكان النبيُّ صلى الله عليه وسلم يصومُه، فلمَّا قدِمَ المدينةَ صَامَهُ وأمَرَ بصيامِهِ، فلما نزلتْ فريضةُ شهرِ «رمضانَ كان رمضانُ هو الذي يصومُه، فتَرك يومَ عاشوراءَ، فَمَن شاءَ صامهُ، ومَن شاء أفطرَهُ". وفي رواية للبخاري: وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "مَنْ شَاءَ فليصم، ومن شاء أفطرَ".

وفي الصحيحين عن ابن عباس، قال: "قدِمَ رسولُ الله صلى الله عليه وسلم المدينةَ فوجَدَ الهودَ صُيًّامًا يومً عاشوراءَ، فقال لهم رسول الله صلى الله عليه وسلم: ما هذا اليومُ الذي تصُومُونه؟ قالوا: هذا يومٌ عظيم أنجى الله فيه موسى وقومَه، وأغرَق فرعونَ وقومَه، فصَامَهُ مُوسى شُكرًا، فنحنُ نصُومُهُ. فقال رسولُ الله عليه وسلم: فنحنُ أحقُ وأولى بموسى منكم، فصَامَهُ رسولُ الله صلى الله عليه وسلم، وأمَرَ بصيامه.

وفي مسند الإمام أحمد، عن أبي هربرة رضي الله عنه، قال: مرَّ النبيُّ صلى الله عليه وسلم بأناسٍ من الهود قد صاموا يوم عاشوراء، فقال: ما هذا من الصَّوم؟ قالوا: هذا اليومُ الذي نجَّى الله عز وجل فيه موسى عليه السلام وبني إسرائيل من الغَرَقِ، وغَرَّق فيه فرعون.

وهذا يومٌ استوت فيه السفينة على الجُودِي، فصامَ نوحٌ وموسى «عليهما السلام شكرًا لله عز وجل. فقال النبيُّ صلى الله عليه وسلم: أنا أحقُّ بموسى وأحقُّ بصوم هذا اليوم، فأمَرَ أصحابَهُ







بالصَّوم. وفي الصحيحين عن سَلَمة بن الأَكْوَعِ رضي الله عنه: "أن النبيَّ صلى الله عليه وسلم أَمَرَ رجلًا مِن أَسْلَمَ: أَنْ أَذِّنْ فِي النَّاسِ: مَنْ أَكَلَ فليَصُمْ بَقيَّةَ يومِهِ، ومَنْ لَمْ يَكنْ أَكَلَ فلْيَصُمْ؛ فإنَّ اليومَ يومُ عاشوراءَ".

عن الرُّبَيِّعِ بِنْتِ مُعَوِّذ، قالت: "أرسل رسولُ الله صلى الله عليه وسلم غَداةَ عاشوراءَ إلى قُرَى الأَنْصَار التي حولَ المدينةِ: مَنْ كان أصبَحَ صائمًا فليُتِمَّ صَوْمَهُ، ومَنْ كانَ أصبَحَ مفطِرًا فليُتِمَّ بقيَّةَ يومِهِ. فكُنَّا بعد ذلك نصومُهُ، ونُصوِّم صِبياننا الصغارَ منهم، ونَذْهَبُ إلى المسجد فنجعَلُ لهم اللُّعْبةَ مِنَ العِبْنِ، فإذا بكى أحدُهُم على الطَّعامِ أَعْطَيْناهُ إيَّاها حتَّى يكونَ عند الإفطار". وفي رواية: "فإذا سألونا الطَّعامَ أعطيناهم اللعبة تُلْهِيم، حتى يُتِمُّوا صَوْمَهُم.

وخرَّجَ الطبرانيُّ بإسنادٍ فيه جَهَالة، أن النبيَّ صلى الله عليه وسلم كان يدعو يومَ عاشوراءَ برُضَعَائِهِ ورُضَعَاءِ ابنتِهِ فاطمةَ فَيَتْفُلُ في أفواهِهِم، ويقولُ لأمَّهاتِهم: لا تُرْضِعوهُم إلى الليل، وكان ربقُهُ صلى الله عليه وسلم يجزئهم.

#### مراتب صيام يوم عاشوراء:

أولاً: صيام اليوم التاسع واليوم العاشر، وهذا أفضل المراتب؛ لحديث أبي قتادة عند مسلم أن النبي \_صلى الله عليه وسلم\_قال في صيام يوم عاشوراء:أحتسب على الله أن يكفر السنة التي قبله"، ولحديث ابن عباس عند مسلم أيضاً "لئن بقيت إلى قابل لأصومن التاسع والعاشر".

ثانياً: صيام اليوم العاشر والحادي عشر؛ لحديث ابن عباس رضي الله عنهما\_، أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: " خالفوا الهود صوموا يوماً قبله أو يوماً بعده" ، أخرجه أحمد وابن خزيمة.

ثالثاً: صيام اليوم التاسع والعاشر والحادي عشر؛ لحديث ابن عباس مرفوعاً "صوموا يوماً قبله ويوماً بعده".







رابعاً: إفراد العاشر بالصيام ؛ لحديث أبي قتادة عند مسلم " أن النبي \_صلى الله عليه وسلم\_ قال في صيام يوم عاشورا: أحتسب على الله أن يكفر السنة التي قبله". (١)

# صيام عاشوراء قبل فريضة صيام رمضان

اختلفَ العلماءُ رضي الله عنهم، هل كان صومُ يومِ عاشوراءَ قبلَ فرضِ شهرِ رمضانَ واجبًا أم كان سنةً متأكدةً؟ على قولين مشهورين؛ ومذهبُ أبي حنيفةً أنَّه كان واجبًا حينئذ، وهو ظاهرُ كلام الإمام أحمد وأبي بكر الأثْرَم.

وقال الشافعي رحمه الله: بلْ كانَ متأكَّدَ الاستحبابِ فقَطْ، وهو قولُ كثير من العلماء.

وفي "الصحيحين" أيضًا عن معاوية، قال: سمعْتُ رسولَ الله صلى الله عليه وسلم يقولُ: "هذا يومُ عاشوراءَ، ولم يَكْتُب الله عليكم صيامَهُ، وأنا صائمٌ؛ فَمَنْ شاءَ فَلْيَصُمْ، ومَنْ شَاءَ فَلْيُفْطِرْ".

عدد من الصحابة الكرام يحافظون علي صيام عاشوراء

«وممن رُوي عنه صيامُه من الصَّحابةِ عمرُ، وعلي، وعبدُ الرحمن بن عوف، وأبو موسى، وقيسُ بن سَعْدٍ، وابنُ عباس وغيرُهم. ويدُلُّ على بقاءِ استحبابِه قولُ ابن عباس رضي الله عنهما: "لم أرّ رسول الله صلى الله عليه وسلم يَصُومُ يومًا يتحرَّى فَضْلَه. على الأيام إلا يومَ عاشوراءَ وشهرَ رمضانَ".

وخرَّج الإمامُ أحمد، والنسائي من حديث حَفْصَةَ بنتِ عُمَرَ أمِّ المؤمنين رضي الله عنها: أن النبي صلى الله عليه وسلم لم يكن يدَعُ صيامَ يوم عاشوراء والعشرِ، وثلاثةِ أيَّامٍ من كل شَهْرٍ. وخرَّجُه أبو داود إلَّا أن عنده: "عن بعضِ أزواج النبي صلى الله عليه وسلم، غير مُسَمَّاةٍ.

الحث على صيام التاسع أو الحادي عشر مخالفَةً لأهل الكتابِ.





اللجنة العلمية بموقع المسلم



في صحيح مسلم، عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال: حين صام رسولُ الله صلى الله عليه وسلم عاشوراء وأمر بصيامِه، قالوا: يا رسولَ الله! إنه يومٌ تُعظّمهُ الهودُ والنَّصارَى. فقالَ رسولُ الله صلى الله عليه وسلم: "فإذا كان العامُ المقبِلُ - إن شاء الله - صُمننا اليومَ التاسعَ". قال: فلم يأتِ العامُ المقبِلُ حتى توفي رسولُ الله صلى الله عليه وسلم. وفي رواية له أيضًا، عن ابن عباس رضي الله عنهما، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "لئن بَقِيتُ إلى قابِل لأصُومَنَّ التَّاسِعَ".

وفي مسند الإمام أحمد، عن ابن عباس رضي الله عنهما، عن النبي صلى الله عليه وسلم، قال: "صُومُوا يومَ عاشوراء، وخالِفُوا اليهودَ، صُومُوا قَبْلَه يومًا وبعدَه يومًا". وجاء في روايةٍ "أو بعده".

وممَّن رأى صيامَ التاسِع والعاشِر الشافِعيُّ وأحمدُ وإسحاق. وكَرِهَ أبو حنيفةَ إفرادَ العاشر وحدَه بالصَّوْم.

ورئي بعضُ العلماء المتقدِّمين في المنامِ فسئل عن حاله، فقال: غُفِرَ لي بصيام عاشورَاءَ ستينَ سنةً. وفي رواية: ويوم قبلَه ويوم بعدَه. وذكر عبدُ الوهاب الخَفّافُ في كتاب الصيام، قال سعيد: قال قَتادَةُ: كان يقالُ: صَومُ عاشوراء كفارةٌ لما ضيَّع الرَّجُلُ من زكاةِ مالِه. وقد رُوي أن يومَ عاشوراء كان يومَ الزِّينةِ الذي كان فيه ميعادُ موسى لفرعونَ، وأنه كان عيدًا لهم. ويروى أن موسى عليه السلام كان يلبَسُ فيه الكَتَّانَ ويكتحِلُ فيه بالإثمِدِ. وكانت اليهودُ مِن أهل المدينة وخيبَر في عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم يتَّخِذُونه عيدًا، وكان أهلُ الجاهلية يقتَدُون بهم في ذلك، وكانوا يَسْتُرُون فيه الكَعْبَةَ. ولكنْ شَرْعُنا وَرَدَ بخلافِ ذلك. ففي "الصحيحين" عن أبي موسى، قال: كان يومُ عاشوراءَ يومًا تعظِّمُه اليهودُ وتتَّخِذُه عيدًا، فقال رسولُ الله صلى الله عليه وسلم: "صُومُوه أَنْتُم". وفي رواية لمسلم: كان أهلُ خيبَرَ

عاشوراءَ، يتخذُونَهُ عيدًا، ويُلْبِسُونَ نِساءَهُم فيه حُليَّهُم وشارَّةُهُم، فقال رسولُ الله صلى الله عليه وسلم: "فَصُومُوه أنتم". (١)





<sup>&#</sup>x27; لطائف المعارف فيما لمواسم العام من الوظائف» (ص٧٧ ت السواس):



## ثواب التصدق في عاشوراء والتوسعة فيه على الأهل:

وأَمّا الصَّدَقَةُ فيه فقد رُوي عن عبد الله بن عمرو بن العاص، قال: مَن صامَ عاشوراءَ فكأنما صام السَّنة، ومَنْ تصدَّقَ فيه كان كصدَقةِ السَّنةِ. أخرَجَهُ أبو موسى المَدِيني.

وأمًّا التوسِعَةُ فيه على العيالِ فقال حربٌ: سألْتُ أحمدَ عن الحديث الذي جاء: "مَنْ وسَّعَ على أهلِه يومَ عاشوراءَ" فلَمْ يَرَهُ شيئًا. وقال ابنُ منصور: قلت لأحمَدَ: هل سمعتَ في الحديثِ "مَنْ وسَّعَ على أهلِه يومَ عاشوراءَ وَسَّعَ الله عليه سائرَ السَّنَةِ"؟ فقال: نعم. رواه سفيان بن عُييْنة، عن جعفر الأحمر، عن إبراهيم بن محمد بن المُنتشِر، وكان من أفضل أهل زمانه، أنه بلَغَه أنَّه مَنْ وسَّعَ على عيالِهِ يومَ عاشوراءَ وَسَّعَ الله عليه سائرَ سنتِهِ. فقال ابنُ عُيينَة: جرَّبناه منذُ خمسين سنة أو ستين سنة فما رأينا إلا خيرًا.

# البدع التي تقام في عاشوراء:

وأما اتخاذُهُ مأتمًا كما تفعَلُهُ الرافضَةُ لأجل قتل الحسين بن علي رضي الله عنهما فيه، فهو من عَمَلِ مَنْ ضَلَ سعينهُ في الحياةِ الدنيا وهو يحسَبُ أنَّه يُحْسِنُ صُنعًا، ولم يأمر الله ولا رسولُه باتخاذ أيَّامِ مصائب الأنبياءِ وموتهم مأتمًا، فكيف بمن دُونَهم. (۱)

قال العلَّامةُ الشيخُ عبدُ الله الفوزان حفظه الله: وقد ضلَّ في هذا اليومِ طائفتانِ:

طائفةٌ شابهت الهودَ؛ فاتَّخَذت عاشوراءَ موسِمَ عيدٍ وسرورٍ، تُظهِر فيه شعائِرَ الفَرَح؛ كالاختضابِ، والاكتحالِ، وتوسيع النَّفَقاتِ على العيال، وطبخِ الأطعمةِ الخارجةِ عن العادةِ، ونحوِ ذلك من عَمَلِ الجُهَّالِ، الذين قابلوا الفاسِدَ بالفاسدِ، والبِدْعةَ بالبِدْعةِ.

وطائفةٌ أخرى اتَّخذت عاشوراء يوم مأتم وحُزنٍ ونياحةٍ؛ لأَجْلِ قَتْلِ الحُسَين بن علي -رضي الله عنهما-تُظهِرُ فيه شعارَ الجاهليةِ؛ مِن لطم الخدودِ، وشقّ الجيوبِ، وإنشادِ قصائدِ الحُزن، وروايةِ الأخبارِ التي كَذِبُها أكثرُ من صِدْقِها، والقصدُ منها فتحُ بابِ الفتنةِ، والتفريقُ بين الأُمَّةِ، وهذا عَمَلُ من ضلّ سَعْيُه في الحياةِ الدُّنيا، وهو يحسَبُ أنَّه يحسِنُ صُنعًا.





<sup>&#</sup>x27; لطائف المعارف فيما لمواسم العام من الوظائف» (ص٧٧ ت السواس):

# هَكَذَا عَلَّمَنِي الإِسْلَامُ



وقد هدى اللهُ تعالى أهلَ السُّنَّةِ، ففَعَلوا ما أمَرَهم به نبيُّم صلَّى اللهُ عليه وسلَّم من الصَّوم، مع رعايةِ عدَم مشابهةِ اليهودِ فيه، واجتَنَبوا ما أمرهم الشَّيطانُ به من البِدَع، فلله الحمدُ والمِنَّة. (١).







ارسالة في أحاديث شهر الله المُحَرَّم.











# خطورة التكفير وما يبنى عليه من أحكام

لقد انتشر التكفير بين كثير من الشباب، وأصبح كالنار في الهشيم وصار الشاب يكفر المسلم علي أتفه الأسباب وبدون بينة أو تثبت أو علم.

## خطورة التكفير والغلو في الدين، وكيفية التصدي له

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا ضَرَبْتُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَتَبَيَّنُوا وَلَا تَقُولُوا لِمَنْ أَلْقَى إِلَيْكُمُ السَّلَامَ لَسْتَ مُؤْمِنًا تَبْتَغُونَ عَرَضَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا فَعِنْدَ اللَّهِ مَغَانِمُ كَثِيرَةٌ كَذَلِكَ كُنْتُمْ مِنْ قَبْلُ فَمَنَّ اللَّهُ عَلَيْكُمْ فَتَبَيَّنُوا وَلَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ٩٤﴾ [النساء: ٩٤].

# تعريف التكفير: هو الحكم على أحد المسلمين بالكفر (١)

وقيل التكفير هو نسبة أحد من أهل القبلة إلى الكفر، والاسم على وزن تفعيل ، يقال: كفر فلان فلانا تكفيرا، أي نسبه إلى الكفر، ومن معاني التكفير في اللغة: التغطية والستر، ومنه تكفير البذر، أي تغطيته بالتربة.(٢)

# زمن ظهور التكفيربين المسلمين:

يرجع زمن ظهور التكفير بين المسلمين: إلى الخوارج، الذين خرجوا على أمير المؤمنين علي بن أبي طالب رضي الله عنه، وكفَّروه هو ومن معه من الصحابة والتابعين، وذلك بعد حادثة التحكيم التي كانت بين علي بن أبي طالب ومعاوية بن أبي سفيان رضي الله عنهم أجمعين. (٢) قال البخارى: كان ابن عمر يراهم (أي الخوارج) شرار خلق الله، وقال: إنهم انطلقوا إلى آياتِ نزلت في

قال البخاري: كان ابن عمر يراهم (أي الخوارج) شرار خلق الله، وقال: إنهم انطلقوا إلى آياتٍ نزلت في الكفار فجعلوها على المؤمنين.(٤)

ولقد ابتليت الأمة الإسلامية في عصرنا الحديث ببعض المجموعات من الفئات والشباب قليل العلم ، والفقه في الدين ، وأصيبوا بنزعة خارجية وانحراف عن منهج الإسلام ، فأطلقوا عنان التكفير والتبديع





<sup>(</sup>١) (معجم المصطلحات والألفاظ الفقهية جـ ١ صـ ٤٨٧).

<sup>(</sup>٢) "ما هو تعريف التكفير وما هي ضوابطه؟ - الشيخ أ.د. محمد بن عبدالعفار الشريف".

<sup>(</sup>٣) احذروا تكفير المسلمين الشيخ صلاح نجيب الدق

<sup>(</sup>٤) (فتح الباري لابن حجر العسقلاني جـ ١٢ صـ ٢٩٥)



والتفسيق ، في المجتمع المسلم ، وبدون ضوابط شرعية ، وعلى اتفه الأسباب ،وأبسط المسائل ، فخرج كل من هب ودب وسمح لنفسه أن يكون قاضيا على المسلمين ، يكفر منهم من أراد ويبدع ويفسق كل مخالف ، وكل من لم يكن على هواه ولا حول ولا قوة إلا بالله .

ونسوا أن هذا المنهج مخالف لما كان عليه رسول الله ﷺ

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: (من حلف على ملة غير الإسلام فهو كما قال، وليس على بن آدم نذر فيما لا يملك ومن قتل نفسه بشيء في الدنيا عذب به يوم القيامة، ومن لعن مؤمناً فهو كقتله، ومن قذف مؤمناً بكفر فهو كقتله) رواه البخاري، وروى الترمذي: ومن قذف مؤمنا بكفر فهو كقاتله.

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية: وليس لأحد أن يكفر أحدا من المسلمين وإن أخطأ وغلط حتى تقام عليه الحجة وتبين له المحجة ومن ثبت إسلامه بيقين لم يزل ذلك عنه بالشك بل لا يزول إلا بعد إقامة الحجة وإزالة الشبهة ، ويقول ابن تيمية: (كان أهل العلم والسنّة لا يكفّرون من خالفهم وإن كان ذلك المخالف يكفرهم، لأن الكُفر حكم شرعي فليس للإنسان أن يعاقب بمثله، كمن كذب عليك وزنى بأهلك ليس لك أن تكذب عليه وتزني بأهله، لأن الكذب والزنا حرامٌ لحق الله، وكذلك التكفير حقٌ لله، فلا يُكفر إلّا من كفّره الله ورسوله)(١)

ولقد رأينا شبابا وهم في أول أعمارهم لا يجيدون الكثير من العلوم الشرعية ولا الأحكام الفقهية ، وهم يتطاولون على رجال عاشوا وماتوا وافنوا حياتهم في سبيل الاسلام والمسلين وفي سبيل إحياء سنة النبي الأمين المن كالإمام النووي وابن حجر والغزالي وأبو حنيفة ، رحمهم الله ، بل وجدنا العجب العجاب ، فنجد من يكفر شيخ الاسلام ابن تيمة وتلميذه ابن القيم ، وعلماء أجمعت الأمة على عدالتهم وتوثيقهم وعلمهم وفضلهم ، فأسهل شيء عند هؤلاء هو التكفير واستحلال الدماء والأموال ، نسأل الله الهداية والرشاد.

وهذا ليس معناه أن علماء الأمة لا يكفرون أحد ولا يبدعون أهل الأهواء والبدع، فهذه الأمور تحتاج إلى ضوابط شرعية محكمة ولا تصدر إلا من علماء وهيئات راسخة في العلم.

## حرمة التكفير كما جاء في القرآن والسنة وعلماء الأمة"

لقد نهي القرآن الكريم المسلم أن يتكلم بكلام يكون فيه اتباع للهوى وانحرام عن سبيل وهدي





<sup>(</sup>١) عصمت الله محمد، قواعد شرعية في التكفير قراءة لأفكار ابن تيمية



المسلمين ، وما عليه علماء الأمة وأهل الفضل منها فقال تعالى: ﴿ وَمَن يُشَاقِق الرَّسُولَ مِن بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَى وَنَتَّبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُوَلِّهِ مَا تَوَلَّى وَنُصْلِهِ جَهَنَّمَ وَسَاءتْ مَصِيراً ﴾[النساء: ١١٥].

وامتدح وأثنى الله تعالى على المسلم الذي يدعو لأخيه المسلم فقال سبحانه وتعالى في آية الحشر: قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ جَاؤُوا مِن بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَتَّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالإِيمَانِ وَلا تَجْعَلْ في قُلُوبِنَا غِلاًّ لِّلَّذِينَ آمَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَؤُوفٌ رَّحِيمٌ ﴾ [الحشر: ١٠].

وقال سبحانه:﴿ وَاسْتَغْفِرْ لِذَنْبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ ﴾ محمد: ١٩

وكان من هدى الرسول ﷺ الدعاء للمسلمين وعدم الدعاء عليهم ، كما أمره الله تعالى فقال له ﴿ وَاسْتَغْفِرْ لِذَنْبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْلُؤْمِنَاتِ ﴾

و جاء عن عائشة رضى الله عنها قالت: لما رأيت من النبي صلى الله عليه وسلم طيب نفس، قلت: يا رسول الله، ادع الله لي، فقال: ((اللهم اغفر لعائشة، ما تقدم من ذنها وما تأخَّر، ما أسرَّتْ وما أعلنَتْ))، فضحكت عائشة حتى سقط رأسها في حجرها من الضحك، قال لها رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((أيسرُّك دعائي؟)) فقالت: وما لي لا يسرني دعاؤك؟! فقال صلى الله عليه وسلم: ((والله إنها لدعائي لأُمَّتي في كل صلاة))(١) رواه ابن حبان في صحيحه

وعن أبي هربرة رضى الله عنه قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا صلى على جنازة يقول: ((اللهم اغفر لحيّنا وميّتنا، وشاهدنا وغائبنا، وصغيرنا وكبيرنا، وذكرنا وأنثانا، اللهمّ مَنْ أحيَيْتَه منّا فأحيه على الإسلام، ومَنْ تَوفَّيْتَه منَّا فتوفه على الإيمان، اللهم لا تحرمنا أجره، ولا تضلنا بعده))(٢) رواه الترمذي

وعن عبادة بن الصامت، قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: من استغفر للمؤمنين والمؤمنات كتب الله له بكل مؤمن ومؤمنة حسنة قال الهيثمي في المجمع: إسناده جيد، وحسنه الألباني في الجامع.

وأمر الله تعالى المسلم بعد إطلاق اللسان في الاتهامات بدون دليل .

يقول الله جل وعلا: ﴿ وَلاَ تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُولاً ﴾ [الإسراء: ٣٦] قال تعالى: ﴿ وَلاَ تَقُولُواْ لِمَنْ أَلْقَى إِلَيْكُمُ السَّلاَمَ لَسْتَ مُؤْمِناً تَبْتَغُونَ عَرَضَ الْحَيَاةِ





<sup>(</sup>١) رواه ابن حبان في صحيحه (٧١١١)، وحسَّنه الأرناؤوط والألباني في ((السلسلة الصحيحة)) (٢٢٥٤. (٢) رواه النرمذي (٢٠٢٤)، وابن ماجه (١٤٩٨)، وصحَّحه الألباني.

# هَكَذَا عَلَّمَنِي الإِسْلَامُ ۗ



الدُّنْيَا﴾[النساء: ٩٤] وكان سبب نزول الآية عندما قتل صحابي رجلا مشركا قال لا إله إلا الله عندما همَّ بقتله، فبلغ ذلك الرسول صلى الله عليه وسلم فغضب.







## ومن الأحاديث التي جاءت في ذم التطاول، وتكفير المسلمين بدون سبب.

ما جاء عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ أَنَّهُ سَمِعَ النبي عليه الصلاة والسلام يَقُولُ :(إِنَّ الْعَبْد لَيَتَكَلَّمُ بِالكَلِمةِ مَا يَتَبيَّنُ فَيَا يَزِلُّ بَهَا إِلَى النَّارِ أَبْعَدَ مِمَّا بِيْنَ المَشْرِقِ والمَعْرِبِ.) متفقٌ عليهِ. وَعَنْهُ عن النبي عليه الصلاة والسلام قَالَ(إِنَّ الْعَبْدَ لَيَتَكَلَّمُ بِالكَلِمةِ مِنْ رِضْوَانِ اللَّهِ تَعَالَى مَا يُلقِي لَهَا بَالًا يَرْفَعُهُ اللَّه بَهَا دَرَجاتٍ، وَإِنَّ الْعَبْدَ لَيَتَكَلَّمُ بِالْكَلِمةِ مِنْ رَضْوَانِ اللَّهِ تَعَالَى مَا يُلقِي لَهَا بَالًا يَرْفَعُهُ اللَّه بَهَا دَرَجاتٍ، وَإِنَّ الْعَبْدَ لَيَتَكَلَّمُ بِالْكَلِمَةِ مِنْ سَخَطِ اللَّهِ تَعالَى

لا يُلْقي لهَا بَالًا يهوي بهَا في جَهَنَّم) رواه البخاري.

وعَنْ أَبِي عَبْدِالرَّحمنِ بِلال بنِ الحارثِ المُزنيِّ أَنَّ رَسُولَ اللَّه عليه الصلاة والسلام قالَ : (إِنَّ الرَّجُلَ لَيَتَكَلَّمُ بِالْكِلِمَةِ مِنْ رِضْوانِ اللَّهِ تَعالَى مَا كَانَ يَظُنُّ أَنْ تَبْلُغَ مَا بِلَغَتْ يكْتُبُ اللَّه لَهُ بَهَا رِضْوَانَهُ إِلَى يَوْمِ يلْقَاهُ، وَإِنَّ الرَّجُلَ لَيَتَكَلَّمُ بِالكَلِمَةِ مِنْ سَخَطِ اللَّه مَا كَانَ يظُنُّ أَنْ تَبْلُغَ مَا بِلَغَتْ يكْتُبُ اللَّه لَهُ بَهَا سَخَطَهُ إِلَى يَوْمِ يلْقَاهُ). رواهُ مالك في "المُوطَّأ" والترمذي وقال: حديثٌ حسنٌ صحيحٌ.

وعَنْ سُفْيان بنِ عبْدِاللَّهِ ﴿ قَالَ: قُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ حَدِّثِنِ بِأَمْرٍ أَعْتَصِمُ بِهِ قَالَ:قُلْ رَبِّي اللَّه، ثُمَّ السَّه، ثُمَّ قَالَ هَذَا.) رواه الترمذي اسْتَقِمْ قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ مَا أَخْوفُ مَا تَخَافُ عَلَيَّ؟ فَأَخَذَ بِلِسَانِ نَفْسِهِ، ثُمَّ قَالَ هَذَا.) رواه الترمذي وقال: حديثٌ حسنٌ صحيحٌ.

وعن معاذ بن جبل، قال: كنت مع النبي -صلى الله عليه وسلم- في سفر، فأصبحت يومًا قريبًا منه ونحن نسير، فقلت: يا رسول الله، أخبرني بعمل يدخلني الجنة، ويُباعدني عن النار، قال: ((لقد سألتني عن عظيم، وإنه ليَسيرٌ على مَن يسَّره الله عليه، تعبُد الله ولا تُشرك به شيئًا، وتُقيم الصلاة، وتؤتي الزكاة، وتصوم رمضان، وتَحُج البيت))، ثم قال: ((ألا أدُلك على أبواب الخير: الصوم جُنة، والصدقة تطفئ الخطيئة كما يُطفئ الماءُ النارَ، وصلاة الرجل من جوف الليل))، قال: ثم تلا :﴿ تَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمُضَاحِعِ ﴾ [السجدة: ١٦]، حتى بلَغ ﴿ يَعْمَلُونَ ﴾، ثم قال: ((ألا أُخبرك برأس الأمر كله وعموده، وذروة سَنامه؟))، قلت: بلى يا رسول الله، قال: ((رأس الأمر الإسلام، وعموده الصلاة، وذروة سَنامه الجهاد، ثم قال: ((ألا أُخبرك بمِلاك ذلك كله؟))، قلت: بلى يا نبي الله، فأخذ بلسانه، قال: ((كُفَّ عليك هذا))، فقلت: يا نبي الله، وأخذ بلسانه، قال: ((كُفُّ عليك الناسَ في النار على وجوههم أو على مناخرهم، إلا حصائدُ ألسِنتهم))؛ أخرجه الترمذي، وقال: "هذا حديث صحيح."

فهذه بعض الأحاديث النبوية حذر منها النبي ﷺ المسلم من الخوض في كلام غير جائز شرعا وليس أعظم أن يتُهم المسلم في دينه.







ولقد حذر الرسول ﷺ من يتهم المسلم بالتكفير والتضليل بدون بينة ولا دليل ولا برهان ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (ومن رمى مؤمنًا بكفر فهو كقتله)(١). والذي يترتب على التكفير أمور في غاية الأهمية قد ذكر العلماء بعضا منها وهي:

التفريق بين زوجته ، لأن المسلمة لا يصح أن تكون زوجة لكافر بالإجماع، يقول الله تعالى: ﴿ لَا هُنَّ حِلٌّ لَهُمْ وَلَا هُمْ يَحِلُّونَ لَهُنَّ ﴾ [الممتحنة: ١٠].

على القاضي أن يقوم بنقل أولاده من تحت سلطانه فلا يجوز أن يبقوا تحت سلطانه؛ لأنَّه لا يُؤتّمَن عليهم، ويُخشى أن يُؤتِّر عليهم بكفره

٢\_ فقد حق الولاية والنُّصرة من المجتمع الإسلامي .

فعن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال في خطبته وهو مسند ظهره إلى الكعبة قال: المسلمون تتكافأ دماؤهم، يسعى بذمتهم أدناهم، وهم يد على من سواهم (٢).

٣\_ يعامل معاملة المرتد وحكم المرتد القتل ، بعد أن يُستتاب قال رسول الله عليهم السلام : (من بَدَّل دينَه فاقتُلوه) أخرجه البخاري

إذا مات لا تُجرى عليه أحكام المسلمين، فلا يُغسَّل، ولا يُصلَّى عليه، ولا يُدفن في مقابر المسلمين،
 ولا يُورث، كما أنه لا يرث إذا مات مورّث له.

لأن الكفر من موانع الإرث يقول النبي عليه الصلاة والسلام (لا يرث المسلم الكافر، ولا الكافر المسلم) المتفق عليه

ه\_ يستوجب لعنة الله وطرده من رحمته، والخلود الأبدي في نار جهنم. ولا يجور الدعاء له بالرحمة والترحم عليه ولا يُستغفر له؛ لقوله تعالى: {مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَنْ يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ
 كَانُوا أُولِي قُرْبَى مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمْ أَمُّهُمْ أَصْحَابُ الْجَحِيمِ } (٣).





<sup>(</sup>١) رواه البخاري برقم (٦١٠٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (٥٣٠)، والنسائي (٤٧٣٤)، وأحمد (٩٩٣)

<sup>(</sup> أ ) قضية التكفير بين أهل السنة وفرق الضّلال في ضوء الكتاب والسنة (ص: ٣٩)



#### التكفير حكم شرعى

يقول أبو حامد الغزالي: " الكفر حكم شرعي كالرق والحرية مثلاً، إذ معناه إباحة الدم والحكم بالخلود في النار، ومدركه شرعي، فيدرك إما بنص، وإما بقياس على منصوص".

ويقول ابن تيمية: "الكفر حكم شرعي متلقى عن صاحب الشريعة، والعقل قد يُعلم به صواب القول وخطؤه، وليس كل ما كان خطأً في العقل، يكون كفراً في الشرع، كما أنه ليس كل ما كان صواباً في العقل، تجب في الشرع معرفته".

قال الشيخ عبد الرحمن بن ناصر السعدي رحمه الله: ((الكفر حق الله ورسوله، فلا كافر إلا من كفَّره الله ورسوله))

ويقول ابن الوزير: " إن التكفير سمعي محض لا مدخل للعقل فيه"، ويقول: "إن الدليل على الكفر والفسق لا يكون إلا سمعياً قطعياً". (١)

#### موانع التكفير:

لقد جمع أهل العلم موانع تمنع من الحكم على المسلم المكلف بالكفر وهي

#### ١\_ الجهل:

العذر بالجهل من الأعذار التي يعذر فيها المسلم ، ولكنه يختلف باختلاف الأشخاص والزمان والمكان ، فهناك مسائل لا يعذر فيها بالجهل إلا لمن هو حديث عهد بالإسلام، أو نشأ ببادية بعيدة. كالأمور التي لا تخفي علي أحد مثل وجود الله تعالى وأنه واحد ، وكذلك يختلف إن كان الجهل معلوم من الدين بالضرورة أو غير معلوم.

والواجب على المسلم التعلم والتففه في دين الله تعالى

<sup>( &#</sup>x27; ) التكفير وضوابطه - السقار (ص: ٢٩) ظاهرة الغلو في التكفير، ص ٢٣، د. يوسف القرضاوي،







وهناك أشياء يعذر فها المسلم بالجهل، فإذا فعل المسلم شيئا منها - جاهلاً الحكم: فإنه لا يكفر بذلك ، ولا يرتفع عنه الإسلام حتى تقام عليه الحجة وتال الشهجة. قال الشيخ عبد الرحمن السعدي: " فكل من كان مؤمنا بالله ورسوله ، مصدقا لهما ، ملتزما طاعتهما ، وأنكر بعض ما جاء به الرسول ، جهلا ، أو عدم علم أن الرسول جاء به : فإنه وإن كان ذلك كفراً ، ومن فعله فهو كافر ، إلا أن الجهل بما جاء به الرسول يمنع من تكفير ذلك الشخص المعين ، من غير فرق بين المسائل الأصولية والفرعية ، لأن الكفر جحد ما جاء به الرسول أو جحد بعضه مع العلم بذلك.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: كذلك من دعا غير الله وحج إلى غير الله هو أيضًا مشرك، والذي فعله كفر، لكن قد لا يكون عالمًا بأن هذا شرك محرم.

كما أن كثيرًا من الناس دخلوا في الإسلام من التتار وغيرهم وعندهم أصنام لهم صغار من لبد وغيره وهم يتقربون إليها ويعظمونها ولا يعلمون أن ذلك محرم في دين الإسلام، ويتقربون إلى النار أيضًا ولا يعلمون أن ذلك محرم ، فكثير من أنواع الشرك قد يخفى على بعض من دخل في الإسلام ولا يعلم أنه شرك ، فهذا ضال ، وعمله الذي أشرك فيه باطل ، لكن لا يستحق العقوبة حتى تقوم عليه الحجة ، قال تعالى: (فلا تجعلوا لله أندادًا وأنتم تعلمون)" (٢)

ولقد استدل العلماء الذين قالوا أن العذر بالجهل من موانع التكفير بجملة من الأيات والأحاديث وأقوال لعلماء الأمة

أدلة العذر بالجهل (٣)

قـال الله تعـالى ﴿ رسلاً مبشّـرين ومنـذرين لـئلاّ يكون للنّـاس على الله حجّـة بعـد الرّسـل وكان الله عزيـزاً حكيماً ﴾ (النساء: ١٦٥)

وقال تعالى ﴿ وما كنّا معذّبين حتّى نبعث رسولاً ﴾ (الإسراء: ١٥)





<sup>( &#</sup>x27; ) "الفتاوى السعدية" (ص: ٤٤٧-٤٤١).

الرد على الإخنائي" تحقيق العنزي (ص: ٢٠٦) "الرد على الإخنائي" المنائي" المنائي (ص: ١٠٦) الرد على المنائي (ص

<sup>(</sup> أ ) التكفير وضو ابطه - السقار (ص: ١٥٠)



قال رسول الله- صلى الله عليه وسلم -: ((أربعة يحتجون على الله يوم القيامة: رجل أصم لا يسمع شيئاً، ورجل أحمق، ورجل هرم، ورجل مات في فترة)).(١)

يقول ابن تيمية: " فأما العاجز عن العلم كالمجنون أو العاجز عن العمل فلا أمر عليه ولا نهي، وإذا انقطع العلم ببعض الدين أو حصل العجز عن بعضه كان ذلك في حق العاجز عن العلم أو العمل بقوله كمن انقطع عن العلم بجميع الدين أو عجز عن جميعه، كالمجنون مثلاً .. (٢)

وهذه أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها جهلت أمراً لا يسع المؤمن جهله، فأبانه لها رسول الله - صلى الله عليه وسلم -، وما كفرها ولا عاقبها، لأن الجهل عذر يقبله الله، فقد سألت رسول الله فقالت: مهما يكتم الناس يعلمه الله؟ قال: ((نعم)). (٢)

قال ابن تيمية: "وهذا يدل على أنها لم تكن تعلم ذلك، ولم تكن قبل معرفتها بأن الله عالم بكل شيء يكتمه الناس كافرة، وإن كان الإقرار [بذلك] عند قيام الحجة من أصول الإيمان، وإنكار علمه بكل شيء كإنكار قدرته على كل شيء ... فقد تبين أن هذا القول كفر، ولكن تكفير قائله لا يحكم به حتى يكون قد بلغه من العلم ما تقوم به عليه الحجة التي يكفر تاركها، ودلائل فساد هذا القول كثيرة في الكتاب والسنة ". (3)

كما عذر الله الرجل الذى كان من بني اسرائيل الذي جهل قدرة الله وبعثه للخلائق، فغفر الله له جهله، يقول النبي - صلى الله عليه وسلم - حاكياً خبره: ((كان رجل يسرف على نفسه، فلما حضره الموت، قال لبنيه: إذا أنا متّ، فأحرقوني، ثم اطحنوني، ثم ذروني في الربح، فوالله لئن قدر علي ربي ليعذبني عذاباً ما عذبه أحداً. فلما مات فُعِل به ذلك، فأمر الله الأرض فقال: اجمعي ما فيك منه، ففعلت، فإذا هو قائم. فقال: ما حملك على ما صنعت؟ قال: يا رب خشيتك. فغفر له)).(٥)





 $<sup>\</sup>binom{1}{2}$  (۱) رواه أحمد ح (١٥٨٦٦)، وصححه الألباني في صحيح الجامع ح  $\binom{1}{2}$ .

<sup>(&#</sup>x27;) مجموع الفتاوى (۲۰/ ۵۹ - ۲۰).

<sup>( ً) )</sup> رواه مسلم ح (۹۷۶)، النسائي ح (۳۹۲۲)، واللفظ له ( ٔ ) مجموع الفتاوي (۱۱/ ۶۱۲ - ٤١٣).

<sup>(ْ ْ)</sup> رواه البخاري ح (٣٤٨١)، ومسلم ح (٢٥٦).

# هَكَذَا عَلَّمَنِي الإِسْلَامُ



ويقول ابن قتيبة: "وهذا رجل مؤمن بالله، مقر به، خائف له، إلا أنه جهل صفة من صفاته، فظن أنه إذا أحرق وذري في الربح أنه يفوت الله تعالى، فغفر الله تعالى له بمعرفته ما بنيته، وبمخافته من عذابه جهلَه بهذه الصفة من صفاته". (١)

قال ابن حجر: "قال الخطابي: قد يستشكل هذا، فيقال: كيف يغفر له وهو منكر للبعث والقدرة على إحياء الموتى؟ والجواب أنّه لم ينكر البعث، وإنّما جهل فظنّ أنّه إذا فُعِل به ذلك لا يعاد فلا يعذّب، وقد ظهر إيمانه باعترافه بأنّه إنّما فعل ذلك من خشية الله ". (٢)

يقول ابن تيمية: " فهذا رجل شك في قدرة الله، وفي إعادته إذا ذُري، بل اعتقد أنه لا يعاد، وهذا كفر باتفاق المسلمين، لكن كان جاهلاً لا يعلم ذلك، وكان مؤمناً يخاف الله أن يعاقبه، فغفر له بذلك". (٣)

وقد استنتج العلماء من فقه هذه القصة أن من " أخطأ في بعض مسائل الاعتقاد، من أهل الإيمان بالله وبرسوله وباليوم الآخر والعمل الصالح، لم يكن أسوأ حالاً من هذا الرجل، فيغفر الله خطأه، أو يعذبه إن كان منه تفريط في اتباع الحق على قدر دينه، وأما تكفير شخص عُلِم إيمانه بمجرد الغلط في ذلك، فعظيم (٤)

قال ابن القيم: " وأما من جحد ذلك جهلاً، أو تأويلاً يعذر فيه صاحبه: فلا يكفر صاحبه به، كحديث الذي جحد قدرة الله عليه، وأمر أهله أن يحرقوه ويذروه في الربح، ومع هذا فقد غفر الله له، ورحمه لجهله، إذ كان ذلك الذي فعله مبلغ علمه ولم يجحد قدرة الله على إعادته عناداً أو تكذيباً". (٥)

# المانع الثاني للتكفير- الخطأ، مع سلامة القصد

الخطأ هو فعل الخطأ أو اعتقاده مع إرادة الحق والصواب. قال تعالى: {وليس عليكم جناح فيما أخطأتم به ولكن ما تعمدت قلوبكم} (الأحزاب: ٥)





<sup>( &#</sup>x27;) تأويل مختلف الحديث (١١٩).

<sup>( &</sup>lt;sup>۲</sup> ) فتح الباري (٦/ ٥٢٣).

<sup>( ٔ)</sup> مجموع الفتاوي (۳/ ۲۳۱).

<sup>( &</sup>lt;sup>ئ</sup>) الاستقامة (١٦٥)

<sup>(°)</sup> مدارج السألكين (١/ ٣٣٨ - ٣٣٩).



وقول النبي - صلى الله عليه وسلم -: ((إن الله تجاوز عن أمتي الخطأ والنسيان، وما استكرهوا عليه)).

قال ابن رجب: "الخطأ هو أن يقصد بفعله شيئاً، فيصادف فعله غير ما قصده، مثل أن يقصد قتل كافر فصادف قتله مسلماً، والنسيان أن يكون ذاكراً الشيء فينساه عند الفعل، وكلاهما معفو عنه: يعني لا إثم فيه ... والأظهر - والله أعلم - أن النامي والمخطئ إنما عفي عنهما، بمعنى: رفع الإثم عنهما، لأن الإثم مرتب على المقاصد والنيات، والنامي والمخطئ لا قصد لهما، فلا إثم عليهما". (٢)

ولقد جاء في حديث أنس بن مالك قال: قال رسول الله - صلى الله عليه وسلم -: ((لله أشد فرحاً بتوبة عبده حين يتوب إليه من أحدكم كان على راحلته بأرض فلاة، فانفلتت منه، وعليها طعامه وشرابه، فأيس منها، فأتى شجرة، فاضطجع في ظلها قد أيس من راحلته، فبينا هو كذلك إذا هو بها قائمة عنده، فأخذ بخطامها، ثم قال من شدة الفرح: اللهم أنت عبدي، وأنا ربك. أخطأ من شدة الفرح)). (٣)

قال القاضي عياض: "فيه أنّ ما قاله الإنسان من مثل هذا في حال دهشته وذهوله لا يؤاخذ به .. ويدل على ذلك حكاية النبيّ - صلى الله عليه وسلم - ذلك، ولو كان منكراً ما حكاه". (٤)

## المانع الثالث الإكراه.

ومن الموانع التي تمنع تكفير المسلم إذا ارتكب مكفراً الإكراه، إذ قد يكره المسلم على أمر هو من الكفر، لكن لا مخرج منه، فهذا مما يعذر الله به عباده، فإن التكاليف الشرعية منوطة بالاستطاعة، والإكراه أمر خارج عنها، لذا فإن الله لم يكلف به عباده رحمة منه وفضلاً. (٥)

قال الله تعالى: {مَنْ كَفَرَ بِالله مِنْ بَعْدِ إِيمَانِهِ إِلاّ مَنْ أُكْرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنٌّ بِالإِيمَانِ وَلَكِنْ مَّنْ شَرَحَ بِالْكُفْرِ صَدْراً فَعَلَيْمْ غَضَبٌ مِنَ الله وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ} (النحل: ١٠٦)





<sup>( &#</sup>x27; ) رواه ابن ماجه ح (٢٠٤٣)، وابن حبان ح (١٤٩٨)، وصححه الألباني في صحيح ابن ماجه ح (١٦٦٢).

<sup>(</sup> أَ) التكفير وضوابطه - السقار (ص: ٨٦)

<sup>( ٔ) (</sup>رواه مسلم ح (۲۷٤۷). ( ٔ) فتح الباري (۱۱/ ۱۰۸).

<sup>( °)</sup> التكفير وضو ابطه - السقار (ص: ٩٣)



محمد بن عمار بن ياسر عن أبيه قال: ((أخذ المشركون عمار بن ياسر فلم يتركوه حتى سب النبي صلى الله عليه وسلم، قال: ما وراءك؟ الله عليه وسلم وذكر آلهتهم بخير، ثم تركوه، فلما أتى رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال: ما وراءك؟ قال: شريا رسول الله، ما تركت حتى نلت منك، وذكرت آلهتهم بخير قال: كيف تجد قلبك، قال: مطمئنا بالإيمان، قال: إن عادوا فعد)) (() قال الحافظ ابن حجر – رحمه الله -: (واتفقوا على أنه (أي عمار) نزل فيه إلا من أكره وقلبه مطمئن [النحل:١٠٦]. (()

قال الجصاص: "قال أبو بكر: هذا أصل في جواز إظهار كلمة الكفر في حال الإكراه" أحكام القرآن (٥/ ١٣)

روي أن مسيلمة الكذاب أخذ رجلين ، فقال لأحدهما : ما تقول في محمد ؟ فقال : رسول الله ، فقال : ما تقول ما تقول في محمد ؟ قال رسول الله ، قال : ما تقول في ؟ قال : أنت أيضا ، فخلاه ، وقال للآخر : ما تقول في محمد ؟ قال رسول الله صلى الله عليه في ؟ قال : أنا أصم ، فأعاد عليه ثلاثا ، فأعاد جوابه ، فقتله ، فبلغ ذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقال : "أما الأول فقد أخذ برخصة الله ، وأما الثاني فقد صدع بالحق ، فهنيئا له (٢)

## التأويل، المقصود به هنا:

التلبس والوقوع في الكفر من غير قصد لذلك، وسببه القصور في فهم الأدلة الشرعية دون تعمّدٍ للمخالفة، بل يعتقد أنه على حق. (٤)

قال رسول الله - صلى الله عليه وسلم - حيث قال: ((إذا حكم الحاكم فاجتهد ثم أصاب فله أجران، وإذا حكم فاجتهد ثم أخطأ فله أجر))(٥).

ولعل أهم أدلة عذر السلف لمن أخطأ في التأويل عذرهم قدامة بن مظعون وأصحابه حين شربوا الخمر مستحلين شربها، لغلطهم في فهم معنى قوله تعالى: {ليس على الذين آمنوا وعملوا الصالحات جناح فيما طعموا إذا ما اتقوا وآمنوا وعملوا الصالحات} (المائدة: ٩٣)، واعتقاد جواز شرب الخمر





<sup>( &#</sup>x27;) رواه الحاكم (٢/ ٢٥٧) والبيهقي (٨/ ٢٠٨، ٢٠٩)

 $<sup>\</sup>binom{1}{2}$  كتاب الموسوعة العقدية ج $^{1}$  ص

<sup>[ ]</sup> التفسير الكبيرالرازي - فخر الدين أبو عبد الله محمد بن عمر بن حسين ج٢٢ص ٩٨

<sup>( ُ )</sup> قضية التكفير بين أهل السنة وفرق الضلال في ضوء الكتاب والسنة (ص: ٣٦) ( °) رواه البخاري ح (٧٣٥٣)، ومسلم ح (١٧١٦)



كفر، لكن بسبب التأول لم يكفرهم عمر رضي الله عنه ولا الصحابة، بل بينوا لهم معنى الآية، واستتابوهم من استحلالها، وعاقبوهم على شربها.

يقول الطحاوي: "اتفق الصحابة على قتلهم إن لم يتوبوا من ذلك، فإن قدامة بن عبد الله شرب الخمر بعد تحريمها هو وطائفة، وتأولوا قوله تعالى: {ليس على الذين آمنوا وعملوا الصالحات جناح فيما طعموا إذا ما اتقوا وآمنوا وعملوا الصالحات} (المائدة: ٩٣) فلما ذكروا ذلك لعمر بن الخطاب رضي الله عنه اتفق هو وعلي بن أبي طالب وسائر الصحابة على أنهم إن اعترفوا بالتحريم جلدوا، وإن أصروا على استحلالها قتلوا، وقال عمر لقدامة: (أخطأت استك الحفرة، أما إنك لو اتقيت وآمنت وعملت الصالحات لم تشرب الخمر) "(١).

وأما ما نقل عن ابن مسعود في أصل المسألة فقد اختلف أهل العلم في ثبوت ذلك عنه وفي توجهه، فمنهم من أنكر ثبوته ومن هؤلاء ابن حزم والنووي وغيرهما مع أنه -أعني ما روي من عدم قرآنيتهما-عارضه ما هو أصح منه فقد ثبت إقراء ابن مسعود لهاتين السورتين على أنهما قرآن، وقد تناقله عنه جمع من قراء القرآن فالقراءات الكوفية مسندة بالأسانيد المتصلة إلى ابن مسعود وقد تواتر فها وجسود المعسود وقيرين.

قال ابن حزم في المحلى: كل ما روي عن ابن مسعود أن المعوذتين وأم القرآن لم تكن في مصحفه فكذب موضوع لا يصح، وإنما صحت عنه قراءة عاصم عن زر بن حبيش عن ابن مسعود، وفها أم القرآن والمعوذتان.انتهى.

وقد جنح ابن حجر في الفتح والزرقاني في مناهل العرفان لثبوت ذلك عن ابن مسعود وقال إنه يحتمل التأويل بأنه قال ذلك قبل ثبوت قرآنيتهما عنده، فلما ثبت ذلك عنده وافق جمهور الصحب فهما وكان يقرئ بهما.

قال الزرقاني في مناهل العرفان في علوم القرآن: يحتمل أن إنكار ابن مسعود لقرآنية المعوذتين والفاتحة على فرض صحته كان قبل علمه بذلك، فلما تبين له قرآنيتهما بعد تم التواتر وانعقد الإجماع على قرآنيتهما كان في مقدمة من آمن بأنهما من القرآن. قال بعضهم: يحتمل أن ابن مسعود لم





<sup>( &#</sup>x27; ) التكفير وضوابطه - السقار (ص: ۸۲)



يسمع المعوذتين من النبي صلى الله عليه وسلم ولم تتواترا عنده فتوقف في أمرهما. وإنما لم ينكر ذلك عليه لأنه كان بصدد البحث والنظر والواجب عليه التثبت في هذا الأمر. اهقال الزرقاني: ولعل هذا الجواب هو الذي تستريح إليه النفس لأن قراءة عاصم عن ابن مسعود ثبت فيها المعوذتان والفاتحة وهي صحيحة ونقلها عن ابن مسعود صحيح، وكذلك إنكار ابن مسعود للمعوذتين جاء من طريق صححه ابن حجر. إذا فليحمل هذا الإنكار على أولى حالات ابن مسعود جمعا بين الروايتين .اه

وأما ما نقل عن ابن مسعود في أصل المسألة فقد اختلف أهل العلم في ثبوت ذلك عنه وفي توجهه، فمنهم من أنكر ثبوته ومن هؤلاء ابن حزم والنووي وغيرهما مع أنه -أعني ما روي من عدم قرآنيتهما-عارضه ما هو أصح منه فقد ثبت إقراء ابن مسعود لهاتين السورتين على أنهما قرآن، وقد تناقله عنه جمع من قراء القرآن فالقراءات الكوفية مسندة بالأسانيد المتصلة إلى ابن مسعود وقد تواتر فها وجسود المعسود تين.

قال ابن حزم في المحلى: كل ما روي عن ابن مسعود أن المعوذتين وأم القرآن لم تكن في مصحفه فكذب موضوع لا يصح، وإنما صحت عنه قراءة عاصم عن زر بن حبيش عن ابن مسعود، وفها أم القرآن والمعوذتان .انتهى.

وقد جنح ابن حجر في الفتح والزرقاني في مناهل العرفان لثبوت ذلك عن ابن مسعود وقال إنه يحتمل التأويل بأنه قال ذلك قبل ثبوت قرآنيتهما عنده، فلما ثبت ذلك عنده وافق جمهور الصحب فهما وكان يقرئ بهما.

قال الزرقاني في مناهل العرفان في علوم القرآن: يحتمل أن إنكار ابن مسعود لقرآنية المعوذتين والفاتحة على فرض صحته كان قبل علمه بذلك، فلما تبين له قرآنيتهما بعد تم التواتر وانعقد الإجماع على قرآنيتهما كان في مقدمة من آمن بأنهما من القرآن. قال بعضهم: يحتمل أن ابن مسعود لم يسمع المعوذتين من النبي صلى الله عليه وسلم ولم تتواترا عنده فتوقف في أمرهما. وإنما لم ينكر ذلك عليه لأنه كان بصدد البحث والنظر والواجب عليه التثبت في هذا الأمر. اهمقال الزرقاني: ولعل هذا الجواب هو الذي تستريح إليه النفس لأن قراءة عاصم عن ابن مسعود ثبت فيها المعوذتان والفاتحة وهي صحيحة ونقلها عن ابن مسعود صحيح، وكذلك إنكار ابن مسعود







للمعوذتين جاء من طريق صححه ابن حجر. إذا فليحمل هذا الإنكار على أولى حالات ابن مسعود جمعا بين الروايتين .اه

وقال الشوكاني في التحفة :وقد كان عبد الله بن مسعود رضي الله عنه لا يثبت هاتين السورتين في مصحفه كما روى عبد الله بن أحمد في مسنده، والطبراني عن عبد الرحمن بن يزيد يعني النخعي قال: كان عبد الله بن مسعود يحك المعوذتين من مصاحفه ويقول إنهما ليستا من كتاب الله تعالى. ورجال إسناد عبد الله بن أحمد رجال الصحيح، ورجال إسناد الطبراني ثقات. وهكذا أخرج البزار في مسنده أن ابن مسعود كان يحك المعوذتين من المصحف ويقول إنما أمر النبي صلى الله عليه وسلم أن يتعوذ بهما وكان عبد الله لا يقرأ بهما. ورجال إسناده ثقات. وهكذا أخرج الطبراني بإسناد رجاله ثقات قال البزار: لم يتابع عبد الله بن مسعود أحد من الصحاب، وقد صح عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قرأ بهما في الصلاة وأثبتتا في المصحف. انتهى.

قلت وقد تقدم أن النبي صلى الله عليه وسلم قال فيهما أنهما خير سورتين قرئتا، وتقدم أمره بالقراءة بهما وهذه خاصية من خواص القرآن، وتقدم أيضا أن من قرأهما فكأنما قرأ جميع ما أنزل على محمد صلى الله عليه وسلم وأجمع على ذلك الصحابة وجميع أهل الإسلام طبقة بعد طبقة، والصحابي بشر وليس قوله حجة في مثل هذا على فرض عدم مخالفته لما ثبت عن الشارع فكيف وقد خالف ههنا السنة الثابتة والإجماع المعلوم.

وقال الشوكاني في التحفة :وقد كان عبد الله بن مسعود رضي الله عنه لا يثبت هاتين السورتين في مصحفه كما روى عبد الله بن أحمد في مسنده، والطبراني عن عبد الرحمن بن يزيد يعني النخعي قال: كان عبد الله بن مسعود يحك المعوذتين من مصاحفه ويقول إنهما ليستا من كتاب الله تعالى. ورجال إسناد عبد الله بن أحمد رجال الصحيح، ورجال إسناد الطبراني ثقات. وهكذا أخرج البزار في مسنده أن ابن مسعود كان يحك المعوذتين من المصحف ويقول إنما أمر النبي صلى الله عليه وسلم أن يتعوذ بهما وكان عبد الله لا يقرأ بهما. ورجال إسناده ثقات. وهكذا أخرج الطبراني بإسناد رجاله ثقات قال البزار: لم يتابع عبد الله بن مسعود أحد من الصحاب، وقد صح عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قرأ بهما في الصلاة وأثبتتا في المصحف. انتهى.







## التقليد، وهو المانع الخامس من موانع الكفر

والذي يظهر من كلام العلماء رحمهم الله: أنه يُعذر من وقع في الكفر تقليداً إن كان جاهلاً لا بصيرة له ولا فقه، فهو معذور حتى تقوم عليه الحجة

قال الإمام ابن القيم رحمه الله: ((وأمًا أهل البدع الموافقون لأهل الإسلام، ولكنهم مخالفون في بعض الأصول فهؤلاء أقسام: ((أحدها: الجاهل المقلّد الذي لا بصيرة له، فهذا لا يُكفَّر، ولا يُفَسَّق، ولا تُردُّ شهادته إذا لم يكن قادراً على تعلم الهدى، وحُكْمُهُ حكم المستضعفين من الرجال والنساء والولْدَان الذين لا يستطيعون حيلة ولا يهتدون سبيلاً فأولئك عسى الله أن يعفو عنهم وكان الله عفواً غفوراً)(١)

( ' ) الطرق الحكمية في السياسة الشرعية لابن القيم رحمه الله، ص١٧٤







#### ربح البيع يا شهيد

الحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

الشهادة في سبيل الله تعالى منزلة لا تساويها منزلة ، قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنْفُسَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ بِأَنَّ لَهُمُ الْجَنَّةَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَيَقْتُلُونَ وَيُقْتَلُونَ وَعُدًا عَلَيْهِ حَقًّا فِي التَّوْرَاةِ وَالْفُورُ الْعَظِيمُ وَالْمُؤْرِ الْعَلِيمِ وَالْمُؤْرِ اللَّهِ فَاسْتَبْشِرُوا بِبَيْعِكُمُ الَّذِي بَايَعْتُمْ بِهِ وَذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ [التوبة: ١١١]

ففي بيعة العقبة خرج العباس عم النبي عليه الصلاة والسلام مع الرسول عليه أفضل الصلاة والسلام وقال: ليتكلم متكلمكم ولا يطيل، فإن عليكم للمشركين عينا، فقام "عبد الله بن رواحة" وقال للنبي عليهم السلام: أشترط لربك ولنفسك ما شئت، فقال النبي عليهم السلام: أشترط لربي أن تعبدوه ولا تشكروا به شيئا، وأشترط لنفسى أن تمنعوني مما تمنعون منه أنفسكم وأموالكم، -يعنى تدافعون عنى كما تدافعون عن أنفسكم واموالكم- قال: فمالنا إذا فعلنا ؟ قال عليهم السلام: "لكم الجنة" فقال "عبد الله بن رواحة": ربح البيع، لا نقيل ولا نستقيل، يعنى: لا نفسخ هذا العقد، ولا نطلب فسخه، فنزلت هذه الآية.

فالمشتري هو رب العزة سبحانه والبائع هو المؤمن والسلعة هي النفس والمال والثمن الجنة

فمنذ هذا الزمان وقبله وإلى قيام الساعة ستظل فئة مؤمنة محتسبة ظاهرة على عدوها بإذن ربها

تضعي بكل غال وثمين نصرة لهذا الدين لم تبخل بمال ولا بنفس علي الله تعالي فاستحقت المزلة الكبرى التي لا تساويها منزلة

وهذا هو الشعب الفلسطيني الحبيب في كل يوم يقدم الشهداء رجالا ونساء أطفالا وشيوخا نصرة لله تعالى ولدينه ونصرة للأقصى ولفلسطين ولمقدسات المسلمين







فعن معاوية بن أبي سفيان رضي الله عنهما قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: "لا يزال من أمتي أمة قائمة بأمر الله، لا يضرهم من خذلهم ولا من خالفهم، حتى يأتي أمر الله وهم على ذلك". متفق عليه.

وعن أبي أمامة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "لا تزال طائفة من أمتي على الدين ظاهرين، لعدوهم قاهرين، لا يضرهم من خالفهم، إلا ما أصابهم من لأواء حتى يأتهم أمر الله وهم كذلك". قالوا: يا رسول الله وأين هم؟ قال: ببيت المقدس وأكناف بيت المقدس".(')

كان قتادة يقرأ هذه الآية ويقول: ثامَنَهُم الله، فأغلى لهم الثمن.

وقال جعفر الصادق: -رحمه الله- "ليس لأبدانكم ثمن إلا الجنة فلا تبيعوها إلا بها"

يقول بعض العلماء هذا منتهي اللطف من الله تعالى، لأن الله تعالى هو الذي يملك أنفسهم، وأموالهم، ومع ذلك فهو يشترها منهم.

يقول الحسن البصري: ما أكرَمَ الله، فإن أنفسنا هو خلقها، وأموالنا هو رزقها، ثم وهها لنا، ثم اشتراها منا بهذا الثمن الغالي.

وعنه أنه قال: إن الله أعطاك الدنيا فاشتر الجنة ببعضها، وقال بعض الزهاد: اشترى أنفس فانية بجنة باقية .

#### فضل الجهاد في سبيل الله تعالى والدفاع عن المقدسات

لقد أمر الله تعالى عبادة بأن ينفروا خفافا وثقالا ليدافعوا عن دينهم ومقدساتهم وأعراضهم

فقال تعالى: ﴿ انْفِرُوا خِفَافًا وَثِقَالًا وَجَاهِدُوا بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [التوبة: ٤١

يقول سفيان الثورى: هذه الآية انْفِرُوا خِفَافًا وَثِقَالًا أول ما نزل من سورة براءة.





<sup>(&#</sup>x27; ) قال الهيثمي في مجمع الزوائد: رواه الطبراني ورجاله ثقات.



فنعدما أراد الرسول عليه أفضل الصلاة والسلام الخروج الى تبوك أمر الله تعالى بالنَّفير العام مع رسوله عليه الصلاة والسلام وحرض المؤمنين في الخروج معه على كل حالٍ؛ في المنشط والمكره، والعُسر والنُسر، فقال: انْفرُوا خفَافًا وَثقَالًا.

عن أبي طلحة: كهولًا وشبابًا، ما سمع الله عذر أحدٍ

وفي روايةٍ: قرأ أبو طلحة سورة براءة، فأتى على هذه الآية: انْفِرُوا خِفَافًا وَثِقَالًا وَجَاهِدُوا بِأَمْوَالِكُمْ وَفِي روايةٍ: قرأ أبو طلحة سورة براءة، فأتى على هذه الآية: انْفِرُوا خِفَافًا وَثِقَالًا وَجَاهِدُوا بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ فقال: أرى ربّنا استنفرنا شيوخًا وشبانًا، جهّزوني يا بني. فقال بنوه: يرحمك الله، قد غزوت مع رسول الله عليه الصلاة والسلام حتى مات، ومع أبي بكر حتى مات، ومع عمر حتى مات، فنحن نغزو عنك. فأبى، فركب البحر فمات، فلم يجدوا له جزيرةً يدفنوه فها إلا بعد تسعة أيام، فلم يتغيّر، فدفنوه فها.

وهكذا رُوي عن ابن عباسٍ، وعكرمة، وأبي صالح، والحسن البصري، وشمر بن عطية، ومقاتل بن حيان، والشعبي، وزيد بن أسلم: أنَّهم قالوا في تفسير هذه الآية: انْفِرُوا خِفَافًا وَثِقَالًا كَهُولًا وشبّانًا.

وقال مجاهد: شبانًا وشيوخًا، وأغنياء ومساكين. وكذا قال أبو صالح وغيره.

وقال الحكم بن عتيبة: مشاغيل وغير مشاغيل.

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: والجهاد منه ما هو باليد، ومنه ما هو بالقلب، والدعوة والحجة واللسان والرأي والتدبير والصناعة، فيجب بغاية ما يمكن (')

قال ابن القيم رحمه الله» :والتحقيق أن جنس الجهاد فرض عين إما بالقلب، وإما باللسان، وإما بالمال، وإما بالمال، فعلى كل مسلم أن يجاهد بنوع من هذه الأنواع(٢)

وفي الحديث: عن أنس أن النبي صلى الله عليه وسلم قال جاهدوا المشركين بأموالكم وأنفسكم وألسنتكم)(")





<sup>(&#</sup>x27; ) الفتاوى الكبرى (٥/ ٥٣٨).

رم) زاد المعاد (٣/ ٦٤).

سنن أبي داود ، وصححه الشيخ الألباني رحمه الله في تخريج أحاديث مشكاة المصابيح  $^{"}$ 



ومن المعلوم أن الجهاد في سبيل الله تعالى هو التجارة الرابحة،

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا هَلْ أَدُلُّكُمْ عَلَى تِجَارَةٍ تُنْجِيكُمْ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ \* تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ \* يَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَتُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ \* يَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَيُدْخِلْكُمْ جَنَّاتٍ عَدْنٍ ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ \* وَأُخْرَى وَيُدْخِلْكُمْ جَنَّاتٍ عَدْنٍ ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ \* وَأُخْرَى تُحْبُونَهَا نَصْرٌ مِنَ اللَّهِ وَفَتْحٌ قَرِيبٌ وَبَشِّرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ الصف: ١٣

روى البخاري ومسلم في صحيحهما من حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «تَكَفَّلَ اللَّهُ لِمَنْ جَاهَدَ فِي سَبِيلِهِ، لَا يُحْرِجُهُ إِلَّا الْجِهَادُ فِي سَبِيلِهِ، وتَصْدِيقُ كَلِمَاتِهِ، بِأَنْ يُدْخِلَهُ الجَنَّةَ، أَوْ يُرْجِعَهُ إِلَى مَسْكَنِهِ الَّذِي خَرَجَ مِنْهُ مَعْ مَا نَالَ مِنْ أَجْرٍ أَوْ غَنِيمَةٍ، وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ! مَا الجَنَّةَ، أَوْ يُرْجِعَهُ إِلَى مَسْكَنِهِ الَّذِي خَرَجَ مِنْهُ مَعْ مَا نَالَ مِنْ أَجْرٍ أَوْ غَنِيمَةٍ، وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ! مَا مِنْ كُلْمٍ، يُكُلّمَ، لَوْنُهُ لَوْنُ دَمٍ، وَرِيحُهُ مِسْكٌ، وَالَّذِي مَنْ كُلْمٍ، يُكُلّمَ فِي سَبِيلِ، اللَّهِ إِلَّا جَاءَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ كَهَيْئَتِهِ حِينَ كُلِمَ، لَوْنُهُ لَوْنُ دَمٍ، وَرِيحُهُ مِسْكٌ، وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ! لَوْلَا أَنْ يَشُقَّ عَلَى الْمُسْلِمِينَ مَا قَعَدْتُ خِلَافَ سَرِيَّةٍ تَغْزُو فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَبَدًا، وَلَكِنْ لَا أَخِدُ سَعَةً فَأَحْمِلَهُمْ، وَلَا يَجِدُونَ سَعَةً، وَيَشُقُّ عَلَيْمٍ أَنْ يَتَخَلَّفُوا عَنِي، وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ! لَوَدِدْتُ أَعْرُو فَأَقْتَلُ، ثُمَّ أَغْزُو فَأَقْتَلُ، ثُمَّ أَغْزُو فَأَقْتَلُ، ثُمَّ أَغْزُو فَأَقْتَلُ، ثُمَّ أَغْزُو فَأَقْتَلُ. (')

#### وهو أفضل الأعمال بعد الإيمان بالله ورسوله،

روى البخاري ومسلم في صحيحهما من حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم سئل: أي العمل أفضل؟ قال: «إيمَانٌ بِاللهِ وَرَسُولِهِ»، قِيلَ: ثُمَّ مَاذَا؟ قَالَ: «الْجِهَادُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ»، قِيلَ: ثُمَّ مَاذَا؟ قَالَ: «حَجٌّ مَبْرُورٌ)
ثُمَّ مَاذَا؟ قَالَ: «حَجٌّ مَبْرُورٌ)

والجهاد في سبيل الله تعالى ذروة سنام الدين،

روى الترمذي في سننه من حديث معاذ بن جبل أن النبي صلى الله عليه وسلم قال له: «أَلا أُخْبِرُكَ بِرُكَ بِرُكَ بِرُكَ بِرُكَ بِرُأْسِ الْأَمْرِ وَعَمُ ودِهِ، وَذُرُوَةِ سَنَامِهِ»، قلت: بلى يا رسول الله! قال: «رَأْسُ الأَمْرِ الإِسْلَامُ، وَعَمُودُهُ الصَّلاةُ، وَذُرْوَةُ سَنَامِهِ الْجَهَادُ «(٢)





<sup>(</sup> إ )صحيح البخاري ومسلم

<sup>(</sup>۲) الترمذي حديث حسن صحيح.



و الغدوة والروحة في سبيل الله خير من الدنيا وما فيها، روى البخاري ومسلم في صحيحهما من حديث سهل ابن سعد رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «رِبَاطُ يَوْمٍ فِي سَبِيلِ اللهِ خَيْرٌ مِنَ الدُّنْيَا وَمَا عَلَيْهَا، وَالرَّوْحَةُ يَرُوحُهَا الْعَبْدُ فِي سَبِيلِ اللهِ مَوْطِ أَحَدِكُمْ مِنَ الجَنَّةِ خَيْرٌ مِنَ الدُّنْيَا وَمَا عَلَيْهَا، وَالرَّوْحَةُ يَرُوحُهَا الْعَبْدُ فِي سَبِيلِ اللهِ، أَوِ الْغَدُوةُ خَيْرٌ مِنَ الدُّنْيَا وَمَا عَلَيْهَا)

والروحة: المرة الواحدة من الرواح، وهو الخروج في أي وقت كان من زوال الشمس إلى غروبها. الغدوة بالفتح: المرة الواحدة من الغدو، وهو الخروج في أي وقت كان من أول النهار إلى انتصافه. (')

درجات المجاهدين في سبيل الله عالية، روى البخاري في صحيحه من حديث أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إِنَّ فِي الجَنَّةِ مِئَةَ دَرَجَةٍ، أَعَدَّهَا اللهُ لِلْمُجَاهِدِينَ فِي سَبِيلِ اللهِ، مَا عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إِنَّ فِي الجَنَّةِ مِئَةَ دَرَجَةٍ، أَعَدَّهَا اللهُ لِلْمُجَاهِدِينَ فِي سَبِيلِ اللهِ، مَا بَيْنَ الدَّرَجَتَيْنِ كَمَا بَيْنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ، فَإِذَا سَأَلْتُمُ اللهَ فَاسْأَلُوهُ الفِرْدَوْسَ، فَإِنَّهُ أَوْسَطُ الجَنَّةِ وَأَعْلَى الجَنَّةِ - أُرَاهُ قَالَ: وَفَوْقَهُ عَرْشُ الرَّحْمَنِ، وَمِنْهُ تَفَجَّرُ أَنْهَارُ الجَنَّةِ)

ومنها أن المجاهد في سبيل الله كمثل الصائم القائم، روى البخاري ومسلم في صحيحهما من حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «مَثَلُ المُجَاهِدِ فِي سَبِيلِ اللهِ كَمَثَلِ الصَّائِمِ الْقَائِمِ اللهَ عَلْهُ وَلَا صَلَاةٍ حَتَّى يَرْجِعَ الْمُجَاهِدُ فِي سَبِيلِ اللهِ

وجاء أن الجهاد خير من العبادة ستين سنة، روى الإمام أحمد في مسنده من حديث أبي هربرة رضي الله عنه أن رجلًا من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم مر بشعب فيه عين عذبة، قال: فأعجبه يعني طيب الشِّعب - فقال: لو أقمت ها هنا وخلوت! ثم قال: لا، حتى أسأل النبي صلى الله عليه وسلم، فسأله فقال: «مُقَامُ أَحَدِكُمْ - يَعْنِي فِي سَبِيلِ اللهِ - خَيْرٌ مِنْ عِبَادَةٍ أَحَدِكُمْ فِي أَهْلِهِ سِتِينَ سَنَةً، أَمَا تُحِبُّونَ أَنْ يَعْفِرَ اللهُ لَكُمْ وَتَدْخُلُونَ الْجَنَّة؟ جَاهِدُوا فِي سَبِيلِ اللهِ، مَنْ قَاتَلَ فِي سَبِيلِ اللهِ فُواقَ نَاقَةٍ [٢٠].

#### فضل الشهادة في سبيل الله

معلوم أن الشهادة في سبيل الله منزلة لا يعدلها منزلة





<sup>( )</sup> النهاية في غريب الحديث (٣/ ٣٤٦)



قال الله تعالى؛ ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتًا بَلْ أَحْيَاءٌ عِنْدَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ \* فَرِحِينَ بِمَا آتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ وَيَسْتَبْشِرُونَ بِالَّذِينَ لَمْ يَلْحَقُوا بِهِمْ مِنْ خَلْفِهِمْ أَلَّا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ \* يَسْتَبْشِرُونَ بِنِعْمَةٍ مِنَ اللَّهِ وَفَضْلٍ وَأَنَّ اللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [آل عمران: ١٦٩ - ١٧١].

والشهادة هبة من الله تعالى لمن يصطفيه من عباده؛ قال تعالى ﴿ وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَيَتَّخِذَ مِنْكُمْ شُهَدَاءَ ﴾ [آل عمران: ١٤٠]

وعن أبي هريرة قال: قال رسول الله - صلى الله عليه وسلم -: ((ما يجدُ الشهيد من مسِّ القتل إلا كما يجدُ أحدكم من مسِّ القرصة))؛ أخرجه الترمذي وقال: هذا حديث حسن صحيح غربب.

والشهيد لم ينقطعْ عمله الصالح، بل يزيدُ ويتضاعف؛ فعند الترمذي عن رسول الله - صلى الله عليه وسلم - أنه قال: ((كلُّ ميتٍ يُختَم على عمله إلا الذي مات مُرابِطًا في سبيل الله؛ فإنَّه يُنحَى له عملُه إلى يوم القيامة، ويأمنُ من فتنة القبر)).

لما رواه البخاري ومسلم في صحيحهما من حديث أنس بن مالك أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «مَا أَحَدٌ يَدْخُلُ الجَنَّةَ يُحِبُّ أَنْ يَرْجِعَ إِلَى الدُّنْيَا، وَلَهُ مَا عَلَى الأَرْضِ مِنْ شَيْءٍ إِلَّا الشَّهِيدُ، يَتَمَتَّى أَنْ يَرْجِعَ إِلَى الدُّنْيَا، وَلَهُ مَا عَلَى الأَرْضِ مِنْ شَيْءٍ إِلَّا الشَّهِيدُ، يَتَمَتَّى أَنْ يَرْجِعَ إِلَى الدُّنْيَا، فَيُقْتَلَ عَشْرَ مَرَّاتٍ لِمَا يَرَى مِنَ الكَرَامَةِ)

ولقد امتاز الشهيد عن غيره بست خصال، روى الترمذي في سننه من حديث المقدام بن معدي كرب قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لِلشَّهِيدِ عِنْدَ اللَّهِ سِتُّ خِصَالٍ: يُغْفَرُ لَهُ فِي أَوَّلِ دَفْعَةٍ، وَيُرَى قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لِلشَّهِيدِ عِنْدَ اللَّهِ سِتُّ خِصَالٍ: يُغْفَرُ لَهُ فِي أَوَّلِ دَفْعَةٍ، وَيُرَى مَقْعَدَهُ مِنَ الجَنَّةِ، وَيُوضَعُ عَلَى رَأْسِهِ تَاجُ الوَقَارِ، مَقْعَدَهُ مِنَ الجَنَّةِ، وَيُحَارُ مِنْ عَذَابِ القَبْرِ، وَيَأْمَنُ مِنَ الفَزَعِ الأَكْبَرِ، وَيُوضَعُ عَلَى رَأْسِهِ تَاجُ الوَقَارِ، اليَاقُوتَةُ مِنْ الجُورِ العِينِ، وَيُشَفَّعُ فِي سَبْعِينَ اللَّاقُوتَةُ مِنْ الحُورِ العِينِ، وَيُشَفَّعُ فِي سَبْعِينَ مِنْ أَقَارِيهِ)

وأرواح الشهداء تسرح في الجنة، فعندما سُئل عبد الله بن مسعود رضي الله عنه عن هذه الآية: ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ أَمْوَاتًا بَلْ أَحْيَاءٌ عِنْدَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ ﴾] آل عمران: ١٦٩]؟ قال: أما إنَّا قد سألنا عن ذلك فقال: « أَرْوَاحُهُمْ فِي جَوْفِ طَيْرٍ خُضْرٍ، لَهَا قَنَادِيلُ







مُعَلَّقَةٌ بِالْعَرْشِ، تَسْرَحُ مِنَ الْجَنَّةِ حَيْثُ شَاءَتْ، ثُمَّ تَأْوِي إِلَى تِلْكَ الْقَنادِيلِ، فاطَّلَعَ إِلَيْهِمْ رَبُّهُمُ اطلاعَةً، فَقالَ: هَلْ تَشْبُونَ شَيْئًا؟ قَالُوا: أَيَّ شَيْءٍ نَشْتَهِي، وَنَحْنُ نَسْرَحُ مِنَ الْجَنَّةِ حَيْثُ شِئْنَا)

وطعامهم وشرابهم من طعام الجنة

روى الإمام أحمد في مسنده من حديث ابن عباس رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «الشُّهَدَاءُ عَلَى بَارِقِ] هَرَ بِبَابِ الْجَنَّةِ فِي قُبَّةٍ خَضْرًاءَ، يَخْرُجُ عَلَيْهِمْ رِزْقُهُمْ مِنَ الْجَنَّةِ بُكْرَةً وَعَشِيًّا «بارق: أي على جانب نهر.)

وقال العزبن عبدالسلام رحمه الله»: لما بذل الشهداء أنفسهم من أجل الله، أبدلهم الله حياة خيرًا من حياتهم الته بذلوها، وجعلهم جيرانه، يبيتون تحت عرشه، ويسرحون من الجنة حيث شاءوا، لما انقطعت آثارهم من السروح في الدنيا(')

قال ابن كثير رحمه الله»: وكأن الشهداء أقسام، منهم من تسرح أرواحهم في الجنة، ومنهم من يكون على هذا النهر بباب الجنة، وقد يحتمل أن يكون منتهى سيرهم إلى هذا النهر، فيجتمعون هنالك، ويغدى عليهم برزقهم هناك ويراح. والله أعلم()

من كرامات الشهيد أنه لا يجد ألم الموت الشديد، فقد روى الترمذي في سننه من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «مَا يَجِدُ الشَّهِيدُ مِنْ مَسِّ الْقَتْلِ، إِلَّا كَمَا يَجِدُ أَصْبَي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «مَا يَجِدُ الشَّهِيدُ مِنْ مَسِّ الْقَتْلِ، إِلَّا كَمَا يَجِدُ أَمَّ مِنْ مَسِّ الْقَرْصَةِ )

قال ابن القيم رحمه الله» : لا يجد الشهيد من الألم إلا مثل مس القرصة، فليس في قتل الشهيد مصيبة زائدة على ما هو معتاد لبني آدم، فمن عد مصيبة هذا القتل أعظم من مصيبة الموت على الفراش فهو جاهل، بل موت الشهيد من أيسر الميتات، وأفضلها، وأعلاها)

فضل المجاهدين على القاعدين





<sup>(&#</sup>x27;) أحكام الجهاد وفضائله ص٨٤.

 $<sup>\</sup>binom{1}{2}$  تفسیر ابن کثیر رحمه الله  $\binom{1}{2}$ 



قال تعالى: ﴿ لَا يَسْتَوِي الْقَاعِدُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ غَيْرُ أُولِي الضَّرَرِ وَالْمُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ عَلَى الْقَاعِدِينَ دَرَجَةً وَكُلَّا وَعَدَ اللَّهُ الْحُسْنَى وَفَضَّلَ اللَّهُ الْمُجَاهِدِينَ بَأَمْوَالِهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ عَلَى الْقَاعِدِينَ دَرَجَةً وَكُلَّا وَعَدَ اللَّهُ الْحُسْنَى وَفَضَّلَ اللَّهُ الْمُجَاهِدِينَ عَلَى الْقَاعِدِينَ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾ النساء: ٩٥

قال ابن دقيق العيد رحمه الله»: الجهاد أفضل الأعمال؛ لأنه وسيلة إلى إعلان الدين ونشره، وإخماد الكفر ودحضه، ففضيلته بحسب فضيلة ذلك.(١)

روى مسلم في صحيحه من حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «مَنْ مَاتَ وَلَمْ يَغْزُ، وَلَمْ يُحَدِّثْ بِهِ نَفْسَهُ، مَاتَ عَلَى شُغْبَةٍ مِنْ نِفَاقٍ)

وروى مسلم في صحيحه من حديث سهل بن حنيف عن أبيه عن جده عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «مَنْ سَأَلُ اللهِ الشَّهَادَةَ بِصِدْقٍ بَلَّغَهُ اللَّهُ مَنَازِلَ الشُّهَدَاءِ، وَإِنْ مَاتَ عَلَى فِرَاشِهِ

وهناك أبيات أرسلها عبد الله بن المبارك رحمه الله إلى الفضيل بن عياض من طرسوس:

مذكرا له فضل الجهاد علي العبادة

مَنْ كَانَ لَعَلِمْتَ أَنَّكَ فِي العِبَادَةِ تَلْعَبُ فِي العِبَادَةِ تَلْعَبُ فِي العِبَادَةِ تَلْعَبُ فِي العِبَادَةِ تَلْعَبُ بُ فَفُورُنَا بِسِدِمَائِنَا تَتَخَضَّبُ بُ بَاطِلٍ فَخُيولُنَا يَصِوْمَ الصَّبِيحةَ تَتْعَبُ بُ مَاطِلٍ فَخُيولُنَا مَرَعُ وَمَ الصَّبِيحةَ تَتْعَبُ بُ مَعِيرُنَا وَلَا عُبِيرُنَا وَلَا عُبِيرُنَا وَلَا عُبَالُ الأَطْيَبُ بُ وَلَا عَبِيرُنَا قَلْ اللَّهِ فِي قَلْ اللَّهِ فِي قَلْ اللَّهِ فِي قَلْ اللَّهِ فِي اللَّهِ فِي اللَّهِ فِي اللَّهِ فِي اللَّهِ فِي اللَّهِ فِي اللَّهَ فِي اللَّهَ اللَّهِ فِي اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ الْمُعَلِّمُ اللْمُلْمُ اللْمُعَلِيْنَا اللَّهُ الْمُعَلِيْنَا الْمُعَلِيْلُولِلْمُ الْم

يَا عَابِدَ الحَرَمْينِ لَوْ أَبصْ رَتَنَا مَنْ كَانَ يَخْضِ بُ خَ دَدَّهُ بِدُمُوعِ بِهِ يَخْضِ بُ خَلَامَ هُ فِي بَاطِلٍ أَوْ كَان يُتْعِبُ خَيْلَه فُ فِي بَاطِلٍ رَبِحُ العَبِيدِ لِلَكُمْ وَنَحْن عَبِيرُنَا وَلَقَد أَتَانَا مِنْ مَقَالِ نَبِيّنَا لَا يَسْتَوي غُبْالُ خَيْلِ اللهِ فِي اللهِ عَنظِ قُ بَيْنَا اللهِ فَي اللهِ عَنظِ قُ بَيْنَا اللهِ فِي اللهِ فِي اللهِ عَنظِ قُ بَيْنَا اللهِ فِي اللهِ فِي اللهِ فَي اللهِ فَي اللهِ فَي اللهِ فَي اللهِ فَي اللهِ فَي اللهِ فِي اللهِ فِي اللهِ فِي اللهِ فِي اللهِ فَي اللهِ فَي اللهِ فِي اللهِ فِي اللهِ فِي اللهِ فَي اللهِ فَي اللهِ فِي اللهِ فَي اللهِ فِي اللهِ فَي اللهِ فَي اللهِ فَي اللهِ فَي اللهِ فَيْنَا اللهِ فَي اللهِ فَي اللهِ فَي اللهِ فَي اللهِ فَي اللهِ فَيْنَا اللهِ فَيْنِ اللهِ فَي اللهِ اللهِ فَي اللهِ فَي اللهِ فَي اللهِ فَيْنَا اللهِ فَي اللهِ فَي اللهِ فِي اللهِ فَي اللهِ فَي اللهِ فَي اللهِ فَي اللهِ فَي اللهِ فَي اللهِ فَيْنَا اللهِ فَي اللهِ فَي اللهِ فَي اللهِ فَي اللهِ فَي اللهِ فَي اللهِ اللهِي اللهِ اللهَ اللهِ اللهِ اللهَا ال

فألفيت الفضيل بكتابه في الحرم، فقرأه وبكى، ثم قال: صدق أبو عبدالرحمن ونصح والعجب كل العجب من مجموعة تنسب نفسها للعلم، وللسلف وتستشهد بكلام العلماء كشيخ الإسلام ابن تيمية





<sup>(&#</sup>x27;) فتح الباري (٦/ ٨).



وابن القيم وغيرهم وإني أشهد الله أن شيخ الإسلام ابن تيمة وابن القيم براء منهم ومن أقوالهم وأكاد أن أجزم أنهم لو كانوا في زمانهم لضربوهم بالنعال.

فهؤلاء الذين يفرحون في مصاب الأمة وبشمتون في دمائها، ما هم إلا والهود سواء

قال تعالي ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ نَافَقُوا يَقُولُونَ لِإِخْوَانِهِمُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَئِنْ أُخْرِجْتُمْ لَنَخْ رُجَنَّ مَعَكُ مْ وَلَا نُطِيعُ فِيكُمْ أَحَدًا أَبَدًا وَإِن قُوتِلْتُمْ لَنَنصُ رَنَّكُمْ وَاللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّهُ مْ لَكَاذِبُونَ ﴿(الحشر١١)

قال تعالى { قَدْ يَعْلَمُ اللَّهُ الْمُعَوّقِينَ مِنْكُمْ } المثبّطين الصّارفين عن طريق الخير، أَيْ الْمُخَذّلِينَ لِإِخْوَانِهمْ فَيُعَوِّقُونَهُمْ بِالتَّخْذِيلِ عَنْ الطَّاعَةِ، وهم الذين يُعَوِّقُونَ الناسَ عن نُصْرة الرسولِ ويمنعونهم بالأقوال والأفعال من ذلك)(١)

وقوله عز وجل: {لَوْ خَرَجُوا فِيكُمْ مَا زَادُوكُمْ إِلَّا خَبَالًا وَلأَوْضَعُوا خِلَالَكُمْ يَبْغُونَكُمُ الْفِتْنَةَ وَفِيكُمْ سَمَّاعُونَ لَهُمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بالظَّالِمِنَ} [التوبة: ٤٧]، بيان لما كان يترتب على خروجهم لو خرجوا فإنهم لو خرجوا مع المسلمين ما زادوهم قوة وانما كانوا يسعون في خبالهم، أي: في الإفساد بينهم ونشر الشر في صفوفهم والسعب في تخذيلهم. ومعنى قوله عز وجل: ﴿وَلَأَوْضَعُوا خِلَالَكُمْ يَبْغُونَكُمُ الْفِتْنَةَ وَفِيكُمْ سَمَّاعُونَ لَهُمْ}، أي: ولأسرعوا فيما يخل بكم متخللين صفوفكم لبث بذور الفتنة بين رجالكم، وفي رجالكم من يستمع وبصغى لقولهم وبصدقهم في أكاذيهم لعدم علمه بنفاقهم مغتراً بما أظهروه بألسنتهم من الإسلام قبل أن يفضح الله أمرهم ويكشف سترهم. (1)

#### ومن شهات هؤلاء المتخاذلين:

يتهم أهل النفاق والمتخاذلين، بأن المقاومة الفلسطينية تارة بأنها مشروعا إسرائيلياً" وصنيعا للكيان الصهيوني، وإنى لأتعجب كل العجب من مقاومة تدك غطرسة الاحتلال وتذيقهم شتى أنواع العذاب وتقدم كل يوم مئات الشهداء و لا تؤمن بأي حق للهود على أرضهم، وتعتبر صراعها مع الاحتلال الصهيوني صراعا عقائديا دينيا ، وبعتقدون بأن الجهاد بأنواعه وأشكاله هو السبيل الوحيد لتحرير





<sup>( )</sup> الروض الأنف للسهيلي (7.217). وتفسير ابن عطية.  $\binom{1}{1}$  تهذيب النفسير وتجريد التأويل: 0.1111

# هَكَذَا عَلَّمَنِي الإسْلَامُ



الأراضي الفلسطينية، ويؤكدون على أن مفاوضات السلام مع "إسرائيل" مضيعة للوقت ووسيلة للتفريط في الحقوق، وفي نفس الوقت تتحالف مع عدوها وتكون خادمة وصنيعا له فأي عقل هذا يردد هذا الكلام.

ومن شبههم أيضا أن قيادات المقاومة تعيش خارج مواطن الجهاد والحروب وتعيش في الخارج في قصور فارهة

والحقيقة أن هذه شبهة وأكذوبة من أباطيلهم أيضا فالقادة مثلهم مثل جنودهم يقدمون أرواحهم رخيصة وتنزف دمائهم نصرة لله ولدينه ، فالعدو لا يفرق بين قائد ولا جندي

ومن شبههم أيضا أنهم أشاعوا أن «المقاومة الإسلامية» ما هي إلا جيشا من النظام الخميني والحراك الثوري الإيراني، وسلاحا من أسلحة الشيعة وأرادوا من خلال ذلك تقليل التعاطف السني مع حركة «المقاومة»

وهذا الكلام كلام باطل: فحركة المقاومة حركة سنية خالصة معظمة لسنة الرسول عليه أفضل الصلاة والسلام ومحبة للصاحبة الكرام وأمهات المؤمنين وهذا معلوم لدي الجميع ولا يحتاج لكثير من التوضيح

وما أجبرهم الي مد أيديهم الي الروافض والشيعة إلا الحاجة الي ذلك وتخاذل أهل السنة عن نصرتهم ولقد اتفق الفقهاء على جواز الاستعانة بالكفار في القتال وذلك في أعمال الخدمة والرمي والحفر ونحوها ، ونقل ابن حزم -رحمه الله - الإجماع على ذلك ،

وعند المالكية والظاهرية؛ ، جواز الاستعانة بهم على الأعمال والصنائع والخدمة كحفر أو هدم أو رمي بمنجنيق، و استدلوا بالنصوص الواردة في السنة النبوية والتي دلت على جواز الاستعانة، ومنها:

قوله -صلى الله عليه وسلم-: (سَتُصَالِحُونَ الرُّومَ صُلحًا آمِنًا وَتَغزُونَ أَنتُم وَهُم عَدُوًّا من وَرَائِكُم) (أخرجه أبو داود)







و روي: (أن سعد بن مالك بن أبي وقاص -رضي الله عنه- غزا بقوم من الهود فَرَضَخ (أعطي) لهم) (').ولا يعلم لسعد مخالفا في ذلك من الصحابة ولا التابعين

عن أبي هريرة -رضي الله عنه- قال: (شهدنا مع رسول الله -صلى الله عليه وسلم- خيبر، فقال لرجل ممن يَدَّعِي الإسلام: (هذا من أهل النار)، فلما حضر القتال، قاتل الرجل قتالا شديدا، فأصابته جراحة، فقيل يا رسول الله: الذي قلت إنه من أهل النار، فإنه قد قاتل اليوم قتالا شديدا، وقد مات، فقال النبي -صلى الله عليه وسلم-: (إلى النار)، قال: فكاد بعض الناس أن يَرْتَابَ، فبينما هم على ذلك، إذ قيل: إنه لم يمت ولكن به جراحا شديدا، فلما كان من الليل لم يصبر على الجراح فقتل نفسه، فأخْبِرَ النبي -صلى الله عليه وسلم- بذلك، فقال: (الله أكبر أشهد أني عبد الله ورسوله)، ثم أمر بلالا فنادى بالناس: (إنه لا يدخل الجنة إلا نفس مسلمة، وَإِنَّ الله لَيُؤَيِّدُ هَذَا الدِّينَ بِالرَّجُلِ الْفَاجِرِ (البخارى: مسلم)

"وعن جابر قال: سألت الشعبي عن المسلمين يغزون بأهل الكتاب؟ فقال الشعبي: أدركت الأئمة الفقيه منهم وغير الفقيه يغزون بأهل الذمة فيقسمون لهم، ويضعون عنهم من جزيتهم؛ فذلك لهم نفل حسن- والشعبي ولد في أول أيام على وأدرك من بعده من الصحابة -رضي الله عنهم-...

وكان سلمان بن ربيعة يستعين بالمشركين على المشركين"،

كما استدلوا بما وقع في غزوة حنين عندما قال عليه السلام لصفوان بن أمية: (يا صفوان هل عندك من سلاح؟) قال: عارية أم غصبا؟ قال: (لا، بل عارية)، فأعاره ما بين الثلاثين إلى الأربعين درعا، وغزا رسول الله -صلى الله عليه وسلم- خُنَيْنًا فلما هُزِمَ المشركون جُمِعَتْ دُرُوعُ صَفْوَانَ فَفَقَدَ منها أَدْرَاعًا، فقال رسول الله -صلى الله عليه وسلم- لصفوان: (إنا قد فَقَدْنَا من أَدْرَاعِكَ أَدْرَاعًا فهل نَغْرَمُ، فهل نغرم لك؟) قال: لا يا رسول الله؛ لأن في قلبي اليوم ما لم يكن يومئذ (٢).

وكان صفوان بن أمية بن خلف، قُتل أبوه يوم بدر كافرا، وحكى الزبير أنه كان إليه أمر الأزلام في الجاهلية، هرب يوم فتح مكة وأسلمت امرأته وهي ناجية بنت الوليد بن المغيرة، فأحضر له ابن عمه عمير بن وهب أمانا من النبي -صلى الله عليه وسلم- فحفر وحضر وقعة حنين قبل أن يسلم ثم أسلم،





<sup>( &#</sup>x27; ) أخرجه ابن أبي شيبة، ٦/ ٤٨٨، وسنن البيهقي الكبرى، ٩/ ٣٧،



وكان استعار النبي -صلى الله عليه وسلم- منه سلاحه لما خرج إلي حنين، وهو القائل يوم حنين: لأن يربني رجل من هوازن، وأعطاه النبي -صلى الله عليه وسلم- من الغنائم فأكثر، فقال: أشهد ما طابت بهذا إلا نفس نبي فأسلم، أقام بمكة حتى مات بها قبل عثمان، وقيل: عاش إلى زمن علي، ويقال: إنه شهد اليرموك.(أ)

وجاء في التنبيه في الفقه الشافعي: ولا يستعين بمشرك إلا أن تكون في المسلمين قلة، والذي يستعين به حسن الرأي في المسلمين. اهـ

في مجموع فتاوى ابن باز: وأما الاستعانة ببعض الكفار في قتال الكفار عند الحاجة أو الضرورة، فالصواب أنه لا حرج في ذلك إذا رأى ولي الأمر الاستعانة بأفراد منهم، أو دولة في قتال الدولة المعتدية لصد عدوانها، عملا بالأدلة كلها، فعند عدم الحاجة والضرورة لا يستعان بهم. هذه بعض ما جاء في جواز الاستعانة بالكفار فما بالنا إذا كانوا في حالة ضرورة ومعلوم أن الضرورات تبيح المحظورات

ومع العلم أن الشيعة لا يجزم بكفرهم أصلا ولكن في كفرهم تفصيل فالشيعة فرق كثيرة و فيهم المافر وفيهم المبتدع

[يقول الشيخ عبد الرحيم السلمي] فالشيعة طوائف متعددة فليست طائفة واحدة، فهناك الباطنية من الشيعة وهم مرتدون بإجماع العلماء، وهؤلاء الباطنية أمثال البرة الأخانية والإسماعيلية، وتفصيل عقائدهم يمكن مراجعها في مضانها، وقد كفرهم أهل العلم وقال عنهم العلماء: إنهم أكفر من اليهود والنصاري.

والنوع الثاني من الشيعة هم الروافض أي: الإثنا عشرية، وهم الذين يطلق عليهم الشيعة، وهم الذين يسبون أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم، والذين يعظمون أثمتهم إلى درجة أنهم يجعلون للإمام دوراً في التشريع، وهم الذين يتعبدون عند قبور أئمتهم، فدين الشيعة الرافضة الإثني عشرية كفر، مخرج عن الإسلام، لكن الذي يكفر على التعيين هم أهل العلم فيهم، يعني: علماؤهم الذين يعرفون هذه

<sup>(&#</sup>x27; ) انظر: الإصابة في تمييز الصحابة، ٣/ ٤٣٢ – ٤٣٣ كتاب الاستضعاف وأحكامه في الفقه الإسلامي [زياد بن عابد المشوخي]







العقائد الموجودة في الكتب هم الذين يكفرون؛ لأنهم يعرفون هذه العقائد، وكذلك من كان باحثاً منهم ويعرف العقائد ويقرها فهو بلا شك كافر، أما عوامهم فهم بحسب أحوالهم، فإن كانوا يعرفون هذه العقائد الكفرية ويقرونها ويعترفون بها، فإنهم كفار والعياذ بالله، أما إذا كانوا غير ذلك فلا يكفرون؛ ولا يصح للإنسان أن يكفر طائفة كاملة قد يوجد فيها أشخاص لا يعتقدون هذه العقائد، فينبغي إدراك هذه المسألة، فعوام الشيعة ليسوا كلهم كفاراً، فبعضهم قد لا يكون لديه هذه العقائد، وقد يكون عنده بدع، وقد يكون عنده بعض الكفريات، لكن لجهله أو لما عنده من التأويل لا يكفر؛ ولهذا يحتاج الأمر إلى تفصيل، فهو بحسب عقيدة هذا الشخص.(')

رحم الله كل شهداء الأمة رجالا ونساء وأطفالا وتقبلهم في الصالحين، وألحقنا بهم في أعلى عليين اللهم آمين







<sup>(&#</sup>x27; ) كتاب أصول العقيدة - عبد الرحيم السلمي ج٣ ص١٤



# الطريق الي الفردوس

قال الله تعالى:

( إِنَّ الْأَبْرَارَ لَفِي نَعِيمٍ \* عَلَى الْأَرَائِكِ يَنْظُرُونَ \* تَعْرِفُ فِي وُجُوهِهِمْ نَضْرَةَ النَّعِيمِ \* يُسْقَوْنَ مِنْ رَحِيقٍ مَحْتُومٍ \* خِتَامُهُ مِسْكٌ وَفِي ذَلِكَ فَلْيَتَنَافَسِ الْمُتَنَافِسُونَ ) المطففين/٢٢ - ٢٦

سئل أنس بن مالك رضي الله عنه عن الجنة: أفي السماء أم في الأرض؟ فقال: وأي أرض وسماء تسع الجنة؟ قيل: فأين هي؟ قال: فوق السماوات السبع تحت العرش

قال الله تعالي ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ كَانَتْ لَهُمْ جَنَّاتُ الْفِرْدَوْسِ نُرُلًا ١٠٧ ﴾ [الكهف:١٠٧]،

وقال تعالى: ﴿ الَّذِينَ يَرِثُونَ الْفِرْدَوْسَ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ١١ ﴾ [المؤمنون:١١

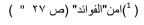
وعن أبي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قال: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: مَنْ خَافَ أَدْلَجَ وَمَنْ أَدْلَجَ بَلَغَ الْمُنْزِلَ ، أَلَا إِنَّ سِلْعَةَ اللَّهِ غَالِيَةٌ ، أَلَا إِنَّ سِلْعَةَ اللَّهِ الْجَنَّةُ) صحيح الألباني

لماذا الفردوس الأعلى

لأنها أفضل وأطهر مكان في الجنة والسبب، هو قربها من عرش الرحمن سبحانه وتعالى

يقول ابن القيم رحمه الله

(أنزه الموجودات وأطهرها، وأنورها وأشرفها وأعلاها ذاتا وقدرا وأوسعها: عرش الرحمن جل جلاله، ولذا ولذلك صلح لاستوائه عليه، وكل ما كان أقرب إلى العرش، كان أنور وأنزه وأشرف مما بعد عنه؛ ولهذا كانت جنة الفردوس أعلى الجنان وأشرفها وأنورها وأجلها، لقربها من العرش، إذ هو سقفها. وكل ما بعد عنه كان أظلم وأضيق، ولهذا كان أسفل سافلين شر الأمكنة وأضيقها وأبعدها من كل خير. (۱)









لماذا الفردوس

#### لأن الفردوس هو أعلىٰ الدرجات في الجنّة تتفجّر منها أنهارُ الجنّة الأربعة قال رسول الله:

«الجنَّةُ مائةُ درجةٍ، بين كلِّ درجتَيْن كما بين السَّماءِ والأرضِ، ومن فوقها يكونُ العرشُ، وإنَّ الفردوسَ من أعلاها درجةً ومنها تُفجَّرُ أنهارُ الجنَّةِ الأربعةُ، فسلُوه الفردوسَ) صححه الألباني

وقال رسول الله: (إذا سألتم الله الجنة فاسألوه الفردوس؛ فإنه أعلى الجنة وأوسط الجنة، ومنه تفجر أنهار الجنة)) البخاري ومسلم.

لماذا الفردوس

#### لأن الفردوس أهله يسمعون صوت العرش (ويسمّى أطيط)

عن أبي أمامة الباهلي قال النّبيّ: «سلوا الله الفردوس، فإنها سرة الجنة، وإن أهل الفردوس يسمعون أطيط العرش)) صحيح: الجامع الصغير

لماذا الفردوس

#### لأن الفردوس أوسط الجنة وفوقه عرش الرحمن

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال قال رسول الله إذا سألتم الله فاسألوه الفردوس، فإنَّه أوسَطُ الجنَّةِ، وأعلَى الجنَّةِ وفوقه عرشُ الرَّحمن) صحيح البخاري

لماذا الفردوس

### لأن الفردوس ربوة الجنة (وأفضل مكان في الجنة)

عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال الْفِرْدَوْسُ رَبْوَةُ الْجَنَّةِ وَأَوْسَطُهَا وَأَفْضَلُهَا وصححه الألباني







وفي الصحيحين: (إذا سألتم الله الجنة فاسألوه الفردوس؛ فإنه أعلى الجنة وأوسط الجنة، ومنه تفجر أنهار الجنة)

لماذا الفردوس

لأن فها رسول الله والأنبياء والمرسلين

{وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَٰئِكَ مَعَ الَّـذِينَ أَنْعَـمَ اللَّهُ عَلَـيْمٍ مِّـنَ النَّبِيِّينَ وَالصِّدِيقِينَ وَالشُّـهَدَاءِ وَالصَّالِحِينَ ۚ وَحَسُنَ أُولَٰئِكَ رَفِيقًا} (النساء ٦٩)

و عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ، أَنَّهُ سَمِعَ النَّبِيَّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: (إِذَا سَمِعْتُمُ الْمُؤَذِّنَ، فَقُولُوا مِثْلَ مَا يَقُولُ ثُمَّ صَلُّوا عَلَيَّ، فَإِنَّهُ مَنْ صَلَّى عَلَيَّ صَلَاةً صَلَّى الله عَلَيْهِ بَهَا عَشْرًا، ثُمَّ سَلُوا اللهَ لِيَ فَقُولُوا مِثْلَ مَا يَقُولُ ثُمَّ صَلُوا عَلَيَّ، فَإِنَّهُ مَنْ صَلَّى عَلَيْ مِنْ عِبَادِ اللهِ، وَأَرْجُو أَنْ أَكُونَ أَنَا هُو، فَمَنْ سَأَلَ لِي الْوَسِيلَةَ، فَإِنَّهَا مَنْزِلَةٌ فِي الْجَنَّةِ، لَا تَنْبَغِي إِلَّا لِعَبْدٍ مِنْ عِبَادِ اللهِ، وَأَرْجُو أَنْ أَكُونَ أَنَا هُو، فَمَنْ سَأَلَ لِي الْوَسِيلَةَ حَلَّتْ لَهُ الشَّفَاعَةُ ) رواه مسلم

## الطريق المؤدي الي الفردوس

#### الإيمان بالله والتصديق بالمرسلين

وفي صحيح مسلم أن رسول الله - صلى الله عليه وسلم - قال لعمر: ..يا ابن الخطاب اذهب فناد في الناس أنه لا يدخل الجنة إلا المؤمنون. قال عمر: فخرجت فناديت ألا إنه لا يدخل الجنة إلا المؤمنون.

عن أبي سعيد رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إن أهل الجنة ليتَراءَوْنَ أهل الغرف من فوقهم كما تراءَوْنَ الكوكب الدري الغابر في الأفق من المشرق أو المغرب لِتفَاضُلِ ما بينهم» قالوا: يا رسول الله؛ تلك منازل الأنبياء لا يبلغها غيرهم قال: «بلى والذي نفسي بيده، رجال آمنوا بالله وصدقوا المرسلين.« متفق عليه

الإسراع في فعل الخيرات







قال الله تعالى: وَالسَّابِقُونَ السَّابِقُونَ \* أُولَئِكَ الْمُقَرَّبُونَ \* فِي جَنَّاتِ النَّعِيمِ الواقعة/١٠ – ١٢.

قال ابن كثير رحمه الله: من سابق في هذه الدنيا وسبق إلى الخير ، كان في الآخرة من السابقين إلى الكرامة ، فإن الجزاء من جنس العمل ، وكما تدين تدان " (١)

الخوف من الله تعالي قال الله تعالي (ولمن خاف مقام ربه جنتان) [الرحمن: ٤٦]

معني مقام ربه: قال مجاهد: هو الذي يهم بالمعصية فيذكر الله فيدعها من مخافة الله.

وقيل معني مقام به ،أي من خاف القيام بين يدي ربه للحساب فترك المعصية والشهوة

و قال تعالى: (ومن دونهما جنتان) [الرحمن: ٦٢]

يقول الدكتور عمر الأشقر: من تأمل صفات الجنتين اللتين ذكرهما الله آخراً ، علم أنهما دون الأوليين في الفضل ، فالأوليان للمقربين ، والأخربان لأصحاب اليمين))(٢)."

#### قراءة وحفظ القرآن الكريم:

فعن عبد الله بن عمرو عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: (يقال لصاحب القرآن اقرأ وارتق ورتل كما كنت ترتل في الدنيا، فإن منزلتك عند آخر آية تقرأ بها) صححه الألباني

قال المنذري ((جاء في الأثر أن عدد آي القرآن على قدر درج الجنة في الآخرة، فيقال للقارئ ارق في الدرج على قدر ما كنت تقرأ من آي القرآن، فمن استوفى قراءة جميع القرآن استولى على أقصى درج الجنة في الآخرة، ومن قرأ جزءا منه كان رقيه في الدرج على قدر ذلك، فيكون منتهى الثواب عند منتهى القراءة. "(۳).





<sup>( &</sup>lt;sup>1</sup> ) من "تفسير ابن كثير " ( ۲ / ۱۰ )

<sup>( &</sup>lt;sup>2</sup>) انظر : "الجنة والنار" عمر الأشقر (١٥٨).

<sup>(ُ</sup> ³) الترغيب والترهيب" (٢٢٨/٢)



عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (.. إن في الجنة مائة درجة أعدها الله للمجاهدين في سبيل الله ما بين الدرجتين كما بين السماء والأرض) رواه البخاري

#### الإنفاق في سبيل الله علا

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: "جاء الفقراء إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقالوا: ذهب أهل الدثور من الأموال بالدرجات العلا والنعيم المقيم يصلون كما نصلي ويصومون كما نصوم ولهم فضل من أموال يحجون بها ويعتمرون ويجاهدون ويتصدقون..." رواه البخاري

#### إسباغ الوضوء على المكاره وكثرة الخطى إلى المساجد وانتظار الصلاة بعد الصلاة

فعن أبي هريرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: (ألا أدلكم على ما يمحو الله به الخطايا ويرفع به الدرجات؟) قالوا: بلى يا رسول الله، قال: (إسباغ الوضوء على المكاره، وكثرة الخطا إلى المساجد، وانتظار الصلاة بعد الصلاة، فذلكم الرباط، فذلكم الرباط) رواه مسلم

## كثرة السجود تؤدي الي: رفقة النبي صلى الله عليه وسلم ومصاحبته في الجنة

فعن ربيعة بْن كَعْبٍ الْأَسْلَمِيُّ رضي الله عنه قَالَ: كُنْتُ أَبِيتُ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَأَتَيْتُهُ بِوَضُونِهِ وَحَاجَتِهِ فَقَالَ لِي: سَلْ فَقُلْتُ: أَسْأَلُكَ مُرَافَقَتَكَ فِي الْجَنَّةِ. قَالَ أَوْ غَيْرَ ذَلِكَ ؟ قُلْتُ هُوَ ذَاكَ. قَالَ: فَأَعِنِّي عَلَى نَفْسِكَ بِكَثْرَةِ السُّجُود رواه مسلم

#### كفالة اليتيم:

كثرة الدعاء والتضرع الي الله تعالى: قال الله تعالى (( ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ)) {غافر:٦٠}

وقال تعالي {ادْعُوا رَبَّكُمْ تَضَرُّعاً وَخُفْيَةً إِنَّهُ لا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ} {الأعراف:٥٥ }







وقال رسول الله: (إذا سألتم الله الجنة فاسألوه الفردوس؛ فإنه أعلى الجنة وأوسط الجنة، ومنه تفجر أنهار الجنة)) البخاري ومسلم

يقول ابن القيم إذا رأيت المرء يكثر من قول" اللهم إني أسألك الفردوس الأعلى من الجنة، فاعلم أن الله قد كتبها له"

### وأخير العمل بكل ما جاء في سورة المؤمنون

قال الله تعالى بسم الله الرحمن الرحيم ﴿قَدُ أَفْلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ (١) ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ (٢) وَٱلَّذِينَ هُمْ عِنِ ٱللَّغُو مُعْرِضُونَ (٣) وَٱلَّذِينَ هُمْ لِلزَّكُوةِ فَعِلُونَ (٤) وَٱلَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَفِظُونَ (٥) وَٱلَّذِينَ هُمْ اللَّوَكُوةِ فَعِلُونَ (٤) وَٱلَّذِينَ هُمْ الْعَادُونَ (٧) إِلَّا عَلَىٰ أَزْوَجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتُ أَيْمُهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ (٦) فَمَنِ ٱبْتَغَىٰ وَرَآءَ ذَٰلِكَ فَأُولُئِكَ هُمُ ٱلْعَادُونَ (٧) وَٱلَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَوْتِهِمْ يُحَافِظُونَ (٩) أُولِّئُكَ هُمُ ٱلْوَرِثُونَ (١٠) ﴾

ٱلَّذِينَ يَرِثُونَ ٱلْفِرْدَوْسَ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ (١) ﴾

عمر بن الخطاب يقول: كان إذا نزل على رسول الله صلى الله عليه وسلم الوحي ، يسمع عند وجهه كدوي النحل فمكثنا ساعة ، فاستقبل القبلة ورفع يديه ، فقال: " اللهم ، زدنا ولا تنقصنا ، وأكرمنا ولا تهنا ، وأعطنا ولا تحرمنا ، وآثرنا ولا تؤثر [علينا ، وارض عنا] وأرضنا " ، ثم قال: " لقد أنزلت علي عشر آيات ، من أقامهن دخل الجنة " ، ثم قرأ: (قد أفلح المؤمنون) حتى ختم العشر . رواه أحمد

عن أنس ، رضي الله عنه ، قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : " خلق الله جنة عدن بيده ، لبنة من درة بيضاء ، ولبنة من ياقوتة حمراء ، ولبنة من زبرجدة خضراء ، ملاطها المسك ، وحصباؤها اللؤلؤ ، وحشيشها الزعفران ، ثم قال لها : انطقي . قالت : (قد أفلح المؤمنون) فقال الله : وعزتي ، وجلالي لا يجاورني فيك بخيل " . ثم تلا رسول الله صلى الله عليه وسلم : (ومن يوق شح نفسه فأولئك هم المفلحون) [ الحشر : ٩ ] فقوله تعالى : (قد أفلح المؤمنون) أي : قد فازوا وسعدوا وحصلوا على الفلاح ، وهم المؤمنون المتصفون بهذه الأوصاف ."(١)





<sup>(&#</sup>x27;) «تفسير ابن كثير - ط ابن الجوزي» (٥/ ٤٤٧):



قال كعب: لم يخلق الله بيده إلا ثلاثة؛ خلق آدم بيده، وكتب التوراة بيده، وغرس جنة عدن بيده، ثم قال: تكلمي. فقالت: قد أفلح المؤمنون. لما علمت فها من الكرامة."

رزقنا الله وإياكم الفردوس الأعلى وجعلنا الله وإياكم من سكانها.

تم ولله الفضل والمنة والكرم، الجزء الأول

﴿ دَعْوَاهُمْ فِهَا سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ وَتَحِيَّتُهُمْ فِهَا سَلَامٌ ۚ وَآخِرُ دَعْوَاهُمْ أَنِ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [يونس: ١٠]

﴿ سُبْحَانَ رَبِّكَ رَبِّ الْعِزَّةِ عَمَّا يَصِفُونَ (١٨٠) وَسَلَامٌ عَلَى الْمُرْسَلِينَ (١٨١) وَالْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ (١٨٢)



المشرف: ناصر بن صالح السادة

إعداد: محمود أبو نور الدين

(') «تفسير الطبري» (١٧/ ٥):













| الرقم | الموضوع                                                      |     |
|-------|--------------------------------------------------------------|-----|
| ٣     | كلمة المشرف العام لمؤسسة السادة للفكر والثقافة               | ٠١. |
| ٥     | التقريظ                                                      | ٠٢. |
| ٧     | المقدمة                                                      | ۳.  |
| ٩     | سورة الحجرات توجيهات ربانية                                  | ٤.  |
| ١٤    | الاستجابة لله وللرسول ﷺ                                      | .0  |
| 77    | التثبت في الأخبار                                            | ٦.  |
| 77    | الأخوة الإسلامية                                             | ٠.٧ |
| ٣٨    | من صِفات المسلم الحميدة                                      | ۸.  |
| ٤٥    | نعمة الإيمان                                                 | .9  |
| 0 {   | الحديث الأول (إنما الأعمال بالنيَّات)                        | .1. |
| 11    | آداب الطعام والشراب                                          | .11 |
| ٦٦    | فضل تعلم القرآن الكريم                                       | .17 |
| ٧٣    | صفات المؤمن                                                  | .18 |
| VV    | حب الخير للناس                                               | .18 |
| ٨.    | أهمية علم الفقه:                                             | .10 |
| ٨١    | دروس في الفقه                                                | ۲۱. |
| ١١٦   | السيرة النبوية                                               | .17 |
| 1779  | التعريف بالنبي عليه الصلاة والسلام وأهل بيته الكرام رضي الله | .11 |
|       | عنهم:                                                        |     |
| 101   | الهجرة النبوية دروس وعبر                                     | .19 |
| ۱۷۲   | العقيدة الإسلامية ، والحاجة إلى التوحيد:                     | ٠٢٠ |
| 198   | علوم القرآن                                                  | .۲۱ |
| 707   | علم الفرائض                                                  | .۲۲ |
| 777   | تاريخ بيت المقدس                                             | .۲۳ |
| ٣١٦   | رقائق الإيمان طريق النصر و التمكين                           | 37. |
| 770   | لن يخزيك الله أبدا                                           | .40 |
| ۲۳۲   | (جوامع الخير وطريق الوصول إليه)                              | ۲٦. |
|       | مناسبات                                                      | .۲۷ |
| 781   | من فضائل يوم الجمعة                                          | ۸۲. |
| 721   | فضل الأيام العشرة                                            | .۲۹ |
| 707   | فضل شهر الله المحرم                                          | .٣٠ |
| ٣٥٨   | فضل عاشوراء وما جاء فيها من أحكام                            | ۳۱. |
| ٣٦٤   | قضايا الأمة خطورة التكفير وما يبنى عليه من أحكام             | .۳۲ |
| ٣٨٠   | ربح البيع يا شهيد                                            | ۳۳. |
| 790   | الطريق الي الفردوس                                           | ٤٣. |



